

| वीर      | सेवा  | मन्दिर   |   |
|----------|-------|----------|---|
|          | दिल्ल | <b>ी</b> |   |
|          |       |          |   |
|          |       |          |   |
|          | *     |          |   |
|          | 70    | - 2 W    |   |
| हम सन्या | 2'`   | पुज्य    | - |
| लल न० ── |       | <u> </u> |   |
| वण्ड     |       |          | - |



#### श्रीवीतरागाय नमः

### रायचन्द्र जैनशास्त्रमाला

## श्रीमद्देवनंदि-अपरनाम-पुज्यपादस्वामिविरचित

# इष्ट्रोपदेश

[ टीकात्रय एव पद्यानुवाद चतुर्युक्त । ] पण्डिनप्रवर श्रीआज्ञाधरजीकृत संस्कृतटीका ।

हिन्दी टीकाकार और सन्पादक---

जैनद्दीनाचार्य श्रीधन्यकुमारजी जैन, एम० ए० (हिन्दी, संस्कृत) साहित्याल।

म्युर्विस्स्टर श्रीचस्पतरायजी विद्यावारिधिकृत अंग्रेजीटीका The Discourse Divine.

तथा

स्व० जैनधर्मभूषण त्र शीतलप्रसादजीकृत हिन्दी पद्यानुवाद, अज्ञातकविकृत मराठी पद्यानुवाद, शाह रावजीभाई देसाईकृत गुजराती पद्यानुवाद, श्रीजयभगवानजी जैन, वी ए. एट एट. बी. एडवोकेट पानीपतकृत विस्तृत अग्रेजी पशानुबाद Happy sermons.

प्रकाशक---

परमश्रुतप्रभावक मंडल, श्रीरायचन्द्रजैनशास्त्रमाला । चौकसी चेम्बर, खाराङ्ग्आ, जौहरी वाजार, बम्बई नं० २.

ष्रथमात्रु'त्त २००० श्रुतपचर्मा-वीरनिर्वाण सं० २४८० वि. स. २०१० सन् १९५४.

मूल्य १॥, डेढ रुपया

#### प्रकाशक--

मणीलाल, रेवाशंकर जगजीवन जौहरी, आ. न्य. परमश्रुतप्रभावक मंडल, चौकसी चेम्बर खाराजुआ, जौहरी वाजार, बम्बई न० २



<u>भुद्रक</u>—

रघुनाथ दीपाजी देसाई, न्यू भारत पिटिंग प्रेस, ६, केडेबाडी, गिरगाँव बम्बई न. ४.

#### इप्रोपदेशकी विषय-सूची ----:•:---

| नगळाचरण-टीकाकार और मूळ प्रन्थकर्त्ताका                             | 8          | मोही कर्मोंको बाधता है, और निर्मोही छूट जाता                                                |            |
|--------------------------------------------------------------------|------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| स्वयस्वभावाप्ति ' का समाधान —                                      | 2          | है, इसिल्प इरतरहसे निर्ममताका प्रयत्न करे-                                                  | 33         |
| कादिकोंकी सार्थकता—                                                | 3          | में एक ममता रहित शुद्ध हूँ, संयोगसे उत्पन                                                   | ``         |
| अत्म-परिणामीके लिये स्वर्गकी सहजमें ही प्राति                      | ابا        | * ~ 3- / - ~ ?                                                                              | ₹¥         |
| वर्ग-सुर्खोका वर्णन —                                              | ξ          | देहादिकके सम्बन्धसे पाणी दुःख-समूह पाते हैं,                                                | •          |
| ' सांसारिक स्वर्गादि सुख भ्रान्त है " इसका कथन                     | او         | इससे इन्हें कैसे दूर करना चाहिए ?                                                           | રૂહ્       |
| यदि ये वासनामात्र हैं, तो उनका वैसा अनुभव                          |            | ज्ञानी सदा निःशंक है, क्योंकि उसमें रोग, मरण,                                               | ``         |
| क्यों नहीं होता ? इसका उत्तर-मोहसे दका                             |            | बाल. युवापना नहीं, ये पुद्रलमें हैं                                                         | ३६         |
| हुआ ज्ञान वस्तु-स्वरूपको ठीक-ठीक नहीं                              |            | पुद्रलोका वार बार भोगे और छोड़े, ज्ञानीका                                                   |            |
| जानता है—                                                          | ₹0         | ् उन्त्रिष्ट-झ्ठेम प्रेम नहीं                                                               | ₹७         |
| नोइनीयकर्मके जालमें फँसा प्राणी शरीर, धन, दारा                     |            | कर्म कर्मका भला चाहता है, जीव जीवका, सब                                                     |            |
| को आत्माके समान मानता है—                                          | 28         | अपना अपना प्रभाव बढ़ाते हैं—                                                                | ₹८         |
| जीव-गति वर्णन,अपने शत्रुओंके प्रति                                 |            | परका उपकार छोड़कर अपने उपकारमें तत्पर होओ-                                                  | <u>.</u> . |
| भी द्वेषभाव मत करो—                                                | १२         | अपनी भलाईमें लगो ।                                                                          | ₹\$        |
| गग देप भावमे आत्माका अहित होता है—                                 | ₹४         | अपना मलाइम लगा  <br>गुरुके उपदेशसे अपने और परके मेदको जो<br>आजता है वह मोधमानकी मलका अत्रमन |            |
| ससारमे मुख है तो फिर इमका त्याग क्यो किया                          |            | जानता है, वह मोक्षसम्बन्धी सुलका अनुभव<br>करता है।                                          | ¥•         |
| जाय १ इसका समाधान                                                  | १६         | स्वय हो स्वयका गुरु है                                                                      | ४१         |
| खासारिक मुख् वृथा घमे, आदि, मध्य और अन्तमें ।                      |            | अभन्य हजारी उपदेशीते ज्ञान प्राप्त नहीं कर                                                  | • ,        |
| दुःखदायी है                                                        | १७         | सकता है। संघ योगी अपने ध्यानसे चळायमान                                                      |            |
| 'धनने आत्माका उपकार होता है, अनः यह                                |            | नहीं होते हैं, चाहे कुछ भी हो जावे                                                          | ४२         |
| उपयोगी है, इसका समाधान                                             | 28         | स्वारमावलोकनके अभ्यासका वर्णन                                                               | ٧३         |
| वनमे पुण्य करूँगा, इसिलय कमाना चाहिए-                              |            | स्वात्मस्वित्ति बदनेपर आत्मपरिणत                                                            | 88         |
| इसका समाधान                                                        | १९         | योगी निर्जन और एकान्तवास चाहता है, अन्य                                                     |            |
| नोगोपमोग कितने भी अधिक भोगे जाउँगे कभी<br>हु <sup>र</sup> स न होगी | ~ 0        | मर सर्व सदयी अला देता है—                                                                   | ४७         |
| ्रुत न हागा<br>शर्गरके सम्बन्धसे पवित्र पदार्थ भी व्यर्गतत्र हो    | 45         | व्यानमें लगे योगीकी दशका वर्णन                                                              | 86         |
| जात हैं-शरीरकी मलिनताका वर्णन                                      | ออ         | आत्मस्वरूपमें तत्पर रहनेचाछेको परमानन्दकी प्राप्ति                                          | ४९         |
| जो आत्माका हिन करता है, वह शगीरका अपकारी                           |            | परद्रव्योंक अनुराग करनेम होनेवाले दोपोंका वर्णन                                             | 40         |
| है और जो शरीरका दित करता है, वह                                    |            | ास्वसग्रहका वर्णन                                                                           | પ્         |
| जीवका अपकारक ( तुरा करनेवाळा ) है                                  | 2 E C      | तस्त्रका मार-वर्णन—                                                                         | ५२         |
| ध्यानके द्वारा उत्तम फल और जवन्य फल                                | 11         | त्रास्त्रके अध्ययनका साक्षात् और परस्परासे होने-                                            |            |
| इच्छानुसार मिलते हैं                                               | રેક        | वाले फलका वर्णन—                                                                            | ५३         |
| आत्मस्वरूप वर्णन—                                                  | <b>२</b> ५ | उपसंहार और टीकाकारका निवेदन                                                                 | 48         |
| मनको एकाम कर इन्द्रियोंके विषयोंको नष्ट कर                         | • •        | ं परिशिष्ट न. १ मराठी पद्मानुवाद—                                                           | ५७         |
| आत्मा जानी परमानद्मयी होकर अपने-आपर्ने                             |            | ,, न.२ गुज्राती ,,                                                                          | ५७         |
| रमता है                                                            | २७         |                                                                                             | 45         |
| अश्मिक अशानको शानभक्ति शानको देती है, जो                           |            | The Discourse Divine,                                                                       |            |
| जिसके पास होता है, उसे वह देता है                                  | २८         |                                                                                             |            |
| आत्मामें आत्माके चिन्तवनरूप ध्यानसे, परीष-                         |            | Happy Sermons                                                                               | હદ્        |
| हादिका अनुभव न होनेसे, कर्म-निर्जरा होती है-                       | -२९        | ,, न. ५ मूल ख्लोकोंकी वर्णानुक्रमणिका                                                       | ८३         |
| जहाँ आत्मा ही ध्याता और ध्येय हो जाता है वहाँ                      |            | ,, न. ६ उद्दृत क्लोको गाथाओं और दोहोंक                                                      |            |
| अन्य सम्बन्ध कैसा ?                                                | ३२         | वर्णानुक्रमणिका                                                                             | CX         |

#### प्रकाशकीय निवेदन

— :o: <del>—</del>

श्रीपूरुयपादस्वामी (देवनन्दी) बहुत प्रसिद्ध आचार्य हुए हैं। इनके बनाये हुए १ जैनेन्द्रमहाव्याकरण, २ सर्वार्धसिद्धि-तत्त्वार्थसूत्रकी सबसे प्राचीन महत्वपूर्ण टीका, ३ समाधिशतक या समाधितत्र, ४ दृष्टोपदेश और ५ दश्मिक्त, उपलब्ध प्रन्थ हैं। १ शब्दावतारन्यास, २ जैनेन्द्रन्यास, ३ सारसप्रह, ४ वैद्यक-प्रन्थकी भी रचना इन्होंने की है, किन्तु वे वर्तमानमे अनुपलब्ध हैं।

इनका सबसे छोटा किन्न महत्वपूर्ण सुन्दर ग्रन्थ इष्टोपदेश है । इसको यदि जैनोपनिषद कहैं तो मी अत्युक्ति नहीं होगी। इसमें मानव-कल्याणकारी तत्त्वोंका वडा सुन्दर हृदयग्राही वर्णन किया गया है। इसमें प्रतिपादित तत्त्वोंके प्रचार प्रमार एवं तदनुकूल उपयोग होनेपर जगती-तलका महान् कल्याण हो सकता है।

इस प्रत्यकी पिडतप्रवर आशाधरजीकृत संस्कृतटीका, विद्वद्रव त्यायालंकार पं. बंशीधरजी सिद्धान्त्रशास्त्री (प्रधानाध्यापक सर सेट हुकमचन्द्र जैनविद्यालय इन्दोर)के सुपुत्र जैनदर्शनाचार्य श्रीधन्यकुमारजी एम. ए. (हिन्दी-संस्कृत) साहित्यस्तकृत हिन्दीटीका, स्व. वैरिस्टर चम्पतरायजी विद्यावारिधकृत अमेजीटीका (The Discourse Divine) इन तीन टीकाओं तथा स्व० जैनधमेमृषण व्र. शीतलप्रसादजीकृत हिन्दी दोहानुवाद, अज्ञातकवि (श्रीमोतीलाल हीराचन्द्रजी गांधी) कृत मराठी पद्यानुवाद, शा. रावजीभाई देसाई शीमद्राजनन्द्राश्रम अगासकृत गुजराती पद्यानुवाद, और श्रीजयमगवानजी सी. ए. एल एल. सी. एडवोकेट पानीपतकृत विस्तृत अंग्रेजी पद्यानुवाद Happy Sermon, सहित प्रकाशित करानेका सीमाग्य प्राप्त हुआ है। स्माज पूज्यपाद आचार्यकी कृतिके साथ इन मात महान विद्वानोंकी कृतियोंके दर्शन करेगी। अधिकसे अधिक लोग लाम उठावे इसी लिए यह सब प्रयत्न किया गया है और मृत्य भी कम गम्सा है।

इष्टोपदेश पहला प्रत्य है, जो इतनी टीकाओं और पद्मानुवाटोंके साथ प्रकाशित हो रहा है। पूज्यपादस्वामीने इसे छट्टी शतःबदीमें रचा था। ७०० वर्ष बाद तरहवीं शताब्दीमें पिलतप्रवर आशाधरजीने संस्कृतटीका श्रीमुनिराज विनयचन्द्रजीके आप्रहमें मालवाकी राजधानी नालठा-धारानगर्गके श्रीनेमिन थ मन्दिरमें बनाई। ब्र० शीतलप्रसादजीकी हिन्दीटीका मन् १९२२ में प्रकाशित हुई, जो अब अप्राप्त है। हिन्दीटीका प्रकाशित होनेके ३ वर्षके बाद सन् १९२५ में स्व० बैरिस्टर चम्मरायजीने ब्र शीतलप्रसादजीके आग्रहमें अग्रेजीमें टीका लिखी। प. प्र. आशाधरजीकी टीकाके ७०० वर्ष बाद वीसवीं शताब्दीमें जैनदर्शनाचार्य श्रीधन्यकुमारजी एम. ए. साहित्यस्तने स्व० आन्नायं स्यंसागरजीके आग्रहसे मालवाकी राजधानी इन्होरमें निश्चीजीके श्रीपार्वनाय जैनमन्दिरमें नई इन्होटीका लिखी।

इस अर्थप्रधान थुगर्मे आपने निःस्वार्थ भावसे हमें यह टीका प्रकाशित करने की अनुमित प्रदान की, तदर्थ आपको क्या धन्यवाद दूँ? आप तो स्वयं धन्यकुमार ही हैं। पिक यह हिन्दीरीका सेठ फकीर चन्द्र जी गोधा मन्द्रसोरकी ओरसे वी नि. स. २४७२ में वितरित हुई थी। यह अध्यातम-प्रन्थ-सप्रकृति कि छोटे वह आठ प्रत्थ थें, अन्तर्गत छपी थी। आपसे (हिन्दी-टीकाकारसे) हमें पड़ी आशार्थे हैं। आपकी कृश हुई तो कोई अन्य उपयोगी प्रन्थ सभाधिशतक वगैरह सम्पादित कराकर हसी पद्धतिने प्रकाशित करावेंगे।

संस्कृतटोकाकी इस्तलिखिन प्रतियों के प्राप्त करनेका बहुत प्रयस्न किया, पर मिली नहीं । इसकी संस्कृतटीका माणिकचन्द जैनग्रंथमालाके १३ वे ग्रंथ तत्त्वानुशामनादिसप्रइमे छपी प्रतिपरसे छपाई गई है । अतएव ग्रथमालाके मंत्रीजीके बढे आभारी हैं ।

शोलापुर निवासी विष्युर प. बंशीधरजी शास्त्रीने इसका प्रम संशोधन वडी तत्त्रता और लगनसे किया है। पिडतिजीको अनेक धन्यवाद हैं। आप प्रम्थ सम्पादन-कलामें वेटे निपुण हैं। आपने प्रमयकमलमार्तण्ड, अष्टसहस्रो, जैनेन्द्रपिक्रयादि महान् प्रम्थोका सम्पादन एवं संशोधन किया है।

प्रत्यमें उद्धृत स्त्रोकों गायाओंके मूल-स्थानीको ढूँढनेमें बहुन प्रयत्न किया फिर भी कईका पता नहीं लगा। अन्नमें एक बार पुनः प्रत्य-प्रकाशनमें महायक होनेवाले टोकाकारों, पद्यानुवादकों, सशोधकों अर्वि समस्त सङ्जनोंको घन्यवाद देते हुए विराम लेते हैं।

जीहरी बाजार बम्बई न० २ } सहावीरजयन्ती वीर स० २४८० }

निवेदक-प्रकाशक ित्तीय ( भौतिकवादी ) विचार-वैतरणीके बहावमें बहता हुआ वर्तमान-युगका मानव, माया ममता मोहादिसे मोहित होकर सनत ही सांनारिक स्वार्थ-साधनाकी पूर्ति हेतु अपनी एडीसे चोटी तकका पसीना एक करता रहता है। यह अपनी शक्ति और सामर्थ्यको विस्मृत कर, शान्तिको तिलाजिल दे, चलते-फिरते, उठते-बैठते, जागते, सोते आठाँ पहर विषय वामनाओंकी विकट विद्वाम खलसता हुआ संतप्त एव दुःखी बना रहता है। ऐसी ही आधियों व्याधियोंते व्यथित होता हुआ जन्म मृत्युकी काँवरको कन्धीपर रख यह नाना गतियों, योनियों, एव पर्यायोंमें ठोकरें खाता फिरता है।

पाठकगण । इनको अज्ञतापर हॅसिये या तरस न खाइये । यह हालत किसी एक मानव विशेषकी नहीं, दसकी नहीं, वैकड़ों, हजारों, लाखों और करोंडोकी नहीं अपि तु हम आप समूची मानव-नातिकी हो रही है।

संसारी प्राणीकी नहिर्मुखी दृष्टि अनरोग्मुखी हो सकं, वह स्व-पदमें अवस्थित हो सुपथका पथिक बन सके, इसके लिये आवश्यक है कि बह इष्ट (हितकारी) उपदेशको सुने। उसे एक कानसे मुनकर दूसरे कानसे न निकालते हुए उसपर मनन करे और इस प्रकार ज्ञात हुए सॉचेके ढॉचेमें जीवनको ढाल लेवे।

इस ओर प्रवृत्ति या कटम बटानेके पूर्व यह अवस्य ध्यानमें रखना चाहिये कि सभी उपदेश इष्ट तथा हितकारी नहीं होते हैं। इष्ट उपदेशके उपदेशमें पूज्यपादता होनी चाहिय। पूज्यपादता स्थमकी प्रकर्षता एवं ज्ञानकी निर्मलनाके विना हो नहीं सकता। अतएव निष्कर्ष निकला कि पूज्यपाद द्वार प्रणीत जो उपदेश होगा वह न केवल इष्ट अपि तु प्राणि-हितकारक एव स्वस्थरूपावबोधक भी होगा।

प्रसन्नता है कि पाठकोंक समक्ष आज श्रीपूज्यपादस्वामी जिनका कि दूसरा नाम देवनन्याचार्य मी था, उनके इत्ता प्रतिपादित इष्ट-उपदेश (इष्टोग्देश) को, अनेक भाषाओं के गद्य-पद्यानुवादों सहित, सम्पादित कर सामने लानेका अवसर प्राप्त हो रहा है। इनके पहिले कि आगे लिखा जानेवाली पित्तयों में प्रथके रचिवता एव उसमें वर्णित विषयके बारेमें कुछ सकेन करूँ या परिचय हूँ, में शेठ मणीलालजी रेवाशकरजी जौहरी आव व्यव और कुन्दनलालजी जैन मैनेजर श्रीरायचन्द्रजनशास्त्रमाला बम्बईको धन्यबाद देना अपना कर्नन्य समझता हूँ, जिनकी कि प्रेरणांक परिणाम स्वरूप यह प्रथ इस रूपमें आप महाश्रायोंके समक्ष रखनेमें समर्य हो सका हूँ।

#### ग्रंथकारका परिचय

वेद ( ज्ञान ) वृक्षकी सिद्धान्त, दर्शन, व्याकरण, साहित्य, वैद्यक आदि झाम्बा प्रशास्त्राओंके पारगत, अनेक प्रथोंके प्रणेता देवोंके द्वारा पूजित श्रीपूल्य गदस्वामीका जन्म कर्नाटक प्रातके अतर्गत कोलंगल नामके नगरमें हुआ था। आपके पिताबीका नाम श्रीमाध्ययमष्ट तथा भाताका नाम श्रीदेवी था। आपने अपने जन्म द्वारा ब्राह्मण कुलको विभूषत किया था।

कन्नड भाषामें चंद्रय्य किव हारा लिखित पूज्यपादचिरितसे ज्ञात होता है कि इनका नाम जन्मसे ही पूज्य-पाद या किन्तु जब इस तथ्यको अबणबेल्योलाके ४० वें शिलालेखके प्रकाशमें देखनेका प्रयस्त करते हैं, तो यह प्रमाणताको प्राप्त नहीं होता है। इनका दीक्षा धारणके समय देवनन्दी नाम था। इसके बाद बुद्धि-वैभवके विकाशके वशसे इनका जिनेन्द्रबुद्धि नाम हुआ तथा देवताओंने इनके चरणकमलोंकी पूजा की, अतः जगतीतलहर पूज्यगदके नामसे ये विख्यात हुए। इसी निष्कर्षके समर्थनमें

<sup>(</sup>१) यो देवनिंद प्रथमाभिषानो, बुद्ध्या महत्या स जिनेन्द्रबुद्धिः। श्रीपूज्यपादोऽजनि देवनामिर्यस्पुजितं पाद्युगं यदीयम्॥ श्र० शि॰ क्र० सं० ४०

अन्य शिंढालेखों का भी उल्लेख किया जा सकता है, विस्तार मयसे यहाँ (टिप्पणीमें) उनकी मात्र क्रमांक संख्याको ही लिखा जा रहा है ।

आचार्य देवनन्दी ' पूज्यपाद ) के नामके विषयको और भी गहराईको छिये हुए जब देखते हैं तो उपरि लिखित बातकी पुष्टि पट्टावला , पुराणादिकोंसे भी होती है ।

इस नामके ये ही आचार्य हुए हों ऐसी बात नहीं है। इनके बाद भी बहुतसे अन्य इसी नामके घारक ग्रंथ-रचियता हुए हैं। पर साहित्य-सीष्ठव, विषय-विवेचनकी शैलीकी दृष्टिसे इनकी ( इष्टोपदेशके रचियताकी ) रचनायें अनोखी और अनुपमेर्य हैं। एवं ये महान् वयाकरण ये अतः भाषापर एव उसके साधनभूत शब्दोपर इनका अच्छा आधिपत्य था। जिसकी छटा उनके ग्रंथोंमं जहाँ देखनेको मिलती है।

समय निर्णय-जैसा कि लिखा जा चुका हैं 'पूज्यपाद' नामके कई ग्रंथनिर्माता हुए हैं। अतः इनके ममयके विषयमें विवाद बना रहता है। कोई इन्हें पाणिनिका समकालीन बताते हुए ईस्वी सन्से पाँच शताब्दी पूर्वका घोषित करते हैं। अन्य इन्हें विक्रमकी पाँचवीं छड़ी शताब्दीका उद्घोषित करते हैं। भिन्न भिन्न विचारकोंके विचारोंका मन्यन कर निष्कर्ष रूपमें जो कहा जा सकता है-वह यह है कि राजा दुर्विनीत जोकि अविनीतका पुत्र था, तथा विक्रमकी छड़ी शताब्दीमें शासन करता था। इसके शासन-कालमें इन्होंने इस भारत-भूमिको अपने जन्मसे पवित्र किया था।

#### पूज्यपादकी पावन कृतियाँ या ग्रन्थ सम्पत्ति-

पूज्यपादस्वामीने जो कुछ भी ज्ञानांजन किया या बुद्धि-बलसे जाना, उसे उन्होंने शब्द-साधनके द्वारा गूँच कर प्रन्थोंके रूपमें रख दिया। इस दृष्टिसे देखनेपर ज्ञात होता है कि इन्होंने बहुत बंड पैमानेपर साहित्य-निर्माणकी ओर प्रयत्न किया था। आपका बहुत कुछ साहित्य अनुपलक्ष है, फिर भी जो कुछ वर्तमानमें है, वह इस प्रकार है:----

- (१) जैनेन्द्रव्याकरण—इसके नाममे ही व्यक्त होना है कि यह व्याकरणशास्त्र संबंधी ग्रंथ है। 'बोपदेव' नामक महान् वैयाकरणने अपने 'मुखबोध' नामक ग्रंथमें आठ महा व्याकरणोंने इसका उल्लेख किया है। 'बर्द्धमान' नामक कविने मी देवनन्दि (पूज्यपाद) नामके आचार्यका नामस्मरण किया है। देवनन्दिके द्वारा रचित जैनेन्द्रव्याकरणकी महत्ताका एक यह भी प्रभाण है कि पाणिनिकेद्वारा निर्मित अष्टाध्यायीके अतर्गत गणपाठमें इसका उल्लेख किया गया है।
- (२) सर्वार्थसिद्धि—यह श्रीमदुमास्वामिविरचित तस्वार्थसूत्र नामक सूत्रात्मक प्रथके अर्थको विशदरूपमे विवेचन करनेवाला महान् प्रथ हैं। और नबसे ज्यादः प्रामाणिक प्राचीन टीका है।
- (३) समाधितत्र या ममाधिशतक—सौ क्षोकोमे निबद्ध यह एक आध्यात्मिक ग्रय है। इसमें आचार्यश्रीने बड़ा गम्भीरता एवं तान्त्रिकपनेमे अध्यात्म विषयका विवेचन बहुत ही हृदयग्राही और सुन्दर किया है। इसर पंस्कृतमें अनेक उपयोगी टीकार्ये हुई हैं। इन्दोमें भी इसका अर्थ लिखा जा चुका है।
  - (१)(अ) श्र शि. ले. क. स. १०५. श्र. श्र. वि. नि. ले. क. स. ४०
    - (व) श्र. शि. नि. ले. क्र. ए. १०८.
  - (२) (क) यशःकीर्तिर्यशोनन्दी देवनन्दी महामितः।

श्रीपूज्यपादापराख्यो गुणनन्दी गुणाकरः ॥ ( नन्दिसंघ पट्टावली )

- (ख) कवीनां तीर्थेकृदेवः किं तरा तत्र वर्ण्यते । विदुषा वाद्यालध्वंधि तीर्थे यस्य वन्त्रोमयम् ॥ (आदिपुराण प्र. पर्व )
- (३) प्रमाणमकलङ्कस्य पूज्यपादस्य लक्षणम् । धनंजयकवे. काव्यं रस्तत्रयमपश्चिमम् ॥ (धनजयकविकृत नाममाला)
- (४) इन्द्रश्चन्द्रः काशकृत्स्न।पिशलीशाकटायनः। पाणिन्यअमर**ज्ञेनेन्द्रा** जयन्त्यच्टी च शाब्दिकाः ।। घातुपाठः

- (४) इष्टोपदेश—यह छोटासा ग्रंथ है जिसको कि पाठक गण अपने हाथमें लिये हुए हैं। आप लोग देखेंगे कि इसमें आचार्य श्रीने गागरमें सागर मरनेकी उक्तिको चिरतार्थ किया है। योड़ेमें बहुत कुछ लिखा गया है। इसकी महत्ता, उपयोगितादिको देख पंडितप्रवर आशाघरजीने इसपर संस्कृतटीका लिखी जो कि इसमें सबद है। वर्षमानमें तो इसके मराठी, गुजराती, अंग्रेजी आदि माधाओं अनुवाद हो चुके हैं।
- (५) दशभक्ति—प्रभाचन्द्राचार्यके "संस्कृताः सर्वे भक्तयः पूज्यपादस्वामिकृताः" इस कथनके सहारे कहा जा सकता है कि इनके रचयिता पूज्यपादस्वामी हैं।

ग्रन्थान्तरोमें जो यहाँ वहाँ उन्लेख मिलते हैं उनके महारे ज्ञात होता है कि उपिलिखित उपलब्ध ग्रन्थोंके अतिरिक्त अन्य विविध विषयके ग्रन्थोंका प्रणयन मी इन्होंने किया है। वैद्यक ग्रन्थोंके रचियता ये थे, ऐसा-शिलालेखों, रस्टरन्समुन्चय, ज्ञानार्णवादि ग्रन्थोंके रचियताओंने (बसवराज, श्रुमचन्द्राचार्यने) अपने अपने ग्रन्थोंमें उल्लेख किया है, उससे ज्ञात होता है।

पुज्यपादस्वामीने 'जैनाभिषेक ' नामक ग्रन्थका भी निर्माण किया था। छन्द-शास्त्र विषयक ग्रन्थकी भी इन्होंने रचना की थी ऐसा कहा जाता है। घनलाके नेदनाखण्डके उद्धरणसे शात होता है कि न केवल इनका न्याकरण, वैद्यक, छन्द-शास्त्र, आध्यात्मिक, साहित्यपर आधिपत्य था अपि तुन्याय-शास्त्रके भी ये एक अधिकारी विद्वान् थे। इन्होंने सारसंग्रह नामके न्याय व सिद्धान्त सम्बन्धी ग्रथका निर्माण किया था। चद्रय्य कवि द्वारा कन्नड भाषामें लिखित पूच्यपादचरिनको यदि प्रमाणरूपमें ग्रहण किया जाय तो उसके सहारे कहा जा सकता है कि पूज्यपादस्वामीने 'अहंनप्रतिष्ठालक्षण 'एवं 'शास्यक 'की मी रचना की थी।

यद्यपि महापुरुषोंके विषयम जितना भी लिखा जाय वह सब योडा है, किन्तु साहित्यकी वह भी आध्यात्मिक-साहित्यकी सृष्टि करनेवाला, निस्पृही, निर्मन्य, साहित्यिक महापुरुप अपने देंगका अद्वितीय व्यक्ति हुआ करता है। वह सीधी, सरल, हितकारी भाषाका आश्रय ले सच्चे सुद्धद्के समान मन-मानसमें निहित विचार-मणि-मुक्ताओंको सामने रख देता है और कहता है, कि यह स्वानुभूत-अच्छी तरहसे परखी हुई विचार मणियाँ हैं। इनसे मुझे शाति, संतोष, और आनन्दकी अनुभूति हुई है। चाहो तो तुम भी इनका रसास्वाद कर सकते हो। ऐसे ही भहापुरुष्ठ पूज्यपादस्वामी थे। इन्होंने स्वान्तःसुम्बकी हिष्टमें साहित्य सृष्टि कर समारके समस्त सन्वोंको समुन्नातिका सन्मार्ग सुझाया।

अतमें अधिक न लिखते हुए, इनके साहित्यसे जो हुदय पटलपर विचार अंकित होते हैं वे ये हैं:-पूज्यपाद-स्वामी न केवल उच दर्जेके सयमी थे अपि तु महान् विद्वान् ये। उनका जन्म इस भारत-भूमिमें लड़ा शताबदीके पूर्वाद्वमें हुआ था। उनको व्याकरण, न्याय, सिद्धान्त, वैद्यक, छंदशास्त्र, ज्योतिष, माहित्यका श्वान ही नहीं अपि तु उनपर अधिकारपूर्ण विवचना करनेका सामर्थ्य था। उन्होंने एकपर्श्वय साहित्यका ही निर्माण नहीं किया। आध्यात्मिक साहित्यको मी मुन्दर शब्दोंने एकांकर सामने रक्का। ऐसे साहित्यक योगी महापुरुषको शत शत नमन हो।

प्रस्तावना समाप्तिके पूर्व उन माहित्यिकोंका भी (पूज्य प्रेमीजी श्रीमोतीचन्द्रजी कोठारी एम ए आदिका) जिनके प्रंयोंकी सहायता इस प्रमावनाके लिखनेमे ली है, आभाग मानता हूँ और आजा करता हूँ कि वे इस पृष्टताको क्षमा करेंगे कि अनुमति लिए विना उनके प्रयोंका सहारा ल लिया गया है।

पाठकगण ! मानव जबतक मानवकी दशामें है, उसमें अपूर्णताका होना अवस्थभावी है। अतः न चाहते हुए भी इसमें यदि कुछ त्रुटियाँ रह गई हों तो उसमें मेरी अल्पजताको ही कारण समझें। इता अवस्य निवेदन है कि यदि महत्वपूर्ण कोई त्रुटि खटकती हो तो उसकी सूचना मुझे देवे, जिसमें कि यदि अवस्य मिना तो अगल सस्करणमें उन्हें अलग कर दिया जावे। जिन जिन सजनोंने अपने पद्यानुवादोंको इसमें समाविष्ट कराया है उनको सन्यवाद देते हुए विराम लेता हूँ। विज्ञेषु किमधिकम्।

भीनशियाँनी-श्रीपार्श्वनाथ जैनमन्दिर इन्दोर, । अक्षयत्रतीया बीर नि. सं. २४८०

आपलोगोंका ही **धन्यकुमार जै**न

## श्रीदेवनन्दि-पूज्यपाद-स्मरणम् ।

| ₹ | कवीना तीर्थकृद्देवः किं तरा तत्र वर्ष्यते । विदुषा वाङ्मलध्वंसि तीर्थे यस्य वचीमयम् ॥       |
|---|---------------------------------------------------------------------------------------------|
|   | —आदिपुराणे-श्रीजिनसेनाचार्यः                                                                |
| ₹ | इन्द्रचन्द्रार्कजैनेन्द्रव्यापिन्याकरणेक्षणाः । देवस्य देवसघस्य न वन्दाते गिरः कथम् ॥       |
|   | हरिवशपुराणे-पुनाटसघीय श्रीजिनमेनसूरिः                                                       |
| ₹ | अचिन्त्य-महिमा देवः सोऽभिवन्द्यो हितैषिणा। शब्दाश्च येन सिद्धयन्ति साधुत्वं प्रतिलम्भिताः॥  |
|   | पार्श्वनाथचरिते-श्रीवादिराजसूरिः                                                            |
| ሄ | अपाकुर्वन्ति यद्वाचः काय-वाक्-चित्तसंभवम् । कल्रङ्कमङ्किनां सोऽयं देवनन्दी नमस्यते ॥        |
|   | ज्ञानार्णवे-श्रीशुभचन्द्रसूरिः                                                              |
| ų | छक्मीगत्यन्तिकी यस्य निरवद्याऽवभाषते । देवनन्दितपूजेशे नमस्तरमै स्वयभुवे ॥                  |
|   | -— जैनेन्द्रमहावृत्तिः — श्रीअभयनन्दीः                                                      |
| Ę | पूज्यपादः मदा पूज्यपादः पूज्यैः पुनातु माम् । व्याकरणार्णवो येन तीर्णो विस्तीर्णमद्गुणः ॥   |
| • | पाण्डवपुराणे- श्रीशुभचन्द्र महारकः                                                          |
| ૭ | यो देवनन्दि-प्रथमामिधानो, बुद्धचा महत्या स जिनेन्द्रबुद्धिः।                                |
|   | श्रीपूज्यपादोऽजनि देवताभिर्यतपूजितं पादयुगं यदीयम् ॥                                        |
|   | —- अत्रणवेल्गोल-शिलालेख नं० ४०                                                              |
| ć | जैनेन्द्रं निजशब्दभागमतुल्लं सर्वार्धिसद्भः परा,                                            |
|   | सिद्धान्ते निपुणत्वमुद्धकविता जैनामिषेकः स्वकः।                                             |
|   | छन्दः सुक्ष्मिघेयं समाधिशतकं स्वास्थ्यं यदीयं विदा-                                         |
|   | भारूपयातीइ स पूज्यपादमुनिपः पूज्यो मुनीनां गणैः ॥                                           |
|   | —अवणबेरगोल-शिलालेख नं० ४०                                                                   |
| ٩ | श्रीपूज्यपादोद्घृतधर्मराज्यस्ततः सुराधीशत्ररपूज्यपादः ।                                     |
|   | यदीयवैदुष्यगुणानिदानीं वदन्ति शास्त्राणि तदुद्धनानि ।।                                      |
|   | धृतिविद्वबुद्धिरयमत्र योगिभिः कृतकृत्यभावमनुविभ्रदुचकैः।                                    |
|   | जिनद्वभूत्र यदनङ्गचापहःस जिनेन्द्रबुद्धिरिति वाधुवर्णितः ॥                                  |
|   | —अवणबेलगोळ-शि <b>ला</b> देख नं ० २०५                                                        |
| ₹ | <ul> <li>श्रीपूज्यपादमुनिरप्रतिमौषधर्द्धिजीयाहिदेहजिनदर्शनपूतगात्र ।</li> </ul>             |
|   | यत्पादघौतजल-संस्पर्शनप्रभावात् कालायसं किल तदा कनकीचकार ॥                                   |
|   | श्रत्रणवेत्गोरू- श्चिसलेख न० १०८                                                            |
| ŧ | १ न्यासं जैनेन्द्रसंज्ञ सकल्बुधनुत पाणिनीयस्य भूयो,                                         |
|   | न्यास शब्दावतार मनुजतितिहतं वैद्यशास्त्रं च कृत्वा ।                                        |
|   | यस्तत्त्वार्थस्य टीकां व्यरचयदिइता भात्यसौ पूज्यपाद,                                        |
|   | स्वामी भूपाळवन्दाः स्वपरद्वितवचःपूर्णदृग्बोधवृत्तः॥                                         |
|   | —नगर ताल्लुका शिलालेख न० ४६                                                                 |
| ę | २ नमोऽस्तु पूज्यपादाय, समाधिस्वामिने त्रिषा । राजचन्द्राय याचेऽहं, समाधिबोध-साधनम् ॥ १ ॥    |
| • | कलिकालानले दग्धान्, जीवांस्नातुं समुद्यतः । राजचन्द्रसुधासिन्धुर्नमस्तरमै स्मराम्यदम् ॥ २ ॥ |
|   | नमोऽस्तु पूज्यपादाय, प्रमाचिस्वामिने सदा । समाधितन्त्रकर्तार, नमामि समताघरम् ॥ ३ ॥          |
|   | श्रीराजचन्द्रः                                                                              |



### नमः सिद्धेभ्यः श्रीमत्पूज्यपाद्स्वामि-विरचित

# इष्टोपदेश

श्रीपण्डित-भाशाधरकृत संस्कृतटीका और

## भाषानुवाद सहित.

उत्थानिका

टीकाकारका मंगलाचरण।

परमात्मानमानस्य, मुमुञ्जः स्वात्मसंविदे । इष्टोपदेशमाचष्टे, स्वशक्त्याशाधरः स्कुटम् ॥

तत्रादी यो यहुणार्थी स तहुणोपेतं पुरुषिवशेषं नमस्करोतीति परमात्मगुणार्थी ग्रन्थकर्ता परमात्मान नमस्करोति, तद्यथा;—

जो जिस गुणको चाहनेवाला हुआ करता है वह उस उस गुण सम्पन्न पुरुप विशेषको नमस्कार किया करता है। यह एक सामान्य सिद्धान्त है। परमात्माके गुणोंको चाहनेवाले ग्रन्थकार पुज्यपादस्वामी हैं, अतः सर्वप्रथम वे परमात्माकां नमस्कार करते हैं।

मूलप्रन्थकर्ताका मंगलावरण।
क्लोक-यस्य स्वय स्वभावाप्तिरभावे कृत्स्नकर्मणः।
तस्मै संज्ञानस्र्वाय नमोऽस्तु परमात्मने॥१॥

अन्वय—यस्य कृत्स्नकर्मणः अभावे स्वयं स्वभावातिः तस्मै संज्ञानस्त्पाय परमात्मने नमः अस्तु । दिका—अस्तु भवतु । कि तन्नमः नमस्कारः । कस्मै, तस्मै परमात्मने । परमः अनाभ्येयाप्रहेयातिशयत्वात्सकळ-संतारिजीवेभ्य उत्कृष्ट आत्मा चेतनः परमात्मा तस्मै । किविशिष्टाय, सज्ञानरूपाय सम्यवस्य लाशिकारित्वा-दितद्त्यनतसूक्षवादीनामपि लाभात्कर्महन्तृत्वादेरपि विकारस्य त्यागाच सपूर्णज्ञानं स्वपरावकोधस्तदेव रूपं यस्य तस्मै । एवमाराध्यस्वरूपमुक्ता तत्याग्र्युपायमाह । यस्याभृत्कासौ स्वभावातिः स्वभावस्य निर्मलनिश्चल्विद्भूतस्य आतिर्लब्धः कथंचित्तादात्म्यपरिणतिः । कृतकृत्यतया स्वरूपेऽवश्चितिरित्यर्थः तेन, स्वयं सपूर्णग्वत्रयातमात्मना । क स्वति, अभावे शक्तिरूपतया विनाशे । कर्मा कर्मणः । कृतकृत्यत्या द्वर्यभावरूपस्य कर्मण आत्मपारतः स्थिनित्तस्य ॥ १ ॥

अथ शिष्यः प्राह स्वस्य स्वयं स्वरूपोपलिष्यः कथमिति । स्वस्यातमनः स्वयमातमना स्वरूपस्य सम्यक्तवादिगुणाष्टकामिन्यक्तिरूपस्य उपलिष्यः कथं केनोपायेन दृष्टान्तामावादिति । अत्राचार्यः समाघत्ते,—

अर्थ—जिसको सम्पूर्ण कर्मीके अभाव होनेपर स्वयं ही स्वभावकी प्राप्ति होगई है, उस सम्यक्जानरूप परमात्माको नमस्कार हो ।

विद्यादार्थ—जिसे आत्माकी परतन्त्रता (पराधीनता) के कारणभूत द्रव्य एवं भावरूप समस्त कर्मों के, सम्पूर्ण रत्नत्रयात्मक स्वरूपके द्वारा, सर्वया नष्ट हो जानेसे निर्मल निश्चल चैतन्यरूप स्वभाव (क्यंचित तादात्म्य परिणित ) की प्राप्ति होगई है, उस सम्पूर्ण ज्ञानस्वरूप आत्माको जो कि मुख्य एवं अप्रतिहत अतिशयवाला होनेसे समस्त सांसारिक प्राणियोंस उत्कृष्ट है, नमस्कार हो ॥ १ ॥

#### दोहा—स्वयं कर्म सब नाश करि, प्रगटायो निजभाव। परमातम सर्वह्मको, वंदो करि शुभ भाव॥१॥

"स्वयं स्वभावाप्तिः" इस पदको सुन शिष्य बोला—िक "आत्माको स्वयं ही सम्यक्त्व आदिक अष्ट गुणोंकी अभिव्यक्तिरूप स्वरूपकी उपलब्धि (प्राप्ति) केमे (किम उपायसे) हो जाती है ? क्योंकि स्व-स्वरूपकी स्वयं प्राप्तिको सिद्ध करनेवाला कोई दृष्टान्त नही पाया जाता है, और विना दृष्टान्तके उपिरिलिखित कथनको कैसे ठीक माना जा सकता है ? आचार्य इस विषयमें समाधान करते हुए लिखते हैं कि—

योग्योपादानयोगेन, दृषदः स्वर्णता मता । द्रव्यादिस्वादिसंपत्तावात्मनोऽप्यात्मता मता ॥ २ ॥

अन्वय-यथा योग्योपादानयोगेन दपदः स्वर्णता मता तथा आत्मनः अपि द्रव्यादिस्वादि-सम्पत्ती आत्मता मता ।

दिका—मता अभिप्रेना लोकै: । कासी, स्वर्णता सुवर्णभावः । कस्य, दृषदः सुवर्णविभीवयोग्यपाषाणस्य । केन, योग्यानां सुवर्णपरिणामकरणोचितानामुपादानाना कारणानां योगेनै मेलापकेन सपरया यथा। एवमात्मनोऽपि पुरुषस्यापि न केवलं दृषद इत्यपिशब्दार्थः । मता कथिना । कासी, आत्मता । आत्मनो जीवस्य भावो निर्मेल-निश्चलवैनम्यं । कस्यौ सत्या, द्रव्यादिस्वादिस्वन्ती द्रव्यमन्वयिभावः आदिर्पेषां क्षेत्रकालभावानां ते च ते स्वादयश्च सुगब्दः स्वशब्दो वा आदिर्येषा ते स्वादयो द्रव्यदयश्च स्वादयश्च । इच्छातो विशेषणविशेष्यभाव इति समास । सुद्रव्य सुक्षेत्र सुकालः सुभाव इत्यर्थः । सुशब्दः प्रशस्य द्रवेष चात्र प्रकृतकार्योपयोगित्वं द्रव्यादिस्वादीना संपत्तिः सपूर्णता, तस्य। सत्याम् ।

अथ शिष्यः प्राह्—ति विवासानर्थवयमिति । भगवन् यदि सुद्रव्यादिसामन्यां सत्यामेवायमात्मा स्वात्मानमुपळ्रस्यते ति विवासानर्थवयमिते आदयो येषां सिम्स्यादीमा तेषामानर्थवय निष्फळत्वं स्यादिमार्थत्याः स्वात्मोरळ्षेः सुद्रव्यादिसंपर्यपेक्षत्वादित्यर्थः । अत्राचार्यो निषेधमाह—तन्नेति । वत्स ! यस्त्वया शिक्कृतं व्रतादीनामानर्थक्यं तन्न भवति । तेषामपूर्वश्चभक्रमेनिरोधेनोपार्जिताशुभक्षमेंकदेशक्षपणेन च सफळत्वाचिद्वष्यरागळक्षणश्चमोपन्यागन्नितपुण्यस्य च स्वर्गोदिपदमासिनिमित्तवादेव च व्यक्तीकर्तुं विक्त,—॥ २॥

१ मेलारकेन । २ कर्यां सामग्या विद्यमानायाम् । ३ प्रारब्धकार्यसाधकत्वम् । ४ वाञ्छितायाः ।

अर्थ—योग्य उपादान कारणके संयोगसे जैसे पाषाणिवशेष स्वर्ण बन जाता है, वैसे ही सुद्रन्य सुक्षेत्र आदि रूप सामग्रीके मिलनेपर जीव भी चैतन्यस्वरूप आत्मा हो जाता है।

विद्यादार्थ—योग्य (कार्योत्पादनसमर्थ) उपादान कारणके मिलनेसे पाषाणविशेष-जिसमें मुवर्णस्तप पारिणमने (होने) की योग्यता पाई जाती है वह जैसे स्वर्ण बन जाता है, वैसे ही अच्छे (प्रकृत कार्यके लिए उपयोगी) द्रव्य, क्षेत्र, काल, भावोंकी सम्पूर्णता होनेपर जीव (संसारी आत्मा) निश्चल चैतन्यस्वरूप हो जाता है। दृसरे शब्दोंमें, संसारी प्राणी जीवात्मासे परमात्मा बन जाता है।

#### दोहा —स्वर्ण पाषाण सुहेतु से, स्वयं कनक हो जाय। सुदृज्यादि चारों मिलें, आप गुद्धता थाय॥२॥

रांका—इस कथनको मुन शिष्य बोला कि भगवन् ! यदि अच्छे द्रव्य, क्षेत्र, काल, भावरूप सामग्रीके मिलनेसे ही आत्मा स्व स्वरूपको प्राप्त कर लेता है, तब फिर व्रत समिति आदिका पालन करना निष्फल (निर्ग्यक) होजायगा। व्रतोंका परिपालन कर व्यर्थमें ही शरीरको कष्ट देनेसे क्या लाभ ?

समाधान—आचार्य उत्तर देते हुए बोले—हे वत्स! जो तुमने यह शंका की है कि व्रतादिकोंका परिपालन निर्श्वक होजायगा, सो बात नहीं है, कारण कि वे व्रतादिक नवीन शुभ कर्मोंके बंधके कारण होनेसे, तथा प्रवींपार्जित अशुभ कर्मोंके एकदेश क्षयके कारण होनेसे सफल एवं सार्थक हैं। इतना ही नहीं किन्तु व्रतसम्बन्धी अनुरागलक्षणस्य शुभोपयोग होनेसे पुण्यकी उत्पत्ति होती है। और पट पुण्य स्वर्गादिक पदोंकी प्राप्तिके लिए निमित्त कारण होता है। इसलिये भी व्रतादिकोंका आचरण सार्थक है। इसी बातको प्रगट करनेके लिए आचार्य आगेका रलोक कहते हैं—॥ २॥

#### वरं त्रतैः पदं देवं, नात्रतैर्वत नारकं। छायातपरुथयोर्भेदः, प्रतिपालयतोर्भहानः॥ ३॥

अन्वय—त्रतैः दैवं पदं वरं, बत अत्रतैः नारकं पदं न वरं प्रतिपालयतोः छायातपस्थयो महान् भेदः अस्ति ।

टी का—वर भवतु । किं तत् १ पदं स्थान । किथिशिष्टं, दैवं देवानामिदं दैवं स्वर्गः । कैहेंतुभिनं नैनंतिदिविषयराग जिनतपुण्येः तेषां स्वर्गादिपदाभ्युदयनिवस्थनत्वेन सकलजनसुप्रसिद्धत्वात् । तद्यंऽव्रतान्यपि तथाविधानि भविष्यन्तीत्याः शक्त्याह् । नेत्यादि । न वर भवति । किं तत् १ पदं । किविशिष्टं, नारकं नरकसविध । कैः, अवतेः हिंसदिपरिणामजनित, पातकैः । वतेति खेदे कष्टे वा । तर्ष्टं व्रतावनिमित्त्योरिप देवनारकपक्षयोः साम्यं भविष्यतीत्याशङ्काया तयोमेहदन्तरमिति दृष्टान्तेन प्रकटयन्नाह छायेत्यादि । भवति । कोऽसी १ भेदः अन्तरं । किविशिष्टो, महान् बृहन् । कयोः, प्रयक्तयो। किं कुर्वनोः, स्वकार्यवशानगरान्तर्गतं तृतीयं स्वसाधिकमागन्छःत प्रधिप्रतिपालयतोः प्रतीक्षमाण्योः । विविश्वष्टयोः सतोन्छावातपरथयोः । छाया च आतपश्च छायातपी तयोः स्थितयोः । अयमर्थी, यथैव छायारियतस्तृतीयागमनकारू

यावस्मुलेन तिष्ठति आतपिश्यतम् दुःलेन तिष्ठति तथा नतादिक्वतानि स आरमा जीवः मुद्रव्यादयो मुक्तिहैतवो यावस्थवद्येत तावस्वर्गादिपदेषु सुलेन तिष्ठति अन्यश्च नरकादिपदेषु दुःलेनेति। अथ विनेयः पुनराशङ्कते । एवमात्मनि मिक्तरयुक्ता स्थादिति भगवनेवं चिरमाविमोश्चसुखस्य वतसाध्ये संसारसुले सिद्धे सत्यात्मनि चिद्देषे भक्तिभाविमोश्चसुखस्य वतसाध्ये संसारसुले सिद्धे सत्यात्मनि चिद्देषे भक्तिभाविषयुद्ध आन्तरोऽनुरागो अयुक्ता अनुपपना स्याद्भवेत् तस्याध्यस्य मोक्षसुखस्य सुद्रस्यादिसंपस्यपेश्चया दूरवितःवादवान्तरप्राप्यस्य च स्वर्गादिसुखस्य वर्तेकसाध्यत्वात् । अत्राप्याचार्यः समावते—तदपि नेति । न केवसं वतादीनामानर्यक्य न मवेत् । कि तर्दि, तदप्यास्ममक्त्यनुपैश्चित्रकाशनमित स्वया कियमाणं न साधु स्यादित्यर्थः । यतः—॥ ३॥

अर्थ—व्रतोंके द्वारा देव-पद प्राप्त करना अच्छा है, किन्तु अव्रतोंके द्वारा नरक-पद प्राप्त करना अच्छा नहीं है। जैसे छाया और धूपमें बैठनेवालोंमें अन्तर पाया जाता है, वैसे ही व्रत और अव्रतके आचरण व पालन करनेवालोंमें फर्क पाया जाता है।

विश्वादार्थ—अपने कार्यके वशसे नगरके भीतर गये हुए तथा वहाँसे वापिस आनेवाले अपने तीसरे साथीकी मार्गमें प्रतीक्षा करनेवाले जिनमें से एक तो छायामें बैठा हुआ है, और दूसरा धूपमें बैठा हुवा है- दो व्यक्तियोंमें जैसे बड़ा भारी अन्तर है, अर्थात छायामें बैठनेवाला तीसरे पुरुषके आनेतक सुखसे बैठा रहता है, और धूपमें बैठनेवाला दुःखके साथ समय व्यतीत करता रहता है। उसी तरह जबतक जीवको मुक्तिके कारणभूत अच्छे द्रव्य, क्षेत्र, काल, भाव आदिक प्राप्त होते हैं, तबतक व्रतादिकोंका आचरण करनेवाला स्वर्गादिक स्थानोंमें आनन्दके साथ रहता है। दूसरा व्रतादिकोंको न पालता हुआ असंयमी पुरुष नरकादिक स्थानोंमें दुःख भोगता रहता है। अतः व्रतादिकोंका परिपालन निरर्थक नहीं, अपि तु सार्थक है।

#### दोडा—मित्र राह देखत खड़े, इक छाया इक धूप। व्रतपालनसे देवपर, अव्रत दुर्गति कृप॥ ३॥

रांका—यहाँपर शिष्य पुनः प्रश्न करता हुआ कहता है—"यदि उपरिलिखित कथनको मान्य किया जायगा, तो चिद्रूष्प आत्मामें भिक्त भाव (विशुद्ध अंतरंग अनुराग) करना अयुक्त ही हो जायगा? कारण कि आत्मानुरागसे होनेवाला मोक्षरूपी सुख तो योग्य द्रव्य क्षेत्र, काल, भावादिरूप सम्पत्तिकी प्राप्तिकी अपेक्षा रखनेके कारण बहुत दृर हो जायगा और बीचमें ही मिलनेवाला स्वर्गादि-सुख व्रतोंके साहाय्यसे मिल जायगा। तब फिर आत्मानुराग करनेसे क्या लाभ? अर्थात् सुखार्थी साधारण जन आत्मानुरागकी ओर आकर्षित न होते हुए व्रतादिकोंकी ओर ही अधिक श्रुक जायंगे।

समाधान—शंकाका निराकरण करते हुए आचार्य बोले, "व्रतादिकोंका आचरण करना निर्श्यक नहीं है।" (अर्थात् सार्थक है) इतनी ही बात नहीं किन्तु आत्म-भक्तिको अयुक्त बतलाना भी ठीक नहीं है। इसी कथनकी पुष्टि करते हुए आगे श्लोक लिखते हैं:—॥ ३॥

१ मध्यकम्यस्य । २ अयुक्तिः ।

यत्र भावः शिवं दत्ते, द्यौ कियद्दूरवर्तिनी । यो नयत्याञ्च गन्यूतिं, क्रोशोर्धे किंस सीदति ? ॥ ४ ॥

अन्वय---यत्र भावः शिवं दत्ते तत्र धोः कियददृरवर्तिनी, यः गन्यृतिं आशु नयति सः किं कोशार्षे सीदति ?।

टीका--यत्रात्मिनि विषये प्रणिषानं भावः कर्त्ता दत्ते प्रथच्छति । किं तच्छिवं मोक्षं, भावकाय भन्यायेति रोषः । तस्यात्मिविषयस्य शिवदानसमर्थस्य भावस्य द्यौः स्वर्गः कियद्रवर्तिनी कियद्रे किंपरिमाणे व्यवहितदेशे वर्तते ! निकट एव तिष्ठनीत्यर्थ । स्वात्मध्यानोपात्तपुण्यस्य तदेकफछत्वात् । तथा चोक्तं--

'' गुरूपदेशमासाच ध्यायमानः समाहितैः । अनन्तशक्तिरात्मायं मुक्तिं च यच्छति ॥ ध्यायोतोर्हेत्सद्धरूपेण चरमाङ्गस्य मुक्तये । तद्ध्यानोपाचपुण्यस्य स एवान्यस्य भुक्तये " ॥

अमुमेवार्थे दृष्टान्तेन स्पष्टयज्ञाह्—य इत्यादि । यो वाहीको नयति, प्रापयति । किं, स्ववाद्य भार । का, गत्यूति को शयुगं । कथ्म, आशु शीध । स कि कोशार्धे स्वभौरं नयन् सीदति खिद्यते ! न खिद्यत इत्यर्थः । महाशक्तावस्पशक्तेः मुघटत्वात् ।

अयेवमात्मशक्ते स्वर्गगतिमाधनस्वेऽपि समर्थिते प्रतिपौद्यस्तत्फल**िज्ञासयौ गु**रू पृच्छति—स्व**र्गे गताना कि** फर्जिनि ! स्रष्ट गुरुदक्तरयति — ॥ ४ ॥

अर्थ—आत्मामें लगा हुआ जो परिणाम भव्य प्राणियोंको मोक्ष प्रदान करता है, उस मोक्ष देनेमें समर्थ आत्मपरिणामके लिय स्वर्ग कितनी दर है ? न कुछ । वह तो उसके निकट ही समझो । अर्थात् स्वर्ग तो स्वात्मध्यानसे पैदा किये हुए पुण्यका एक फलमात्र है । ऐसा ही कथन अन्य ग्रन्थोंमें भी पाया जाता है । तत्वानुशासनमें कहा है:— "गुरुपदेशमासाद्य "

"गुरुके उपदेशको प्राप्त कर सावधान हुए प्राणियोंके द्वारा चिन्तवन किया गया यह अनन्त शक्तिवाला आत्मा चिंतवन करनेवालेको भुक्ति और मुक्ति प्रदान करता है। इस आत्माको अरहंत और सिद्धके रूपमें चिंतवन किया जाय तो यह चरमशरीरीको मुक्ति प्रदान करता है और यदि चरमशरीरी न हो तो उसे वह आत्म-ध्यानसे उपार्जित पुण्यकी सहायतासे भुक्ति (स्वर्ग चक्रवर्त्यादिके मोगों) को प्रदान करनेवाला होता है।

श्लोककी नीचेकी पंक्तिमें उपरिशिखित भावको दृशान्त द्वारा समझाते हैं-

देखों जो भारको ढोनेवाला अपने भारको दो कोसतक आसानी और शीघ्रताके साथ ले जा सकता है, तो क्या वह अपने भारको आधा कोस ले जाते हुए खिन्न होगा ? नहीं। भारको ले जाते हुए खिन्न होगा । वड़ी शक्तिके रहने या पाये जानेपर अल्प शक्तिका पाया जाना तो सहज (स्वाभाविक) ही है।

दोहा—आत्मभाव यदि मोक्षपद, स्वर्ग है कितनी हुर। दोय कोस जो ले चले, आध कोस सुख पुर ॥ ४॥ इस प्रकारसे आत्म-शक्तिको जब कि स्वर्ग-सुखोंका कारण बतला दिया गया तब शिष्य पुनः कुतृहरुकी निवृत्तिके लिये प्रछता है कि "स्वर्गमें जानेवालोंको क्या फल मिलता है ?"॥ ४॥

आचार्य इमका स्पष्ट गीतिसे उत्तर देते हुए लिखने हैं---

ह्यीकजमनातङ्कं दीर्घकालोपलालितम् । नाके नाकौकसां सौख्यं, नाक नाकौकसामिव ॥ ५ ॥

अन्वय — नाके नाकौकसां हृषीकजं अनातङ्कं दीर्घकालोपलालितं सौस्यं नाके नाकौकसामिव (भवति)।

टीका—वरस अस्ति। किं तत्, सीख्यं द्यमं। केषां, नाकीकसा देवानां न पुनः स्वगेंऽपि जातानामेने न्द्रियाणाम्। क वसतां, नाके स्वगें। न पुनः क्रीडाविवशाद्रमणीयपर्वतादी। किमतीन्द्रियं न्त् नेत्याह—हृषीकजं हृषीके न्यः समीहितान-तर-मुरिख्यतं निजं निजं विषयमनुभवद्भयः स्पर्शनादीन्द्रियं न्यः सर्वाङ्गीणौन्हादनाकारतया प्रादुर्भूतं। तथा राज्याविसुख-वत् सातङ्कं भविष्यतीत्याशक्कापनोदार्थमाह—अनातङ्कं, न विद्यते आतङ्कः प्रतिपक्षादिकृतश्चिक्तक्षोभो यत्र। तथापि भोगभूमिजसुखवदस्पकालभोग्यं भविष्यतीत्याशक्कायमाह—दीर्घकालेपलालित दीर्घकाल सागरीपमपरिच्छिकालं यावदुपलालितमाज्ञाविषयेयेववेतिस्वविलासिनीभिः क्रियमाणोपचारत्यौद्धकर्प प्रापितम्। तिर्हे क केषामिव तिदत्याह, नाके नाकीकसामिव स्वगें देवानां यथा अनन्योपमित्यर्थः। अत्र शिष्यः प्रत्येविष्ठते—यदि स्वगेंऽपि सुखमुत्कृष्ट किमपवर्गप्रार्थनयेति। भगवन् यदि स्वगेंऽपि न केवलमपवगें सुखमस्ति। कीदशम् ? उत्कृष्ट मर्त्यादसुखाविशायि निर्हे किं कार्यः कथा, अपवर्गस्य मोक्षस्य प्रार्थनया—अपवर्गो मे भूयादिलमिलाषेण॥ ५ ॥

एव च संसारसुखे एव निर्वेन्धं कुर्वन्तं प्रबोध्यं तत्सुखदुःखस्य भ्रान्तत्वप्रकाशस्य आचार्यः प्रबोधयति ।—

अर्थ—स्वर्गमें निवास करनेवाले जीवोंको स्वर्गमें वैसा ही सुख होता है, जैसा कि स्वर्गमें रहनेवालों ( देवों ) को हुआ करता है, अर्थात स्वर्गमें रहनेवाले देवोंका एसा अनुपमेय ( उपमा रहित ) सुख हुआ करता है कि उस सरीखा अन्य सुख बतलाना किन ही है। वह मुख इन्द्रियोंसे पैदा होनेवाला आतंकसे रहित और दीर्घ कालतक बना रहनेवाला होता है।

विश्वादार्थ—हे बालक! स्वर्गमें निवास करनेवालोंको न कि स्वर्गमें पैदा होनेवाले एकेन्द्रियादि जीवोंको। स्वर्गमें, न कि कीड़ादिकके वशसे रमणीक पर्वतादिकमें एसा सुख होता है, जो चाहनेके अनन्तर ही अपने विषयको अनुभव करनेवाली स्पर्शनादिक इन्द्रियोंमे सर्वागीण हर्षके रूपमें उत्पन्न हो जाता है। तथा जो आतंक (शत्रु आदिकोंके द्वारा किये गये चित्तक्षोभ) से भी रहित होता है, अर्थात वह सुख राज्यादिकके सुखके समान आतंकसहित नहीं होता है। वह सुख भोगभिमें उत्पन्न हुए सुखकी तरह थोड़े कालपर्यन्त भोगनेमें आनेवाला भी नहीं है। वह तो उत्या, सागरोपम कालतक, आज्ञामें रहनेवाले देव देवियोंके द्वारा की गई मेवाओंसे समय समय बढ़ा चढ़ा ही पाया जाता है।

१ सर्वमङ्गं व्याप्नोति । २ आदेशवशवर्ति । ३ सेवा । ४ पूर्वपक्षं करोति । ५ इटम् । ६ शिष्यम् ।

'स्वर्गमें निवास करनेवाले प्राणियोंका (देवोंको) सुख स्वर्गवासी देवोंके समान ही हुआ करता है। 'इस प्रकारसे कहने या वर्णन करनेका प्रयोजन यही है कि वह सुख अनन्योपम है। अर्थात उसकी उपमा किसी दूसरेको नहीं दी जा सकती है। लोकमें भी जब किसी चीज़की अति हो जाती है, तो उसके द्योतन करनेके लिए ऐसा ही कथन किया जाता है, जैसे "भैया! राम रावणका युद्ध तो राम रावणके युद्ध समान ही था। रामरावणयोर्युद्धं रामरावणयोरिव।"

अर्थात्, इस पंक्तिमें युद्ध सम्बन्धी भयंकरताकी पराकाष्ठाको जैसा द्योतित किया गया है। ऐपा ही सुखके विषयमें समझना चाहिये॥ ५॥

#### दोहा—इन्द्रियजन्य निरोगमय, दीर्धकाल तक भोग्य। स्वर्गवासि देवानिको, सुख उनही के योग्य॥५॥

इंग्रंका—इस समायानको सुन शिष्यको पुनः शंका हुई और वह कहने लगा—"भगवन ! न केवल मोक्षमें, किन्तु यदि स्वर्गमें भी, मनुष्यादिकोंसे बढ़कर उत्कृष्ट सुख पाया जाता है, तो फिर "मुहे मोक्षकी प्राप्ति हो जावे " इस प्रकारकी प्रार्थना करनेसे क्या लाम ?"

संसार सम्बन्धी सुखमें ही सुखका आग्रह करनेवाले शिष्यको 'संसार सम्बन्धी सुख और दुःख भ्रान्त हैं।'यह वात वतलानेके लिये आचार्य आगे लिखा हुआ क्लोक कहते हैं—

#### वासनामात्रमेवैतत् सुखं दुःखं च देहिनाम् । तथा ह्युद्देजयन्त्येते, भोगा रोगा इवापदि ॥ ६ ॥

अन्वय—देहिनां सुखं दुःखं च वासनामात्रम् एव । तथाहि, एते भोगा आपिद रोगा इव उद्वेजयन्ति ।

दीका -एरत् प्रतीयमानमैन्द्रियकं सुखं दुःखं चास्ति । कीदशं वासनामभिन जीवस्योपकारकत्वापकारकत्वापमाने स्वान परमायतो देवाद। उपेक्षणीय तस्वानविधादिदं ममेष्टमुपकारकस्वादिदं चानिष्टमपकारकस्वादिति विभ्रमाञ्चातः संस्कारो वामना इष्टानिष्टार्थानुभवानन्तरमुद्भूतः स्वसवेद्य आमिमानिकः परिणामः । वासनैव न स्वाभाविकमातमस्वरूप-मित्रम्ययोगव्यवच्छेदार्थो मात्र इति स्वयोगव्यवस्थापक्षेवदाब्दः । वेषामेतदेवंभूतमस्तीत्याइ । देहिनां देह एवातमत्वेन गृह्णमाणोस्तीति देहिनां वहिरात्मानस्तेषाम् । एतदेव समर्थयितुमाइ—तथाहीत्यादि । उक्तार्थसमर्थनाथस्तथाहीति शब्दः । उद्वेजवयन्ति उद्वेगं कुर्वन्ति, न सुखयन्ति ते, एते सुखजनकत्वेन छोके प्रतीता मोगा रमणीयरमणीप्रमुखा इन्द्रियार्थाः । के इव, रोगा इव ववरादिन्याधयो यथा । कस्या सत्याम् १ आपदि दुर्निवारवैरिप्रभृतिसपादितदौर्मनस्य-छश्चणायां विपदि । तथा चोक्तम्—" मुद्धाःक्षं ख्वयस्यछं क्षय कुतोष्यक्षांश्च विद्मात्यदो, दूरे घेहि न दृष्य एप किमभूरन्या न वेस्ति क्षणम् । स्थयं चेद्धि निर्वाद्ध गामिति तबोद्योगे द्विषः क्षी क्षिपन्यादछेषक्रमुकांगरागछितता-छापैविषित्तस् रतिम् ॥" अपि च ''रम्य हम्यं चन्दनं चन्द्रपादा, वेणुवीणा यौवनस्था युवत्यः । नैते रम्या क्षुत्यिपाश विवान सर्वारममस्तन्दुलाःप्रथमूलाः ॥"

तथा । आतपे भृतिमता सह वश्वा यामिनीविरहिणा विह्रोन । सेहिरे न किरणा हिमरस्मेर्दुःखिते मनसि सर्वमसहामिस्यादि । अतो शायते ऐन्द्रियक सुखं वासनामात्रमेव, नात्मनः स्वाभाविकमानुरुद्धस्वभावम् । कथमन्यथा कोके सुखजनकरवेन प्रतीतानामि भावाना दुःखहेतुःवम् । एवं दुःखमि । अत्राह पुनः शिष्यः—एते सुखदुःखे खलु बासनामात्रे, कथं न छरयेते इति । खस्विति वाक्यालंकारे निश्चये वा । कथं केन प्रकारेण न छर्येते न संवेधेते, कोकरिति शेषः । शेर्षं स्पष्टम् ॥ ६ ॥

अत्राचार्यः प्रबोधयति--

अर्थ—देहधारियोंको जो सुख और दुःख होता है, वह केवल कल्पना ( वासना या संस्कार ) जन्य ही है। देखों! जिन्हें लोकमें मुख पैदा करनेवाला समझा जाता है, ऐसे कमनीब कामिनी आदिक मोग भी आपत्ति ( दुर्निवार, शत्रु आदिके द्वारा की गई बेचेनी ) के समयमें रोगों ( ज्वरादिक व्याधियों ) की तरह प्राणियोंको आकुलता पैदा करनेवाले होते हैं। यही बात सांसारिक प्राणियोंके सुख-दुःखके सम्बन्धमें है।

विश्वादार्थ—ये प्रतीत (मालूम) होनेवाले जितने इंद्रियजन्य मुख व दुःख हैं, वे सब वासनामात्र ही हैं। देहादिक पदार्थ न जीवके उपकारक ही हैं और न अपकारक ही। अतः परमार्थसे वे (पदार्थ) उपेक्षणीय ही हैं। किंतु तत्त्वज्ञान न होनेके कारण—'यह मेरे लिये इष्ट है—उपकारक होनेसे 'तथा 'यह मेरे लिये अनिष्ट है—अपकारक होनेसे।' ऐसे विश्रमसे उत्पन्न हुए संस्कार जिन्हें वासना भी कहते हैं—इस जीवके हुआ करते हैं। अतः ये सुख दुःख विश्रमसे उत्पन्न हुए संस्कारमात्र ही हैं, स्वाभाविक नहीं। ये मुख दुःख उन्हींको होते हैं जो देहको ही आत्मा माने रहते हैं। ऐसा ही कथन अन्यत्र भी पाया जाता है— '' मुंचांगं''

अर्थ—इस श्लोकमें दम्पितयुगलक वार्तालापका उल्लंख कर यह बतलाया गया है कि 'वे विषय जो पिहले अच्छे मालूम होते ये, वे ही मनके दुःखी होनेपर बुर मालूम होते हैं।' घटना इस प्रकार है—पित-पली दोनों परस्परमें सुख मान, लेट हुए थे कि पित किसी कारणसे चितित हो गया। पली पितसे आलिंगन करनेकी इच्छासे अंगोंको चलाने और रागयुक्त वचनालाप करने लगी। किन्तु पित जो कि चितित था, कहने लगा "मेर अंगोंको छोड़, व मुझ संताप पैदा करनेवाली है। हट जा। तेरी इन कियाओंसे मेरी छातीमें पीड़ा होती है। इर हो जा। मुझे तेरी चेष्टाओंसे बिलकुल ही आनन्द या हर्ष नहीं हो रहा है।" "रम्यं हम्यं"

रमणीक महल, चन्द्रन, चन्द्रमाकी किरणें (चॉदनी), वेणु, वीणा तथा यौवनवती युवितयाँ (क्षियाँ) आदि योग्य पदार्थ भृख-प्यासस सताये हुए व्यक्तियोंको अच्छे नहीं लगते । ठीक भी है, अरे! सारे ठाटबाट सेरभर चाँवलोंके रहनेपर ही हो सकते हैं । अर्थात् पेटभर खानेके लिए यदि अन्न मौजूद है, तब तो सभी कुछ अच्छा ही अच्छा लगता है । अन्यथा (यदि भरपेट खानेको न हुआ तो) सुन्दर एवं मनोहर गिने जानेवाले पदार्थ भी बुरे लगते हैं । इसी तरह और भी कहा है:—

"एक पक्षी (चिरबा) जो कि अपनी प्यारी चिरैयाके साथ रह रहा था, उसे धूपमें रहते हुए भी संतोष और सुख माछूम देता था। रातके समय जब वह अपनी चिरैयासे बिद्धुड़ गया, तब शीतल किरणवाले चन्द्रमाकी किरणोंको भी सहन (बरदाश्त) न कर सका। उसे चिरैयाके वियोगमें चन्द्रमाकी ठंडी किरणें सन्ताप व दुःख देनेवाली ही प्रतीत होने लगीं। ठीक ही है, मनके दुःखी होनेपर सभी कुछ असद्ध हो जाता है, कुछ भी भला या अच्छा नहीं माछूम होता।"

इन सबसे माळुम पड़ता है कि इन्द्रियोंसे पैदा होनेवाला सुख वासनामात्र ही है। आत्माका स्वाभाविक एवं अनाकुलतारूप सुख वासनामात्र नहीं है, वह तो वास्तविक है। यदि इन्द्रियजन्य सुख वासनामात्र-विभ्रमजन्य न होता तो संसारमें जो पदार्थ सुखके पैदा करनेवाले माने गये हैं वे ही दुःखके कारण कैसे हो जाते ? अतः निष्कर्ष निकला कि देहधारियोंका सुख केवल काल्पनिक ही है और इसी प्रकार उनका दुःख भी काल्पनिक है।। ६।।

दोहा—विषयी सुख दुःख मानते, है अज्ञान प्रसाद। भोग रोगवत् कप्टमें, तन मन करत विषाद॥६॥

दांका—ऐसा सुन शिष्य पुनः कहने लगा कि "यदि ये सुख और दुःख वासनामात्र ही है तो वे लोगोंको उसी रूपमें क्यों नहीं मालूम पड़ते हैं ? आचार्य समझाते हुए बोले—

> मोहेन संवृतं ज्ञानं, स्वभावं स्नभते न हि । मत्तः पुमान् पदार्थानां यथा मदनकोद्रवैः ॥ ७ ॥

अन्वय—हि मोहेन संवृतं ज्ञानं तथैव स्वभावं न लभते यथा मदनकोद्रवैः मत्तः पुमान् पदार्थानां स्वभावं न लभते ।

टीका—न हि नैय लमते परिच्छिनित्त धात्नामनेकार्थस्वाल्लमेश्रांनिपि वृत्तिस्तथा च लोको विक्त यथास्य चित्तं लब्बिमिति । कि तत् कर्तृ, ज्ञान धर्मधिमिणोः कथिचत्तादारम्यादर्थप्रहणव्यापारपरिणत आस्मा । कं, स्वभावं स्वोऽस्याधारणो अन्योऽन्यव्यत्तिकरे सस्यि व्यक्तेत्वन्तरेथ्यो विवक्षितार्थस्य व्यावृत्तप्रस्ययदेतुर्भावो धर्मः स्वभावस्तम् । केषाम्, पदार्थाना सुम्बदुःखगरीरादीनाम् । किविशिष्टं सत् ज्ञानं, संवृत्तं प्रच्छादित वस्तुयाथारम्यप्रकाशने अभिभृतसामर्थम् । केन, मोहेन मोहनीयकर्मणो विपाकेन । तथा चोक्तम्—" मल्लविद्यमणेर्व्यक्तिर्यथा नैकप्रकारतः । कर्म्मविद्धारमविज्ञितिस्तथा नैकप्रकारतः ॥

नन्त्रमूर्तस्यात्मनः कथ मूर्नेन कर्मणाभिभवो युक्त इत्यत्राह्—मक्त इत्यदि । यथा नैव कभते । कोऽजी, पुमान् व्यवहारी पुरुषः । कं, पदार्थाना घटपटादीना स्वभावम् । किविशिष्टः सन्, मक्तः जनितमदः । केर्मदनकोद्रवैः । पुनराचार्य एव प्राह्, विराधक इत्यादि । यावत् स्वभावमनासादयन् विसह्ज्ञान्यवगच्छतीति । शरीरादीना स्वरूप-मलभमानः पुरुषः शरीरादीनि अन्यथाभूतानि प्रतिपद्यत इत्यर्थः । अमुमेवार्ये स्फुटयति,—

अर्थ—मोहसे ढका हुआ ज्ञान, वास्तविक स्वरूपको वैसे ही नहीं जान पाता है, जैसे कि मद पैदा करनेवाले कोद्रव (कोदों) के खानेसे नशैल-बे-खबर हुआ आदमी पदार्थोंको ठीक-ठीक रूपसे नहीं जान पाता है।

१ विजातीयेभ्योऽन्यपदार्थेभ्यः।

विद्यादार्थ—मोहनीयकर्मके उदयसे ढका हुवा ज्ञान वस्तुओं विश्व र्थार्थ (ठीक ठीक ) स्वरूपका प्रकाशन करनेमें दबी हुई सामर्थ्यवाला ज्ञान, सुख, दुःख, शरीर आदिक पदार्थों के स्वभावको नहीं जान पाता है। परस्परमें मेल रहनेपर भी किसी विवक्षित (खास ) पदार्थको अन्य पदार्थों से जुदा जतलाने के लिये कारणीमृत धर्मको (भावको ) स्व असाधारण भाव कहते हैं। अर्थात दो अथवा दोसे अधिक अनेक पदार्थों के बीच मिले रहनेपर भी जिस असाधारण भाव (धर्म) के द्वारा किसी खास पदार्थको अन्य पदार्थों से जुदा जान सके, उसी धर्मको उस पदार्थ का स्वभाव कहते हैं।

ऐसा ही अन्यत्र भी कहा है--- " मलविद्ध० "

" मल सहित मणिका प्रकाश ( तेज ) जैसे एक प्रकारसे न होकर अनेक प्रकारसे होता है, वैसे ही कर्मसम्बद्ध आत्माका प्रतिभास भी एक रूपसे न होकर अनेक रूपसे होता है।"

यहाँपर किसीका प्रश्न है कि-

अमृत् आत्माका मृतिमान कर्मोंके द्वारा अभिभव (पैदा) कैसे हो सकता है? उत्तरस्वरूप आचार्य कंहते हैं कि:—

" नशेको पैदा करनेवाले कोद्रव-कोदों धान्यको खाकर जिसे नशा पैदा हो गया है, ऐसा पुरुष घट पट आदि पदार्थों के स्वभावको नहीं जान सकता, उसी प्रकार कर्मबद्ध आत्मा पदार्थों के स्वभावको नहीं जान सकता, उसी प्रकार कर्मबद्ध आत्मा पदार्थों के स्वभावको नहीं जान पाता है। अर्थात् आत्मा व उसका ज्ञान गुण यद्यपि अमृत्ते है फिर भी मृतिमान कोद्रवादि धान्यों से मिलकर वह विगड़ जाता है। उसी प्रकार अमृत्ते आत्मा मृतिमान कर्मों के द्वारा अभिभृत हो जाता है और उसके गुण भी दवे जा सकते हैं। ॥ ७॥

शरीर आदिकोंके स्वरूपको न समझता हुआ आत्मा शरीरादिकोंको किसी दूसरे रूपमें ही मान बैठता है।

दोहा—मोहकर्मके उदयसे, वस्तुस्वभाव न पात ।

मदकारी कोदों भखे, उस्टा जगत रुखात ॥ ७॥
इसी अर्थको आगेके श्लोकमें स्पष्टरीत्या विवेचित करते हैं—

वपुर्गृहं घनं दाराः, पुत्रा मित्राणि शत्रवः।

सर्वथान्यस्वभावानि, मृदः स्वानि प्रपद्यते॥ ८॥

अन्वय—वपुः गृहं धनं दाराः पुत्राः मित्राणि शत्रवः सर्वया अन्यस्वभावानि किन्तु मृदः तानि स्वानि प्रपद्यते ।

टीका—प्रयति । कोसी, मूढः स्वपरिविकेशानहीन पुमान् । कानि, वपुर्यहादीनि वस्तृनि । किविशिष्टानि, स्वानि स्वश्वास्मा स्वानि चारमीयानि स्वानि । एकशेषाश्रयणादैकस्य स्वशब्दस्य छोपः । अयमर्थौ, हृढतममोहाविष्टो देहादिकमात्मानं प्रपद्यते । आत्मत्वेनाध्युपगच्छति । हृढतरमोहाविष्टश्च आत्मीयस्वेन । किविशिष्टानि एन्ति, स्वानि

प्रयद्य इत्याह । सर्वथान्यस्वभावानि सर्वेण द्रव्यक्षेत्रकाळभावळक्षणेन प्रकारेण स्वस्वभावादन्यो मिन्नः स्वभावो येषां तानि । कि किमित्याह । वपुः शरीरं तावदचेननत्वादिस्वभावं प्रसिद्धमस्ति । एवं ग्रहं धनं दाराः मार्याः पुत्राः आत्मजाः मित्राणि सुद्धदः शत्रवोऽभित्राः । अत्र हितवर्गमुद्दिश्य दृष्टान्तः । अत्रैतेषु वपुरादिषु मध्ये हितानामुपकारकाणा दारादीनां वर्गो गणस्तमुह्दिश्य विषयीकुत्य दृष्टान्त उदाहरणं प्रदश्यते । अस्माभिरिति शेषः । तद्यथा,—

अर्थ—यद्यपि शरीर, घर, धन, स्त्री, पुत्र, मित्र, शत्रु आदि सब अन्य स्वभावको छिये हुए पर-अन्य हैं, परंतु मृढ प्राणी मोहनीयकर्मके जालमें फसकर इन्हें आत्माके सभान मानता है।

विश्वादार्थ—स्व और परके विवेकज्ञानसे रहित पुरुष शरीर आदिक पर पदार्थोंको आत्मा व आत्माके स्वरूप ही समझता रहता है। अर्थात दृढ़तम मोहसे वश प्राणी देहादिकको (जो कि द्रन्य, क्षेत्र, काल, भाव लक्षणस्य हरेक प्रकारसे आत्म स्वभावसे भिन्न स्वभाववाले हैं) ही आत्मा मानता है और दृढतर मोहवाला प्राणी, उन्हीं व वैसे ही शरीरादिकको आत्मा नहीं, अपि तु आत्माके समान मानता रहता है।। ८।।

दोहा—पुत्र मित्र घर तन तिया, धन रिपु आदि पदार्थ। बिल्कुल निजसे भिन्न हैं, मानत मृद्ग निजार्थ॥ ८॥

उत्थानिका—शरीर आदिक पदार्थ जो कि मोहवान प्राणीके द्वारा उपकारक एवं हित्त समझे जाते हैं, वे सब कैसे हैं, इसको आगे श्लोकमें उल्लिखित दृष्टांत द्वारा दिखाते हैं:—

> दिग्देशभ्यः खगा एत्य, संवसन्ति नगे नगे। स्वस्वकार्यवशाद्यान्ति, देशे दिक्षु प्रगे प्रगे॥ ९॥

अन्यय-खगाः दिग्देशेम्यः एत्यज नगे नगे संवसन्ति, ४गे प्रगे स्वस्वकार्यवशात देशे दिक्षु यान्ति ।

टीका —संबसिन मिलित्वा रात्रि यात्राज्ञवासं कुर्वन्ति। के ते, खगा. पक्षिणः। क क, नगे नगे वृक्षे वृक्षे। कि कृत्वा, एरय आगत्य। केश्यो, दिग्देशेम्पः दिशः पूर्वादयो दश देशस्तरःथैकदेशो अङ्गवङ्गादयस्तेम्योऽविधकृतेम्यः। तथा यात्रि गच्छित्ति। के ते, खगाः। कासु, दिश्च दिग्देशेष्वित प्राप्तेविपयंयितिहेंशो गमनित्यमिनवृत्त्यर्थम्तेन यो यस्यामेव दिश्चि गच्छिति यश्च यस्मादेशादायातः स तिस्मन्नेव देशे गच्छितीति नास्ति नियमः। कि तिर्दे, यत्र कापि वयेच्छं गच्छितीत्यर्थः। कस्मात्, स्वस्वकार्यवशात् निजनिजकरणीयपारतन्त्र्यात्। कदा कदा, प्रगे प्रगे प्रात प्रातः। एवं संवारिणो जीवा आपि नरकादिगतिस्थानेम्य आगत्य कुले स्वायुःकालं यावत् सभूय तिष्ठन्ति तथा निजनिजपारतन्त्र्यात् देवगत्यादिस्थानेष्वनियमेन स्वायुःकालान्ते गच्छन्तीति प्रतीदि। कयं भद्र तव दारादिषु हित्वुद्धया गर्हातेषु वविथान्यस्वभावेषु आत्मासमीयभावः ! यदि खब्वेतदात्मका स्युः तदा त्विय तदवस्य एव कथमवस्थान्तर गच्छेयुः। यदि च एते तावका स्युक्तिहै कथं क प्रयोगमन्तरेणैव यत्र कापि प्रयान्तीति मोहप्रदावेश्चमपक्षार्थ यथावत्यस्यिति दार्शन्ते दर्शनीयम्। अहितवगैऽपि दश्चानः प्रदर्शते अस्मामिरिति योज्यम्;—

अर्थ—देखो, भिन्न भिन्न दिशाओं व देशोंसे उड़ उड़कर आते हुए पक्षिगण वृक्षोंपर आकर रैनबसेरा करते हैं और सबेरा होनेपर अपने अपने कार्यके वशसे जुदा जुदा दिशाओं व देशों में उड़ जाते हैं।

१ पराधीनवया ।

विश्वादार्थ—जैसे पूर्व आदिक दिशाओं एवं अंग, बंग आदि विभिन्न देशोंसे उड़कर, पिक्षगण वृक्षोंपर आ बैठते हैं, रात रहनेतक वहीं बसेरा करते हैं और सबेरा होनेपर अनियत दिशा व देशकी ओर उड़ जाते हैं—उनका यह नियम नहीं रहता कि जिस देशसे आये हों उसी ओर जावें। वे तो कहींसे आते हैं और कहींको चले जाते हैं—वैसे ही संसारीजीव भी नरकगत्यादिरूप स्थानोंसे आकर कुलमें अपनी आयुकाल पर्यन्त रहते हुए मिल-जुलकर रहते हैं, और फिर अपने अपने कर्मोंके अनुसार, आयुके अंतमें देवगत्यादि स्थानोंमें चले जाते हैं। हे भद्र! जब यह बात है तब हितल्पसे समझे हुए, सर्वथा अन्य स्वभाववाले स्त्री आदिकोंमें तेरी आत्मा व आत्मीय बुद्धि कैसी? अरे! यदि ये शरीरादिक पदार्थ तुम्हारे स्वरूप होते तो तुम्हारे तदवस्थ रहते हुए, अवस्थान्तरोंको कैसे प्राप्त हो जाते? यदि ये तुम्हारे स्वरूप नहीं अपि तु तुम्हारे होते तो प्रयोगके विना ही ये जहाँ चोह कैसे चले जाते? अतः मोहनीय पिशाचके आवेशको दर हटा ठीक ठीक देखनेकी चेष्टा कर।। ९॥

#### दोहा—दिशा देशसे आयकर, पक्षी शृक्ष बसन्त । प्रात होत निज कार्यवश, इच्छित देश उहन्त ॥९॥

उत्थानिका—आचार्य आगेके क्लोकमें शत्रुओंके प्रति होनेवाले भावोंको 'ये हमारे शत्रु हैं ' 'अहितकर्ता हैं ' आदि अज्ञानपूर्ण बतलाते हुए उसे दृष्टान्तद्वारा समझाते हैं, साथ ही ऐसे भावोंको दूर करनेके लिये प्रेरणा भी करते हैं:—

> विराधकः कथं हन्त्रे, जनाय परिकुप्यति । इयंङ्गुळं पातयन् पद्भ्यां स्वयं दण्डेन पात्यते ॥ १० ॥

अन्वय-विराधकः कयं हन्त्रे जनाय परिकुप्यति, त्र्यङ्गुलं पद्भ्यां पातयन दण्डेन स्वयं पात्यते ।

टीका—कथमित्यक्ची, न श्रद्धे कथं परिकृष्यति समन्तात् कुष्यति । कोऽसी, विराधकः अपकारकर्ता जनः । कस्मै, इन्त्रे जनाय प्रत्यपकारकाय खोकाय । " सुखं वा यदि वा दुःखं, येन यदचकृतं सुति । अवामीति स तत्तस्मादेष मार्गः सुनिश्चितः ॥"

इत्यभिषानादन्यां व्यमेतदिति भावः। अत्र दृष्टान्तमाचष्टे। अङ्गुलमित्यादि। पात्यते भूमी क्षिप्यते। कोऽसी, यः कश्चिद्समीहर्षेकारी जनः। केन, दण्डेन इस्तषार्थकाष्ठेन। कर्य, स्वयं पात्यप्रेरणमन्तरेणैन। किं कुर्वन्, पात्यन् भूमिं प्रति नामयन्। कि तत्, त्यङ्गुलं अङ्गुलित्रयाकारं कचाचाकर्षणावयवम्। काभ्यां, पद्रयाँ पादाभ्या ततोऽहिते प्रीतिरहिते चाप्रीतिः स्वहितैषिणा प्रेष्टीवता न करणीया।

अत्र विनेयः पृच्छति । हिताहितयो रागद्वेषौ कुर्वन् किं कुरुते इति दारादिषु रागं शत्रुषु च द्वेषं कुर्वाणः पुरुषः किमारमनेहितं कार्यं करोति येन तावत् कार्यतयोपदिश्यते इत्पर्थः । अत्राचार्यः समाधते,---

अर्थ--जिसने पिहले इसरेको सताया या तकलीफ पहुँचाई है ऐसा पुरुष उस सताये गये और बर्तमानमें अपनेको मारनेवालेके प्रति क्यों गुस्सा करता है ? यह कुछ जँचता नहीं। अरे ! जो त्र्यङ्गुलको पैरांसे गिरायगा वह दंडेके द्वारा स्वयं गिरा दिया जायगा।

१ अयुक्तं । २ अविचार्यकार्यकर्ता । ३ पण्डितेन ।

विश्वादार्थ—दूसरेका अपकार करनेवाला मनुष्य, बदलेमें अपकार करनेवालेके प्रति क्यों हर तरहसे कुपित होता है ? कुछ समझमें नहीं आता ।

भाई ! सुनिश्चित रीति या पद्धित यही है कि संसारमें जो किसीको सुख या दुःख पहुँचाता है, वह उसके द्वारा सुख और दुःखको प्राप्त किया करता है। जब तुमने किसी इसरेको दुःख पहुँचाया है तो बदलेमं तुम्हें भी उसके द्वारा दुःख मिलना ही चाहिये। इसमें गुस्सा करनेकी क्या बात है ? अर्थात् गुस्सा करना अन्याय है. अयुक्त है। इसमें दृष्टांत देते हैं कि जो विना विचारे काम करनेवाला पुरुष है वह तीन अंगुलीके आकार वाले कुड़ा कचरा आदिके समेटनेके काममें आनेवाले 'अंगुल' नामक यंत्रको पैरोंसे जमीनपर गिराता है तो वह विना किसी अन्यकी प्रेरणाके स्वयं ही ह्यायें पकड़े हुए इंडेसे गिरा दिया जाता है। इसलिये आहत करनेवाले व्यक्तिक प्रति, अपना हित चाहनेवाले बुद्धिमानोंको, अप्रीति, अप्रेम या देष नहीं करना चाहिये।। १०।।

## दोहा-अपराधी जन क्यों करे, इन्ता जनपर क्रोध।

दो पग अंगुल महि नमे, आपहि गिरत अबोध ॥ १०॥

यहाँपर शिष्य प्रश्न करता है कि स्त्री आदिकों में राग और शत्रुओं में द्वेष करनेवाला पुरुष, अपना क्या आहित—बिगाड़ करता है? जिससे उनको (राग-द्वेषोंको ) अकरणीय—न करने लायक बतलाया जाता है? आचार्य समाधान करते हैं:——

#### रागद्वेषद्वयीदीर्घ-नेत्राकर्षणकर्मणा । अज्ञानात्सुचिरं जीवः, संसाराब्धी भ्रमत्यसी ॥ ११ ॥

अन्यय—असौ जीवः अज्ञानात् रागद्वेषद्वयीदीर्घनेत्राकर्षणकर्मणा संसाराच्यौ सुचिरं अमित । द्वीका—अमित संसर्ति । कोऽसौ, असौ जीवश्चेतनः । कः, ससाराच्यौ संसरः द्रव्यपरिवर्तनादिरूपो भवोऽच्यि समुद्र इव दुःलहेतुत्वाद् दुःतरःवाच तिसन् । कस्मात्, अज्ञानात् देहादिष्वात्मविभ्रमात् । कियत्कालं, सुचिर अतिः दीर्वकालम् । केन, रागत्यादि । राग इष्टे वस्तुनि प्रीतिः द्वेषश्चानिष्टेऽप्रीतिस्तयोद्वयी । रागद्वेषयोः शक्तिव्यक्तिरूपतया युगपत् प्रवृत्तिशापनार्थे द्वयीप्रहणं, शेषदोषाणां च तद्दयप्रतिबद्धत्ववोधनार्थ । तथा चोक्तम्—

" यत्र रागः पदं घत्ते, द्वेषस्तत्रेति निश्चयः । उभावेतौ समालम्ब्य, विक्रमत्यधिकं मनः ॥ "

अपि च । आत्मिन सित परसंज्ञा स्वपरिवामागात् परिग्रहदेषौ । अनयोः संप्रतिबद्धाः सर्वे दोषाश्च जायन्ते । सा दीर्घनेत्रायतमन्याकर्षणपात्रा इव भ्रमणहेतुत्वात्तस्यापकर्षणकर्मजीवस्य रागादिरूपतया परिणमनं नेत्रस्यापवर्ष-णस्वामिमुखानयनं तेन अत्रोपमानभूतो मन्यदण्ड आक्षेप्यस्तेन यथा नेत्राकर्षणक्यापारे मन्याच्छः समुद्रे सुचिर भ्रान्तो कोके प्रसिद्धस्तथा स्वपरिविवक्तानयबोधात् यदुद्भूनेन रागादिपरिणामेन कारणकार्योपचारात्तज्ञानितकर्मबन्धेन ससारस्यो जीवो अनादिकालं संसारे भ्रान्तो भ्रमति भ्रमिष्यति । भ्रमतीत्यविवष्टन्ते पर्वता इत्यादिवत् नित्यप्रश्चते कर्यो विधानात् । उक्तं च ।

" जो खख संसारत्यो, जीवो तत्तो दु होदि परिणामो । परिणामादो कम्मं, कम्मादो हवदि गदि सुगदी ॥ १२८ ॥ गदिमिष्मगदस्स देहो, देहादो इंदियाणि जायंते । तेहिं दु विसयगाहणं, तत्तो रागो व दोसो वा ॥ १२९ ॥ जायदि जीवस्सेवं, भावो ससारचक्कवाळिम । इदि जिणवरेहिं भणिदो, अणादिणिषणो सणिषणो वा " ॥ १३० ॥ पंचास्तिकाय । २ ॥

१ वर्तमानात्।

अथ प्रतिपाद्यः पर्यनुयुक्ते । तस्मिन्निय यदि सुन्धी स्थात् को दोष इति भगवन् संसारेपि, न केवळं मोश्र इत्यपि-शन्दार्थः । चेन्नीवः सुखयुक्तो भवेत् तर्हि को न कश्चित् दोषो दुष्टत्वं संसारस्य सर्वेषां सुखस्येव आप्तुमिष्टस्वात् येन संसारच्छेदाय सन्तो यतेरिन्नित्यत्राह । वत्स !

अर्थ—यह जीव अज्ञानसे रागद्वेषरूपी दो लम्बी डोरियोंकी खींचतानीसे संसाररूपी समुद्रमें बहुत कालतक घूमता रहता है—परिवर्तन करता रहता है।

विश्वादार्थ—द्रव्य, क्षेत्र, काल, भव, भावस्त्य पंचपरावर्तनस्त्य संसार जिसे दुः खका कारण और दुस्तर होनेसे समुद्रके समान कहा गया है, उसमें अज्ञानसे-शरीरादिकों में आत्मभ्रांतिसे-अतिदीर्घ कालतक घुमता ( चक्कर काटता ) रहता है। इप वस्तुमें श्रीति होनेको राग और अनिष्ट वस्तुमें अश्रीति होनेको द्रेष कहते हैं। उनकी शक्ति और व्यक्तिरूपसे हमेशा प्रवृत्ति होती रहती है, इसलिये आचार्योंने इन दोनोंकी जोड़ी बतलाई है। बाकीके दोष इस जोड़ीमें ही शामिल हैं, जैसा कि कहा गया है:—" यत्र रागः पदं धते ०"

" जहाँ राग अपना पाँव जमाता है, वहाँ द्वेष अवश्य होता है या हो जाता है, यह निश्चय है। इन दोनों ( राग-द्वेष ) के आलम्बनसे मन अधिक चंचल हो उठता है। और जितने दोष हैं, वे सब राग-द्वेषसे संबद्ध हैं, " जैसा कि कहा गया है—" आत्मिन सित परसंज्ञा० "

" निजत्वके होनेपर परका ख्याल हो जाता और जहाँ निज-परका विभाग (भेद) हुआ वहाँ निजमें रागरूप और परमें द्वेषरूप भाव हो ही जाते हैं। बस इन दोनोंके होनेसे अन्य समस्त दोष भी पैदा होने लग जाते हैं। कारण कि वे सब इन दोनोंके ही आश्रित हैं।"

वह राग-द्रेषकी जोड़ी तो हुई मंथानीके डंडेको घुमानेवाठी रस्सीके फाँमाके समान और उसका घुमना कहलाया जीवका रागादिरूप परिणमन। सो जैसे लोकमें यह बात प्रसिद्ध है कि नेतरीके खींचा-तानीसे जैसे मंथराचल पर्वतको समुद्रमें बहुत कालतक भ्रमण करना पड़ा। उसी तरह स्वपर विवेकज्ञान न होनेसे रागादि परिणामोंके द्वारा जीवाल्मा अथवा कारणमें कार्यका उपचार करनेसे, रागादि परिणामजनित कर्मबंधके द्वारा बँधा हुआ संसारीजीव, अनादिकालसे संसारमें घूम रहा है, घूमा था और घूमता रहेगा। मतलब यह है कि 'रागादि परिणामस्प भावकर्मोंसे द्रव्यकर्मोंका बन्ध होता 'ऐसा हमेशासे चला आ रहा है और हमेशा तक चलता रहेगा। सम्भव है कि किसी जीवके यह रूक भी जाय। जैसा कि कहा गया है:—" जो खल संसारखो०"

" जो संसारमें रहनेवाला जीव है, उसका परिणाम (रागद्वेष आदिरूप परिणमन ) होता है, उस परिणामसे कर्म बँधते हैं । बँधे हुए कर्मोंके उदय होनेसे मनुष्यादि गतियोंमें गमन होता है, मनुष्यादि गतिमें प्राप्त होनेवालेको (औदारिक आदि ) शरीरका जन्म होता है, शरीर होनेसे

१ शिष्यः पृच्छति ।

ĵ

इंद्रियोंकी रचना होती है, इन इंद्रियोंसे विक्यों (रूप रसादि) का ग्रहण होता है, उससे फिर राग और द्वेष होने लग जाते हैं। इस प्रकार जीवका संसाररूपी चक्रवालमें भवपरिणमन होता रहता है, ऐसा जिनेन्द्रदेवने कहा है। जो अनादिकालसे होते हुए अनन्तकालतक होता रहेगा, हाँ, किन्हीं भव्यजीवोंके उसका अन्त भी हो जाता है।"॥ ११॥

#### दोहा -- मथत दूध डोरीनितें, दंड फिरत बहु बार राग द्वेष अज्ञानसे, जीव अमत संसार ॥ ११ ॥

उत्थानिका—यहाँपर शिष्य पृछता है कि स्वामिन ! माना कि मोक्षमें जीव सुखी रहता है। किन्तु संसारमें भी यदि जीव सुखी रहे तो क्या हानि है?—कारण कि संसारके सभी प्राणी सुखको ही प्राप्त करना चाहते हैं। जब जीव संसारमें ही सुखी हो जाँय तो फिर संसारमें ऐसी क्या खराबी है ? जिससे कि संत पुरुष उसके नाश करनेके लिये प्रयत्न किया करते हैं ? इस विषयमें आचार्य कहते हैं—हे वत्स—

विपद्भवपदावर्ते, पदिकेवातिबाद्यते । यावत्तावद्भवन्त्यस्याः, प्रचुरा विपदः पुरः ॥ १२ ॥

अन्यय—यावत् भवपदावर्ते पदिका इव विपत् अतिबाह्यते तावत् अन्याः प्रचुराः विपदः पुरः भवन्ति ।

टीका — यावदितवाह्यते अतिक्रम्यते । प्रेयते । कासौ, विषत् सहजशारीरमानसागन्तुकानामापदां मध्ये या काप्येका विविक्षता आपत् । जीवनेति शेषः । क, भवपदावर्ते भवः संसारः पदावर्ते इव पादचाल्यघटीयन्त्रमिव भूगोभूगः परिवर्त्तमानस्वात् । केव, पदिकेव पादाक्रान्तदण्डिका यथा तावद्भवन्ति । का, अन्या अपूर्वाः प्रचुरा बह्यो विषदः आपदः पुरो अग्रे जीवस्य यदि । का इव, काल्डिकस्येति सामर्थ्यदुव्यो । अतो जानीहि दुःखेकनिवन्धनविपत्ति-निरन्तरस्वःत् संसार अवस्यविन। स्वरन्तम् ।

पुनः शिष्य एवाह । न सर्वे विपद्धन्तः ससंपदोपि दृश्यम्त इति भगवन् समस्ता अपि संसारिणो न विपत्तियुक्ताः सन्ति सश्रीकाणामपि केषाचिद् दृश्यमानस्वादित्यत्राहः,—

अर्थ — जबतक संसाररूपी पैरसे चलाये जानेवाले घटीयंत्रमें एक पटली सरीखी एक विपत्ति भुगतकर तय की जाती है कि उसी समय इसरी इसरी बहुतसी विपत्तियाँ सामने आ उपस्थित हो जाती हैं।

विश्वादार्थ—पैरसे चलाये जानेवाले घटीयंत्रेको पदावर्त कहते हैं, वयोंकि उसमें वार वार परिवर्तन होता रहता है। सो जैसे उसमें पैरसे दबाई गई लकड़ी या पटलीके व्यतीत हो जानेके बाद दूसरी पटलियाँ आ उपस्थित होती हैं, उसी तरह संसाररूपी पदावर्तमें एक विपात्तिके बाद दूसरी बहुतसी विपत्तियाँ जीवके सामने आ खडी होती हैं।

१ आकरिमकागत । २ एक यत्रविशेष जो पानी उलीचनेके काम आता है।

इसिलये समझो कि एकमात्र दुःखोंकी कारणीश्रुत विपत्तियोंका कमी भी अन्तर न पड़नेके कारण यह संसार अवस्य ही विनाश करने योग्य है। अर्थात् इसका अवस्य नाश करना चाहिए ॥ १२॥

> दोहा--जबतक एक विपद टले, अन्य विपद बहु आय । पदिका जिमि घटियंत्र में, बार बार भरमाय ॥ १२ ॥

फिर शिष्यका कहना है कि, भगवन् ! सभी संसारी तो विपत्तिवाले नहीं हैं, बहुतसे सम्पत्तिवाले भी दीखनेमें आते हैं । इसके विषयमें आचार्य कहते हैं:——

> दुरज्येंनासुरक्ष्येण, नश्वरेण धनादिना । स्वस्थंमन्यो जनः कोऽपि, ज्वरवानिव सर्पिषा ॥ १३ ॥

अन्वयः --- ज्वरतान् सार्पेषा इव कोऽपि जनः दुरर्ज्येन असुरक्ष्येण धनादिना स्वस्थंमन्यः (भवति)।

टीका—मवित । कोसी, जनो होकः । किविशिष्टः, कोपि निर्विवेको न सर्वः । किविशिष्टो भवित, स्वस्थंमन्यः स्वस्थमात्मानं मन्यमानो अहं सुखीति मन्यत इत्यर्थः । केन कृत्वा, धनादिना द्रव्यकामिन्यादीष्टवस्तुजातेन । किविशिष्टेन, दुरुवने अपायबहुकत्वात् दुर्ध्यानावेद्याच्च दुःखेन महता कष्टेनाजित इति दुरुवेने तथा असुरक्ष्येण दुक्षाणेन यत्ततो रक्ष्यमाणस्याप्यस्यावस्यावस्यंभावित्वात् । तथा नश्वरेण रक्ष्यमाणस्यापि विनाशकंभवादशाश्वतेन । अत्र हृष्टान्तमाह । ज्वरेत्यादि । इव शन्दो यथाये यथा कोऽपि मुखो ज्वरवान् अतिशयेन मतेविनाशात् सामज्वरातः सर्पेषा वृतेन पानासुणयुक्तेन स्वस्यमन्यो भवित । निरामयमास्मान मन्यते ततो बुद्धयस्य दुरुपाज्यंदृरक्षणभङ्गुरद्रव्यादिना दुःखमेव स्थात् । उक्त च—

'' अर्थस्योपार्जने दु:खमजितस्य च रक्षणे । आये दुःखं न्यये दुःखं, घिगर्ये दु:खभाजनम् ॥ "

"भूयोपि विनेयः पृच्छति । " एवंविषा रंपदां कथं न त्यजतीति । अनेन दुरर्जस्वादिप्रकारेण लोकद्वयेऽपि दु:खदा धनादिखपत्ति कथं मुख्कति न जनः । कथमिति विस्मयगर्भे प्रश्ने । अत्र गुरुक्तरमाह,---

अर्थ — जैसे कोई ज्वरवाला प्राणी घीको खाकर या चिपड़ कर अपनेको स्वस्थ मानने लग जाय उसी प्रकार कोई एक मनुष्य मुश्किलसे पैदा किये गये तथा जिसकी रक्षा करना किन है और फिर भी नष्ट हो जानेवाले हैं, ऐसे धन आदिकोंसे अपनेको सुखी मानने लग जाता है।

विश्वादार्थ — जैसे कोई एक भोला प्राणी जो सामज्वर (ठंड देकर आनेवाले खुखार) से पीड़ित होता है, वह बुद्धिके ठिकाने न रहनेसे — बुद्धिके विगड़ जानेसे घी को खाकर या उसकी मालिश कर लेनेसे अपने आपको स्वस्थ-नीरोग मानने लगता है, उसी तरह कोई कोई (सभी नहीं) धन, दौलत, स्त्री आदिक जिनका कि उपार्जित करना कठिन तथा जो रक्षा करते भी नष्ट हो जानेवाले हैं — ऐसे इष्ट वस्तुओं में अपने आपको 'में सुखी हूँ ' ऐसा मानने लग जाते हैं, इसलिए समझो कि जो मुक्तिलोंसे पैदा किये जाते तथा जिनकी रक्षा बड़ी कठिनाईसे होती है, तथा जो नष्ट हो जाते, स्थिर नहीं रहते ऐसे धनादिकोंसे दुःख ही होता है, जैसा कि कहा है — '' अर्थस्योपार्जने दुःखं '

' धनके कमानेमें दुःख, उसकी रक्षा करनेमें दुःख, उसके जानेमें दुःख, इस तरह हर हालतमें दुःखके कारणस्प धनको धिकार हो '।

#### दोहा—कठिन प्राप्त संरक्ष्य ये, नश्वर धन पुत्रादि। इनसे सुस्तकी कल्पना, जिमि घृतसे ज्वर व्याधि ॥ १३॥

दांका—फिर भी शिष्य प्रछता है कि वड़े आश्चर्यकी बात है कि जब 'मुक्किलोंसे कमायी जाती 'आदि हेतुओंसे धनादिक सम्पत्ति दोनों लोकोंमें दु:ख देनेवाली है, तब ऐसी सम्पत्तिको लोग छोड़ क्यों नही देते ? आचार्य उत्तर देते हैं—

विपत्तिमात्मनो मूढः, परेषामिव नेक्षते । दह्यमानसृगाकीर्णवनान्तरतरुस्थवन् ॥ १४ ॥

अन्वय---द्द्यमानमृगाकीर्णयनान्तरतम्भ्यवत मदः परेपामिव आत्मनो विपत्तिं नेक्षते ।

टीका -- नेक्षते न पश्यति । कोऽसी, मूढो घन। द्यासकत्या छुप्तविवेको लोक । का, विपत्ति चौरादिना क्रियमाणा घनापद्दाराद्यापदा । कस्य, आत्मनः स्वस्य । केपामिन, परेपामिन । यथा इमे विपदा आक्रम्यन्ते तथाहमप्य। क्रन्तव्य इति न विवेचयतीत्यर्थ । क इन, प्रदद्यमानैः दावानलज्वालादिभिर्भरमीक्रियमाणं मृगेर्षद्रिपणादिभिर। कीर्णस्य सकुलस्य वनस्यान्तरे मध्ये वर्तमानं । स तह वृक्षमारूढो जनो यथा आस्मनो मृगाण। मिन विपत्ति न पश्यति ।

पुनराह शिष्यः कुत एतदिति, भगवन् कस्माद्धेनोरिदं सन्निहिनाया अपि विषदो अदर्शनं जनस्य । गुरुराह । लोमादिति, वरस धनादिगार्ध्यारपुरोबत्तिनीमप्यापद धनिनो न पश्यन्ति ॥ १४ ॥ यतः—

अर्थ—जिसमें अनेकों हिरण दावानलकी ज्वालासे जल रहे हैं, ऐसे जंगलके मध्यमें वृक्षपर बैठे हुए मनुष्यकी तरह यह संसारी प्राणी इसरोंकी तरह अपने ऊपर अपनेवाली विपत्तियोंका स्याल नहीं करता है।

विदादार्थ—ंथनादिकमें आमित होनेके कारण जिसका पियेक नष्ट हो गया है, ऐसा यह मृद्र प्राणी चोरादिकके द्वारा की जानेपाली, धनादिक चुराय जाने आदिरूप अपनी आपित्को नहीं देखता है, अर्थात वह यह नहीं ख्याल करता कि जैसे दूसरे लोग विपत्तियोंके शिकार होते हैं, उमी तरह मैं भी विपत्तियोंका शिकार वन सकता हूँ। इन वनमें लगी हुई यह आग इस वृक्षको और मुझे भी जला देगी। जैसे ज्वालानलकी ज्वालाओंस जहाँ अनेक मृगगण झलस रहे हैं—जल रहे हैं, उसी वनके मन्यमें मौजूद वृक्षके ऊपर चढ़ा हुआ आदमी यह जानता है कि ये तमाम मृगगण ही घवरा रहे हैं—छलपटा रहे हें, एवं मरते जा रहे हैं, इन विपत्तियोंका मुझसे कोई संबंध नहीं है, मैं तो सुरक्षित हूँ। विपत्तियोंका सम्बंध इसरोंकी सम्पत्तियोंसे है, मेरी सम्पत्तियोंसे नहीं है ॥ १४॥

दोहा —परकी विपदा देखता, अपनी देखे नाहि। जलते पशु जा वन विषे, जड़ तरुपर ठहराहिं॥ १४॥

१ अग्रतः स्थितामपि।

फिर भी शिष्यका कहना है कि हे भगवन! क्या कारण है कि लोगोंको निकट आई हुई भी विपत्तियाँ दिखाई नहीं देती ? आचार्य जवाब देते हैं—'' लोभात " लोभके कारण, हे वन्स! धनादिककी गृद्धता-आसक्तिसे धनी लोग सामने आई हुई भी विपत्तिको नहीं देखते हैं, कारण कि—

### आयुर्वेदिक्षयोत्कर्षहेतुं, कालस्य निर्गमम् । वाञ्छतां घनिनामिष्टं, जीवितात्सुतरां घनम् ॥ १५॥

अन्वय--आयुर्वृद्धिक्षयोत्कर्षहेतुं कालस्य निर्गमं वाञ्छतां धनिनां जीविताद् धनं सुतरां इष्टम्।

द्वीका—वर्त्तते । किं तद्धनं । किंबिशिष्टं, इष्टमिमतं । कथं, सुतरा अतिरायेन करमाज्जीवितास्प्राणेभ्यः । केषां, धनिनां । किं कुर्वतां, वाञ्छतां । कं, निर्गमं अतिरायेन गमनं । कस्य, कालस्य । किंबिशिष्टं, आयुरित्यादि । आयुर-क्षयस्य वृद्धयुर्कर्षस्य च कालान्तरबर्द्धनस्य कारणम् । अयमर्थां, धनिना तथा जीवितन्य नेष्टं यथा धनं । कथमन्यथा जीवितक्षयकारणमिष चनष्टद्विहेतुं कालनिर्गमं बाञ्छन्ति । अतो धिग्धनम् एवविधव्यामोहहेतुत्वात् ॥ १५ ॥

अन्नाह शिष्यः । कथं धनं निन्धं येन पुण्यमुपार्ध्यते इति पात्रदानदेवार्चनादिक्रियायाः पुण्यहेतोर्धनं विना . असमनात् पुण्यताधन घन कथं निन्धं, कि तिर्हे प्रशस्यमेवातो यथाकथंचिद्धनमुपार्ध्य पात्रादौ च नियुज्य सुखाय पुण्यमुपार्जनीयमित्यन्नाह—

अर्थ — कालका व्यतीत होना, आयुके क्षयका कारण है और कालान्तरके माफिक च्याजके बढ़नेका कारण है, ऐसे कालके व्यतीत होनेको जो चाहते हैं, उन्हें समझना चाहिये कि अपने जीवनसे धन ज्यादा इष्ट है।

विश्वादार्थ मतलब यह है कि धनियोंको अपना जीवन उतना इष्ट नहीं, जितना कि धन । धनी चाहता है कि जितना काल बीत जायगा, उतनी ही ब्याजकी आमदनी बढ़ जायगी । वह यह ख्याल नहीं करता कि जितना काल बीत जायगा उतनी ही मेरी आयु (जीवन) घट जायगी । वह धनवृद्धिके ख्यालमें जीवन (आयु) विनाशकी ओर तिनक भी लक्ष्य नहीं देता । इसलिये मालूम होता है कि धनियोंको जीवन (प्राणों) की अपेक्षा धन ज्यादा अच्छा लगता है । इस प्रकारके व्यामोहका कारण होनेसे धनको धिकार है ॥ १५॥

दोहा—आयु क्षय धनवृद्धि को, कारण काल प्रमान । चाहत हैं धनवान धन, प्राणनिते अधिकान ॥ १५ ॥

यहाँपर शिष्यका कहना है कि धन जिससे पुण्यका उपार्जन किया जाता है, वह निंध-निंदाके योग्य क्यों है ? पात्रोंको दान देना, देवकी पूजा करना, आदि कियायें पुण्यकी कारण हैं, वे सब धनके विना हो नहीं सकती । इसिलेये पुण्यका साधनस्प धन निंध क्यों ? वह तो प्रशंसनीय ही है । इसिलेये जैसे बने वैसे धनको कमाकर पात्रादिकोंमें देकर सुखके लिये पुण्य संचय करना चाहिये । इस विषयमें आचार्य कहते हैं—

त्यागाय श्रेयसे वित्तमवित्तः संचिनोति यः । स्वशरीरं स पङ्केन, स्नास्यामीति विक्रिम्पति ॥ १६॥ अन्वय—यः अवित्तः श्रेयसे त्यागाय वित्तं संचिनोति स " स्नास्यामि " इति स्वश्ररीरं पङ्केन विलिम्पति ।

टीका — योऽवित्तो निर्धनः सन् सिचनोति सेवाक्कच्यादिकर्मणोणार्जयति । किं तिहृत्तं धनं । कस्मै, त्यागाय पात्रदानदेवपूजाद्यर्गे, त्यागायेत्यस्य देवपूजाद्युपलक्षणार्थस्यात् । कस्मै त्यागाः, श्रेयसे अपूर्वपुण्याय पूर्वोपात्तपापश्चयाय । यस्य तु चक्रवत्यिदिशयत्नेन धनं सिध्यति स तेन श्रेयोऽये पात्रदानादिकमपि करोत्वित भाषः । स किं करोतीत्याह—विलिम्पति विलेपन करोति । कोऽसौ, सः । किं तस्वशरीर । केन, पङ्केन कर्दमेन । कथं कृत्वेत्याह । स्नास्यामीति । अयमर्यो, यथा कश्चित्रिमेलाङ्गं स्नानं करिष्यामीति पङ्केन विलिम्पन्नसंमीक्षकारी तथा पापेन धनमुपार्व्य पात्रदानादिपुण्येन क्षपयिष्यामीति धनार्जनं प्रवर्तमानोऽपि । न च श्चुद्वनृत्या कस्यापि धनार्जनं संभवति । तथा चोक्तम्—

" शुद्धेधने विवर्धन्ते, सतामि न संपदः । न हि स्वच्छाम्बुमिः पूणाः, कदाचिदिष सिन्धवः" ॥४५॥-आत्मानुशासनं । पुनराह शिष्यः मोगोपभोगायेति । भगवन् यद्येवं धनार्जनस्य पापप्रायतया दुःखहेतुर्वा धन निद्यं तिर्दे धनं विना सुलहेतोभांगोपभोगस्यासँभवात्तदर्थे धनं स्यादिति प्रशस्यं भविष्यति । भोगो मोजनताम्बूलादिः । उपभोगो वस्तुकामिन्यादिः । मोगाश्चोपभोगाश्च भोगोपभोग तस्मै । अत्राह गुदः । तदिष नेति न केवळं पुण्यहेतुतया धनं प्रशस्यमिति यत्त्वयोक्तं तदुक्तरीत्या न स्यात् । किं तिर्दे भोगोपभोगार्थे तत्साधनं प्रशस्यमिति । यत्त्वया सप्रस्युव्यते तदिष न स्यात् । कुत इति चेत्, यतः ॥ १६ ॥

अर्थ—जो निर्धन, पुण्यप्राप्ति होगी इसलिये दान करनेके लिये धन कमाता या जोड़ता है, वह 'स्नान कर लुँगा 'ऐसे ख्यालसे अपने शरीरको की चडसे लपेटता है।

अर्थ — जो निर्धन ऐसा ख्याल करे कि 'पात्रदान, देवपूजा आदि करनेसे नवीन पुण्यकी प्राप्ति और पूर्वोंपार्जित पापकी हानि होगी, इसलिये पात्रदानादि करनेके लिये धन कमाना चाहिये', नौकरी खेती आदि करके धन कमाता है, समझना चाहिये कि वह 'स्नान कर डालँगा' ऐसा विचार कर अपने शरीरको कीचड़से लिस करता है। खुलासा यह है कि जैसे कोई आदमी अपने निर्मल अंगको 'स्नान कर लूँगा' का ख्याल कर कीचड़से लिस कर डाले, तो वह वेवकूफ ही गिना जायगा। उसी तरह पापके द्वारा पहिले धन कमा लिया जाय, पीछे पात्रदानादिके पुण्यसे उसे नष्ट कर डालूँगा, ऐसे ख्यालसे धनके कमानेमें लगा हुवा व्यक्ति भी समझना चाहिये। संस्कृतटीकामें यह भी लिखा हुआ है कि चक्रवर्ती आदिकोंकी तरह जिसको विना यल किये हुए धनकी प्राप्ति हो जाय तो वह उस धनसे कल्याणके लिये पात्रदानादिक करे तो करे।

फिर किसीको भी धनका उपार्जन, शुद्ध वृत्तिसे हो भी नहीं सकता जैसा कि श्रीगुणभद्रा-चार्यने आत्मानुशासनमें कहा है—'' शुद्धैर्धनैर्विवर्धन्ते० "

अर्थ--- " सत्पुरुषोंकी सम्पत्तियाँ, शुद्ध ही शुद्ध धनसे बढ़ती हैं, यह बात नहीं है । देखो, निदयाँ स्वच्छ जलसेही परिपूर्ण नहीं हुआ करती हैं । वर्षामें गँदले पानीसे भी भरी रहती हैं "॥१६॥

दोहा—पुण्य हेतु दानादिको, निर्धन धन संचेय । स्नान हेतु निज्ञ तन कुषी, कीचड्से सिम्पेय ॥ १६ ॥ उत्थानिका— फिर शिष्य कहता है कि भगवन ! धनके कमानेमें यदि ज्यादातर पाप होता है, और दुःखका कारण होनेसे धन निंघ है, तो धनके विना मोग और उपमोग भी नहीं हो सकते, इसिलेये उनके लिये धन होना ही चाहिये, और इस तरह धन प्रशंसनीय माना जाना चाहिये। इस विषयमें आचार्य कहते हैं कि 'यह बात भी नहीं है' अर्थात 'पृण्यका कारण होनेसे धन प्रशंसनीय है, यह जो तुमने कहा था, सो वैसा ख्याल कर धन कमाना उचित नहीं, यह पहिले ही बताया जा चुका है। 'मोग और उपभोगके लिये धन साधन है, यह जो तुम कह रहे हो, सो भी बात नहीं है, यदि कहो क्यों ? तो उसके लिये कहते हैं:—

#### आरम्भे तापकान्त्राप्तावऽतृप्तित्रतिपादकान् । अन्ते सुदुरुयजान्, कामान् कामं कः सेवते सुधीः॥ १७॥

अन्वय--आरम्भे तापकान प्राप्तां अनृतिप्रतिपादकान् अन्ते सुदुस्त्यजान कः सुधीः कामं सेवते ।

टीका-को, न कश्चित् सुधीर्विद्वान् सेवते इन्द्रियप्रणालिकयानुभवति । कान् , भोगोपभोगान् । उक्तं च--

" तदात्त्वे मुख्सकोषु, भावेष्वज्ञोऽनुरुष्यते । हितमेवानुरुष्यन्ते, प्रपरीक्ष्य परीक्षकाः ॥ "

कथं भूतान् , तापकान् देहेन्द्रियमनःक्लेशहेत्न् । क्ष, आरम्मे उत्पत्त्युपक्रमे । अन्नादिभोग्यद्रव्य-संपादनस्य कृष्यादिक्लेशबहुलनाया सर्वजनसुप्रसिद्धत्वात् । तीई मुज्यमानाः कामाः सुखहेनवः संभूतिसेन्यास्ते इत्याह्, प्राप्तावित्यादि । प्राप्तौ इन्द्रियेण संबन्धे सति अनुष्तेः सुनुष्णायाः प्रतिपादकान् दायकान् । उक्तं च---

'' अपि संकल्पिताः कामाः, संभवन्ति यथा यथा । तथा तथा मनुष्याणां, तृष्णा विश्वं विसर्पति ॥"

ति यथेष्टं भुक्तवा तृग्तेषु तेषु तृष्णा सतागः साम्यतीति मेन्यास्ते दृन्याह । अन्ते सुदुस्यजान् भुक्तिप्रान्ते त्यक्तुम-शक्यकान् । सुभुक्तेग्विष तेषु मनोव्यतिपङ्गस्य दुर्निवारत्वात् । उक्त च---

" दहनस्तृणकाष्टस वयैरिष, तृत्येदुद्दिर्विदीशतैः । न तु काममुखैः पुमानहो, बलवत्ता खलु कापि कर्मणः ॥ अपि च—किमपीद विषयमय, विषमितिविषम पुमानय येन । प्रसममनुभूय मनीभवे भवे नैव चेतयते ॥ " ॥४४॥ —अनगारधर्मामृते षष्ठोऽध्यायः ।

ननु तस्विविदोपि भोगानभुक्तवन्तो न श्रूयन्त इति कामान् कः सेवते सुधीरित्युपदेशः कथं श्रद्धीयत इत्याह । काममिति । अन्यर्थे । इदमत्र तात्पर्ये चारित्रमे होटयात् भोगान त्यक्तुमशक्तुवर्द्याप तस्वज्ञी देयरूपतया कामान्यस्यज्ञेव सेवते । मन्दीभवन्मोहोदयस्तु जानवैराग्यभावनया करण्यामं स्यग्य सहसा स्वकार्यायोत्सद्दत एव । तथा चोक्तम् ।

इदं फलमियं किया करणमेनदेप क्रमी व्ययोयमनुषङ्गजं फलमिदं दशेयं मम । अयं मुहृदयं द्विषन् प्रयतिदेश-काळाविमाविति प्रतिवितर्कथन् प्रयतते बुधो नेतरः ।—ज्ञानार्णवे पृ० ७६, — सागारधर्मामृते पृ० १०।

किंच यदर्थमेतदंवंविवर्मिति । भद्र यत्कायलक्षणं वस्तुसंतापाद्युपेतं कर्त्ते प्रार्थ्यते तद्वस्यमाणलक्षणमित्यर्थः । स एर्लेनिष इति पाठः तद्यया—

अर्थ---आरम्भमें सन्तापके कारण और प्राप्त होनेपर अतृतिके करनेवाले तथा अन्तमें जो बड़ी मुश्किलोंसे भी छोड़े नहीं जा सकते, ऐसे भोगोपभोगोंको कौन विद्वान्---समझदार-ज्यादती व आसक्तिके साथ सेवन करेगा ?

विश्वादार्थ—भोगोपभोग कमाये जानेके सभय, शरीर इंद्रिय और मनको हेश पहुँचानेका कारण होते हैं। यह सभी जन जानते हैं कि गेहूँ, चना, जौ आदि अन्नादिक भोग्य द्रव्योंके पैदा करनेके लिये खेती करनेमें एडीसे चोटीतक पसीना बहाना आदि द्रःसह हेश हआ करते हैं।

कदाचित यह कहो कि भोगे जा रहे भोगोपभोग तो सुखके कारण होते हैं। इसके लिये यह कहना है कि इन्द्रियोंके द्वारा सम्बन्ध होनेपर ये अतृित यानी बढ़ी हुई तृष्णाके कारण होते हैं, जैसा कि

इष्ट्रीपवेश:

कहा गया है:--- "अपि संकल्पिताः कामाः "

" ज्यों ज्यों संकल्पित किये हुए भोगोपभोग, प्राप्त होते जाते हैं, त्यों त्यों मनुष्योंकी तृष्णा बढ़ती हुई सारे ठोकमें फेठती जाती है। मनुष्य चाहता है, कि अमुक मिछ । उसके मिछ जानेपर आगे बढ़ता है, कि अमुक और मिछ जाय । उसके भी मिछ जानेपर मनुष्यकी तृष्णा विश्वके समस्त ही पदार्थोंको चाहने छग जाजी है कि वे सब ही मुझे मिछ जायँ। परंतु यदि यथेष्ट भोगोपभोगोंको भोगकर तृप्त हो जाय तब तो तृष्णान्त्रपी सन्ताप छण्डा पड़ जायगा! इसिछिये वे सेवन करने योग्य हैं। आचार्य कहते हैं कि वे भोग छेनेपर अन्तमें छोड़े नहीं जा सकते, अर्थात उनके खूब भोग छेनेपर भी मनकी आसक्ति नहीं हटती," जैसा कि कहा भी है—

" दहनस्तृणकाप्ठसंचयैरपि० "

"यद्यपि अमि, घास, लकड़ी आदिके ढेरमे तृप्त हो जाय। समुद्र. सैकड़ों निद्योमे तृप्त हो जाय, परंतु वह पुरुष इच्छित सुखोंसे कभी भी तृत नहीं होता। अहो ! कमोंकी कोई ऐसी ही सामर्थ्य या जबर्दम्ती है। "और भी कहा है:—" किसपीद विषयभय०"

" अहो ! यह विषयमयी विष कैसा गजरका विष है कि जिसे जबर्दस्ती खाकर यह मनुष्य, भव भवमें नहीं चेत पाता है।"

इस तरह आरम्भ, मन्य और अन्तमें क्लेश-तृष्णा एवं आसित्तके कारणसृत इन भोगोपभोगोंको कौन बुद्धिमान् इंद्रियरूपी निल्योंसे अनुभवन करेगा ? कोई भी नहीं।

यहाँपर शिष्य शंका करता है कि तत्वज्ञानियोंने भोगोंको न भोगा हो यह बात मुननेमें नहीं आती है। अर्थात् बड़े बड़े तत्वज्ञानियोंने भी भोगोंको मोगा है, यही प्रसिद्ध है। तब 'भोगोंको कौन बुद्धिमान्-तत्वज्ञानी सेवन करेगा ?' यह उपदेश कैसे मान्य किया जाय ? इस वातपर कैसे श्रद्धान किया जाय ? आचार्य जवाब देते हैं—िक हमने उपर्युक्त कथनके साथ "कामं अत्यर्थि " आसक्तिके साथ रुचिपृर्वक यह भी विशेषण लगाया है। तात्पर्य यह है कि चारित्रभोहके उत्यसे भोगोंको छोड़नेके लिये असमर्थ होते हुए भी तत्त्वज्ञानी पुरुष भोगोंको त्याज्य-छोड़ने योग्य समझते हुए ही सेवन करते हैं। और जिसका मोहोदय मंद पड़ गया है, वह ज्ञान-वैराग्यकी भावनासे

इन्द्रियोंको रोककर इन्द्रियोंको क्शमें कर शीघ्र ही अपने (आत्म ) कार्य करनेके लिये किटिबद्ध-तयार हो जाता है—जैसा कि कहा गया है—"इदं फलमियं किया ?"

"यह फल है, यह किया है, यह करण है, यह कम-सिलिसला है, यह खर्च है, यह आनुषंगिक ( ऊपरी ) फल है, यह मेरी अवस्था है, यह मित्र है, यह रात्रु है, यह देश है, यह काल है, इन सब बातोंपर ख़्याल देते हुए बुद्धिमान पुरुष प्रयत्न किया करता है। मूर्ख ऐसा नहीं करता।"॥ १७॥

#### दोहा—भोगार्जन दुःखद महा, भोगत तृष्णा बाद । अंत त्यजत गुरु कष्ट हो, को बुध भोगत गाद ॥ १७॥

उत्थानिका—आचार्य फिर और भी कहते हैं कि जिस (काय) के लिये सब कुछ (भोगोपभोगादि) किया जाता है वह (काय) तो महा अपवित्र है, जैसा कि आगे बताया जाता है—

#### भवन्ति प्राप्य यत्सङ्गमशुर्चीनि शुर्चीन्यपि। स कायः संततापायस्तदर्थं प्रार्थना वृथा॥१८॥

अन्वय--यत्सक्तं प्राप्य शुवीन्यपि अशुचीनि भवन्ति स कायः संततापायः तद्र्ये प्रार्थना वृथा।

टीका—वर्तते । कोऽसी, धः कायः शरीरं । किं विशिष्टः, संततापायः नित्यक्षुधानुपतापः । स क इत्याह । यस्य येन कायेन घह संबन्धं प्राप्य स्वध्या शुचीन्यपि पवित्राण्यपि भोजनवस्त्रादिवस्त्न्यशुचीनि भवन्ति यत्रश्चैवं तनस्तद्ये तं संततापायं कायं शुचिवस्तुभिरूपकर्तुं प्रार्थना आकाङ्क्षा वृथा व्यर्था केनचिदुपायेन निवारितेऽपि एकस्मिन्नपाये स्रणे स्रणे परापरापायोपनिपातसम्भवात् ।

पुनरप्याह शिष्यः—तर्हि धनादिनाप्यात्मोपकारो भविष्यतीति । भगवन् सत्तापायतया कायस्य धनादिना यशुपकारो न स्यात्ति वनादिनापि न केवलभनशनादितपश्चरणेनेत्यपि शब्दार्थः । आत्मनो जीवनस्योपकारोऽनुग्रहो भविष्यतीत्यर्थः । गुरुराह तेन्नेति । यस्त्रया धनादिना आत्मोपकारभवनं संभाव्यते तन्नास्ति ॥ १८ ॥ यसः—

अर्थ — जिसके सम्बंधको पाकर-जिसके साथ भिड़कर पवित्र भी पदार्थ अपवित्र हो जाते हैं, वह शरीर हमेशा अपायों, उपद्रवीं, झंझटों, विन्नों, एवं विनाशों कर सहित है, अतः उसको भोगोपभोगोंको चाहना व्यर्थ है!

विश्वादार्थ—जिस शरीरके साथ संबन्ध करके पवित्र एवं रमणीक मोजन वस्त्र आदिक पदार्थ अपवित्र िपनावने हो जाते हैं, ऐसा वह शरीर हमेशा भूख प्यास आदि संतापोंकर सिहत है। जब वह ऐसा है तब उसको पवित्र अच्छे अच्छे पदार्थोंसे मला बनानेके लिये आकांक्षा करना व्यर्थ है, कारण कि किसी उपायसे यदि उसका एकाध अपाय दूर भी किया जाय तो क्षण क्षणमें दूसरे इसरे अपाय आ खड़े हो सकते हैं।। १८।।

दोहा—शुचि पदार्थ भी संग ते, महा अशुचि हो जाँय। विक्र करण नित काय हित, भोगेच्छा विफलाय ॥ १८॥ उत्थानिका—फिर भी शिष्यका कहना है कि भगवन कायके हमेशा अपायवाले होनेसे यदि धनादिकके द्वारा कायका उपकार नहीं हो सकता, तो आत्माका उपकार तो केवल उपवास आदि तपश्चर्यासे ही नहीं बल्कि धनादि पदार्थोंसे भी हो जायगा।

आचार्य उत्तर देते हुए बोले, ऐसी बात नहीं है। कारण कि— यज्जीवस्योपकाराय, तदेहस्यापकारकम्। यहेहस्योपकाराय, तज्जीवस्यापकारकम्॥ १९॥

अन्वय-यत् जीवस्य उपकाराय तद् देहस्य अपकारकं भवति, तथा यद् देहस्य उपकाराय तत् जीवस्य अपकारकं भवति ।

टीका—यदनशनादि तपोऽनुष्ठानं जीवस्य पूर्वापूर्वपापक्षपणिनवारणाभ्यामुपकाशय स्यात्तहेहस्यापकारकं ग्लान्यादिनिमित्तत्वात् । यत्पुनर्धनादिकं देहस्य भोजनाद्युपयोगेन क्षुष्ठाद्युपतापक्षयत्वादुपकारय स्यात्तक्वीवस्योग्पार्जनादी पापजनकत्वेन दुर्गतिः दुःखनिमित्तत्वादपकारकं स्यादतो जानीहि जीवस्य धनादिना नोपकारगन्धोप्यस्ति धर्मस्येव तदुपकारत्वात् ।

अत्राह शिष्यः । तर्हि कायस्योपकारश्चिन्त्यते इति भगवन् यद्येवं तर्हि " शरीरमाद्यं खलु धर्मणाधनम् " इत्यभिधानात्तस्यापौयनिरासाय यत्नः क्रियते । न च कायस्यापायनिरासो दुष्कर इति वाच्यम् । ध्यानेन तस्यापि सुकरत्वात् ॥ १९ ॥ तथा चोक्तम्—

''यदात्रिकं फलं किंचित्फलमामुत्रिकं च यत्। एतस्य द्वितस्यापि, ध्यानमेवाग्रकारणम् ॥'' २१७॥-तत्त्वानुशासनं शाणस्य ण दुल्लहं किंपीति च-अत्र गुरुः प्रतिषेषमाह तसेति । ध्यानेन कायस्योपकारो न चिन्त्य इस्ययैः ।

अर्थ—जो जीव (आत्मा) का उपकार करनेवाले होते हैं, वे शरीरका अपकार (बुरा) करनेवाले होते हैं। जो चीजें शरीरका हित या उपकार करनेवाली होती हैं, वही चीजें आत्माका अहित करनेवाली होती हैं।

विश्वादार्थ—देखो जो अनशनादि तपका अनुष्ठान करना, जीवके पुराने व नवीन पापोंको नाश करनेवाला होनेके कारण, जीवके लिये उपकारक है, उसकी मलाई करनेवाला है, वही आचरण या अनुष्ठान शरीरमें ग्लानि शिथिलतादि मावोंको कर देता है, अतः उसके लिये अपकारक है, उसे कष्ट व हानि पहुँचानेवाला है। और जो धनादिक हैं, वे मोजनादिकके उपयोग द्वारा क्षुधादिक पीड़ाओंको दूर करनेमें सहायक होते हैं। अतः वे शरीरके उपकारक हैं। किन्तु उसी धनका अर्जनादिक पापपूर्वक होता है। व पापपूर्वक होनेसे दुर्गतिके दुःखोंकी प्राप्तिके लिये कारणीभूत है। अतः वह जीवका अहित या बुरा करनेवाला है। इसलिये यह समझ रक्खो कि धनादिकके द्वारा जीवका लेशमात्र भी उपकार नहीं हो सकता। उसका उपकारक तो धर्म ही है। उसीका अनुष्ठान करना चाहिये।

१ रोगायुपविनाशे ।

#### दोहा—आतम हित जो करत है, सो तनको उपकार। जो तनका हित करत है, सो जियको अपकार॥ १९॥

अथवा कायका हित सोचा जाता है, अर्थात् कायके द्वारा होनेवाले उपकारका विचार किया जाता है। देखिये कहा जाता है कि "शरीरमाद्यं खलु धर्मसाधनम्" शरीर धर्म-संवनका मुख्य साधन-सहारा है। इतना ही नहीं, उसमें यदि रोगादिक हो जाते हैं, तो उनके दर करनेके लिये प्रयत्न भी किये जाते हैं। कायके रोगादिक अपायोंका दर किया जाना मुश्किल भी नहीं है, कारण कि ध्यानके द्वारा वह (रोगादिकका दर किया जाना) आसानीसे कर दिया जाता है, जैसा कि तत्वानुशासनमें कहा है—"यत्रादिकं फलं किंचित् "॥ १९॥

जो इस लोक सम्बन्धी फल हैं, या जौ कुछ परलोक सम्बन्धी फल हैं, उन दोनों ही फलोंका प्रधान कारण ध्यान ही है। मतलब यह है कि " झाणस्म ण दुछहं कि पीति च " ध्यानके िं कोई भी व कुछ भी दुर्लन नहीं है, ध्यानमें सब कुछ भिल सकता है। इस विषयमें आचार्य निषेध करते हैं, कि ध्यानके द्वारा कायका उपकार नहीं चिंतबन करना चाहिये—

#### इतश्चिन्तामणिदिंग्य, इतः पिण्याकखण्डकम् । ध्यानेन चेदुभे स्वभ्ये, काद्रियन्ता विवक्तिनः ॥ २० ॥

अन्वय—इता दिव्यश्चिन्तामणिः इतश्च पिण्याकावण्डकम् चेत् ध्यानेन उमे रुग्ये, विवेकिनः वव आद्रियन्ताम् ।

टीका — अस्ति । कोऽसौ, चिन्तामणिः चिन्तितार्थप्रदो स्तिविशेषः । किंविशिष्ठो, दिव्यो देवेनािषष्टितः । क, इत अस्मिनेकस्मिन् पक्षे । इतश्चान्यस्मिन् पक्षे पिण्याव खण्डकं कुस्सित्मस्य वा खरुखण्डकमस्ति । एते च उमे हे अपि यदि ध्यानेन सम्येते । अवस्यं सम्येते तिहिं कथय क द्वयोर्मेध्ये कतस्सिन्नेकस्मिन् विवेकिनो स्नोभन्छेरविचारचतुरा आद्वियन्ताम् आद्य कुर्वन्तु । तदैहिकफसामिस्नाष्ट त्यक्त्वा आसुन्निकफस्तिद्वयर्थमेवास्मा ध्यात्य्यः । उक्तं च —

"यद्ध्यान रौद्रमार्त्त वा, यदैहिक्कलार्थिनाम्। तस्मादेनत्वरित्यस्य, धर्म्य ग्रुक्कमुपास्यताम्"॥२२०॥—तस्वानुशासनं अधैवमुद्धोचितश्रद्धानो विनेयः पृच्छिति, स आत्मा कीदृश इति यो युष्माभिर्धातन्यतयोपदिष्टः पुमान् स किं—स्वरूप इत्यर्थः । गुरुगह्—॥ २०॥

अर्थ—इसी ध्यानंस दिव्य चिंतामणि मिल सकता है, इसीस खलीके दुकड़े भी मिल सकते हैं। जब कि ध्यानके द्वारा दोनों मिल सकते हैं, तब विवेकी लोग किय ओर आदरबुद्धि करेंगे?

विदादार्थ—एक तरफ तो देवाधिष्ठित चिन्तित अर्थको देनेवाला चिन्तामणि और दूसरी ओर बुरा व छोटासा खलीका हुकड़ा, ये दोनों भी यदि ध्यानके द्वारा अवश्य मिल जाते हैं, तो कहो, दोनोंभंसे किमकी ओर विवेकी लोमके नाश करनेके विचार करनेमें चतुर—पुरुष आदर करेंगे? इसलिये इमलोक सम्बन्धी फल कायकी नीरोगता आदिकी अभिलाषाको छोड़कर परलोक सम्बन्धी फलकी सिद्धि-प्राप्तिके लिये ही आत्माका ध्यान करना चाहिये। कहा भी है कि, "यद् ध्यानं रौद्रमार्त वा०"॥ २०॥

" वह सब रौद्रध्यान या आर्त्तध्यान है, जो इसलोक सम्बन्धी फलके चाहनेवालेको होता है। इसलिये रौद्र व आर्त्तध्यानको छोड़कर धर्म्यध्यान व युक्लध्यानकी उपासना करनी चाहिये।"

#### दोहा—इत चिंतामणि है महत, उत खल ट्रक असार। ध्यान उभय यदि देत बुध, किसको मानत सार॥ २०॥

अब वह शिष्य जिसे समझाये जानेसे श्रद्धान उत्पन्न हो रहा है, प्रकृता है कि जिसे आपने ध्यान करने योग्य रूपसे बतलाया है वह कैसा है? उस आत्माका क्या स्वरूप हैं? आचार्य कहते हैं—

स्वसंवेदनसुब्यक्तस्ततुमात्रो निरत्ययः । अत्यन्तसौख्यवानात्मा, लोकालोकविलोकनः ॥ २१ ॥

अन्वय—आत्मा, लोकालोकविलोकनः अत्यन्तसौस्यवान तनुमात्रः निरत्ययः स्वसंवेदम-सुच्यक्तः ( अस्ति )।

टीका—अस्त । कोऽपी, आत्मा । कीटशः, लोकालोकविलोकनः लोको जीवाद्याकीर्णमाकाशं ततोऽन्यदलोकः तौ विशेषेण अशेषविशेषनिष्ठतैया लोकते पश्यित जानाति । एतेन "शानशून्यं चैतन्यमात्रमात्मा" इति सांख्यमत बुद्धयादिगुणोज्झितः पुमानिति यौगमतं च प्रत्युक्तम् । प्रति व्यवस्त नैशत्ययेवादो बौद्धानाम् । पुनः कीटशः, अत्यन्त-सौख्यवान् अनन्तसुलस्वभावः। एतेन साख्ययौगतन्त्रं प्रत्याहतम्। पुनरिष कीटशस्तुमात्रः स्वोपाक्तशीरिपरिमाणः। एतेन स्यापकं वटकणिकामात्रं चात्मानं वदन्तौ प्रत्याख्यातौ । युनरिष कीटशः, निरत्ययः द्रव्यरूपत्या नित्यः। एतेन गर्मादि-मरणपर्यन्तं जीवं प्रतिजानौनश्चार्वाको निराकृतः। नतु प्रमाणिधदे वस्तुन्येवं गुणवादः श्रेयाक्र चात्मनस्तया प्रमाण-सिद्धन्तमस्तीत्यारेकायाभाह—स्वसंवेदनसुक्यक्त इति ।

" वेदात्वं वेदकत्वं च, यरस्वस्य स्वेन योगिन'। तस्स्वसंवेदन प्राहुरात्मनोऽनुभवं दृशम्।।१६१॥"-तस्वानुशासनम्। इत्येवंलक्षणस्वसंवेदनप्रत्यक्षेणं सकल्प्रमाणधुर्येणं सुष्ठु उक्तेश्च गुणैः संपूर्णतया व्यक्तः विश्वद्रतयानुभूतो योगिभिः स्वेकदेशेन ।

अत्राह शिष्यः यथेवमात्मास्ति तस्योपास्तिः कथमिति स्पष्टम् आत्मसेवोपायप्रभोऽयम् । गुरुराह— ॥ २१ ॥ अर्थ—आत्मा लोक और अलोकको देखने जाननेवाला, अत्यन्त अनन्त सुख स्वभाववाला, श्ररीरप्रमाण, नित्य, स्वसंवेदनसे तथा कहे हुए गुणोंसे योगिजनों द्वारा अच्छी तरह अनुभवमें आया हुआ है।

विश्वादार्थ — जीवादिक द्रव्योंसे घिरे हुए आकाशको ठांक और उससे अन्य सिर्फ आकाशको अठोक कहते हैं। उन दोनोंको विशेषरूपसे उनके समस्त विशेषोंमें रहते हुए जो जानने देखनेवाठा है, वह आत्मा है। ऐसा कहनेसे "ज्ञानश्च्यचैतन्यमात्रमात्मा" ज्ञानसे श्चन्य सिर्फ चैतन्यमात्र ही आत्मा है, ऐसा सांख्यदर्शन तथा "बुद्ध शादिगुणोज्झितः पुमान्" बुद्धि सुख दुःखादि गुणोंसे रहित पुरुष है, ऐसा योगदर्शन खंडित हुआ समझना चाहिये। और बौद्धोंका

१ परिपूर्णतया । २ अभावात्मको मोक्षः । ३ बुवन् । ४ प्रमाणेन । ५ मुख्येन ।

'नैगाल्यशाद' मी खंडिन हो गया। फिर बतलाया गया है कि 'वह आत्मा सौख्यवान् अनंत सुखक्षभावनाला है '। ऐसा कहनेसे सांख्य और योगदर्शन खंडित हो गया। फिर कहा गया कि वह "तनुमात्रः" 'अपने द्वारा ग्रहण किये गये शरीर—परिमाणवाला है '। ऐसा कहनेसे जो लोग कहते हैं कि 'आत्मा व्यापक है 'अथवा 'आत्मा वटकणिका मात्र है ' उनका खंडन हो गया। फिर वह आत्मा "निरत्ययः" 'द्रच्यस्पसे नित्य है ' ऐसा कहनेसे, जो चार्वाक यह कहता था कि "गर्भसे लगाकर मरणपर्यन्त ही जीव रहता है," उसका खण्डन हो गया।

यहाँगर किपीकी यह शंका है कि प्रमाणसिद्ध वस्तुका ही गुण-गान करना उचित है। परन्तु आत्मामें प्रमाणसिद्धता ही नहीं है—वह किसी प्रमाणसे सिद्ध नहीं है। तब ऊपर कहे हुए विशेषणोंसे किसका और कैसा गुणवाद ? ऐसी शंका होनेपर आचार्य कहते हैं कि वह आत्मा 'स्वसंवेदन—सुत्र्यक्त है, 'स्वसंवेदन नामक प्रमाणके द्वारा अच्छी तरह प्रगट है। "वेधत्वं वेदकत्वं च०"

" जो योगीको खुदका वेद्यत्व व खुदके द्वाग वेदकत्व होता है, वस, वही स्वसंवेदन कहलाता है। अर्थात् उसीको आत्माका अनुभव व दर्शन कहते हैं। अर्थात् जहाँ आत्मा ही ज्ञेय और आत्मा ही ज्ञायक होता है, चैनत्यकी उस परिगतिको स्वसंवेदन प्रमाण कहते हैं। उसीको आत्मानुभव व आत्मदर्शन भी कहते हैं। इस प्रकारके स्वरूपवाले स्वसंवेदन—प्रत्यक्ष ( जो कि सब प्रमाणोंमें मुख्य या अप्रगी प्रमाण है ) से तथा कहे हुए गुणोंसे सम्पूर्णतया प्रकट वह आत्मा योगिजनोंको एक-देश विशदस्वपसे अनुभवमें आता है। " ॥ २१॥

दोहा—निज अनुभवसे प्रगट है, नित्य रारीर-प्रमान। छोकाछोक निहारता, आतम अति सुखवान ॥ २८॥

यहाँपर शिष्य करना है, कि यिद इस तरहका आत्मा है तो उसकी उपासना कैसे की जानी चाहिये ? इसमें आत्मव्यान या आत्मभावना करनेके उपायोंको पूछा गया है।

आचार्य कहते हैं-

संयम्य करणग्राममेकाग्रत्वेन चेतसः । आत्मानमात्मवान् ध्यायेदात्मनैवात्माने स्थितम् ॥ २२ ॥

अन्वय—करणप्रामं संयम्य चेतसः एकाग्रत्वेन आत्मवान् आत्मिनि स्थितं आत्मानं आत्मना एव ध्यायेत् ।

टीका —ध्यायेत्। भावयेत्। कोऽमी, आस्मत्रान् गुप्तेन्द्रियमना अध्वस्तस्वायत्तवृत्तिर्वा। कं, आस्मानं यथोक्तस्वभावं पुरुषम्। केन, आस्मनेव स्वसवेदनरूपेण स्वनेव तज्ज्ञप्ती करणान्तराभावास्। उक्त च—

''स्वपरज्ञप्तिरू त्वात्,न तस्य कारणान्तरम्। ततिश्चन्तां परित्यज्य,स्वसंवित्त्येव वेद्यताम्॥१६२॥''-तस्वानुशासनम् क नियन्नमित्याह, आत्मनि स्थितं वस्तुनः सर्वमावाना स्वरूपमात्राधारस्वात् । किं कृत्वा १ संयक्ष्य रूपादिश्यो ब्याकुरय । किं, करणग्रामं चक्षुरादीन्द्रियगणम् । केनोपायेन, एकामस्वेन एकं विवक्षितमात्मानं तद् द्रस्यं पर्वायोवा अमं प्राधान्येनालम्बनं विषयो यस्य अथवा एकं पूर्वापरपर्यायाऽनुस्यूनं अग्रमारमग्राह्मं यस्य तदेकामं तद्भावेन । कस्य, चेतसो मनसः । अयमर्यो यत्र कविदात्मन्येव वा श्रुतज्ञानावष्टम्मात् आरुम्बिनेन मनमा इन्द्रियाणि निरुद्धय स्वात्मानं च भावियत्वा तत्रैकाम्रतामासास्य चिन्ता त्यक्त्या स्वयवेदनेनैवातमानमनुभवेत् । उक्तं च —

''गहियं त सुअणाणा, पर्का सनेयणेग मानिजा। जो ण हु सुयमवलन स्, सो सुज्झर् अप्यसब्भानो॥ अ
---अनगरधर्मामृते तृतीयोऽध्यायः पृ० १७०॥

तथाच " प्राच्याच्य विषयेभ्योऽहं, मा मयैव मांय स्थितम् । बोधात्मानं प्रक्तोऽस्मि परमानन्दनिर्देनम् "॥३२॥ —समाधिशतकम्

अथाह शिष्यः आस्मोपासनया किर्मित भगवन्नात्मसेवनया कि प्रयोजनं स्यात् फळप्रतिर्वैत्तिपूर्वकःवाःप्रेक्षावस्प्र-वृत्तेरिति पृष्टः सन्नाचष्टे—॥ २२ ॥

अर्थ—मनकी एकाग्रतासे इन्द्रियोंको वशमें कर ध्वस्त-नष्ट कर दी है स्वच्छन्द वृत्ति जिसने ऐसा पुरुष अपनेमें ही स्थित आत्माको अपने ही द्वारा ध्यावे ।

विश्वादार्थ—जिसने इन्द्रिय और मनको रोक लिया है अथवा जिसने इन्द्रिय और मनकी उच्छृंखल एवं स्वैराचाररूप प्रवृत्तिको ध्वस्त कर दिया है, ऐसा आत्मा, जिसका स्वरूप पहिले (नं० २१ के छोकमें) बता आये हैं, आत्माको आत्मासे ही यानी स्वसंवेदनरूप प्रत्यक्ष ज्ञानसे ही ध्यावे, कारण कि स्वयं आत्मामें ही उसकी ज्ञासि (ज्ञान) होती है। उस ज्ञासिमें और कोई करणान्तर नहीं होते। जैसा कि तत्त्वानुशासनमें कहा है—"स्वपरज्ञतिरूपत्वात ०"

"वह आत्मा स्वपर-प्रतिमासस्वरूप है। वह स्वयं ही स्वयंको जानता है, और परको भी जानता है। उसमें उससे भिन्न अन्य करणोंकी आवश्यकता नहीं है। इसिक्टिये चिन्ताको छोड़कर स्वसंवित्ति-स्वसं-वेदनके द्वारा ही उसे जानो, जो कि खुद में ही स्थित है। कारण कि परमार्थसे सभी पदार्थ स्वरूपमें ही रहा करते हैं। इसके िक्टिये उचित है कि मनको एकाग्र कर चक्षु आदिक इंद्रियोंकी अपने अपने विषयों (स्त्य आदिकों) से व्यावृत्ति करे। यहाँपर संस्कृतटीकाकार पंडित आशाधरजीने एकाग्र अब्दक्ते दो अर्थ प्रदर्शित किये हैं। एक किह्ये विवक्षित कोई एक आत्मा, अथवा कोई एक द्रव्य, अथवा पर्याय, वही है अग्र किहये प्रधानतासे आलम्बनभृत विषय जिसका ऐसे मनको कहेंगे 'एकाग्र'। अथपा एक किहये प्रधापर पर्यायोंमें अविन्छन्न स्वप्ते प्रवर्तमान द्रव्य-आत्मा वही है, अग्र-आत्मग्राह्य जिसका ऐसे मनको एकाग्र कहेंगे।

सारांश्च यह है कि जहाँ कही अथवा आत्मामें ही श्रुतज्ञानके सहारेसे भावनायुक्त हुए मनके द्वारा इंद्रियोंको रोक कर स्वात्माकी भावना कर उसीमें एकाग्रताको प्राप्त कर चिन्ताको छोड़ कर स्वसंवेदनके ही द्वारा आत्माका अनुभव करे। जैसा कि कहा भी है—" गहियं तं सुअणाणा०"

अर्थ-- " उस ( आत्मा ) को श्रुतज्ञानके द्वारा जानकर पीछे संवेदन ( स्वसंवेदन ) में अनुभव करे। जो श्रुतज्ञानका आलम्बन नहीं हेता वह आत्मरवमावके विषयमें गड़बड़ा जाता है।

१ अविच्छिन प्रवर्तमानं । २ फल ऋन ।

इसी तरह यह भी भावना करे कि जैसा कि पूज्यपादस्वामीके समाधिशतकमें कहा है—" प्राच्याच्य विषयेग्योऽहं०"

" मैं इंद्रियोंके विषयोंसे अपनेको हटाकर अपनेमें स्थित ज्ञानस्वरूप एवं परमानन्दमयी आपको अपने ही द्वारा प्राप्त हुवा हूँ। "।। २२॥

### दोहा—मनको कर एकाग्र, सब इंद्रियविषय मिटाय । आतमज्ञानी आत्ममें, निजको निजसे ध्याय ॥ २२ ॥

यहाँपर शिष्यका कहना है कि भगवन् ! आत्मासे अथवा आत्माकी उपासना करनेसे क्या मतलब सधेगा—क्या फल मिलेगा ? क्योंकि विचारवानोंकी प्रवृत्ति तो फलज्ञानपूर्वक हुआ करती है, इस प्रकार पुछे जानेपर आचार्य जवाब देते हैं—

## अज्ञानोपास्तिरज्ञानं, ज्ञानं ज्ञानिसमाश्रयः। ददाति यत्तु यस्यास्ति, सुप्रसिद्धमिदं वचः॥ २३॥

अन्वय-अज्ञानोपास्तिरज्ञानं, ज्ञानिसमाश्रयः ज्ञानं ददाति "यतु तस्य अस्ति तदेव ददाति " इदं सुप्रसिद्धं वचः ।

टीका—ददाति । कासी, अज्ञानस्य देहादेमूं हमान्ति सदिग्धगुर्वादेवी उपास्तिः सेवा। किं ! अज्ञान, मोहभ्रमसेदेहलक्षणं । तथा ददाति । कासी, ज्ञानिनः स्वभावस्यात्मनो ज्ञानसंपन्नगुर्वादेवी समाश्रयः । अनन्यपरया सेवनं । किं ! ज्ञानं स्वार्थावबोधम् । उक्त च,—

" ज्ञानमेव फर्क ज्ञाने, ननु काःव्यमनश्वरम्। अहो मोहस्य माहात्म्य, मन्यद्ध्यत्र मृग्यते''।।१७५॥-आत्मानुज्ञासनम्

को अत्र दृष्टान्त इत्याद् यदित्यादि । ददातीत्यत्रापि योज्यं 'तुरवधारणे । तेनायमधः सपद्यते । यद्येव यस्य स्वाधीन विद्यते स सेव्यमानं तदेव ददातीत्येतहाक्यं कोके सुप्रतीतमतो भद्र ज्ञानिनसुपास्य समुद्धभितस्वपर्विवेकः ज्योतिरज्ञसमातमानमात्मनि -सेव्यस्य । अत्राप्याद् शिष्यः – ज्ञानिनोध्यात्मस्वस्थस्य कि भवतीति निष्पन्नयोग्यपेक्षया स्वास्मध्यानफ्रस्त्रअशोयम् । गुरुराद्द — ॥ २३ ॥

अर्थ—अज्ञान किहये ज्ञानसे रिहत शरीरादिककी सेवा अज्ञानको देती है, और ज्ञानी पुरुषोंकी सेवा ज्ञानको देती है। यह बात प्रसिद्ध है, कि जिसके पास जो कुछ होता है, वह उसी को देता है, दूसरी चीज़ जो उसके पास है नहीं, वह दूसरेको कहाँसे देगा ?

विश्वादार्थ—अज्ञान शब्दके दो अर्थ हैं, एक तो ज्ञान रहित शरीरादिक और दृसरे मिथ्याज्ञान (मोह-भ्रांति-संदेह) वाले मृद्-भ्रांत तथा संदिग्ध गुरु आदिक। सो इनकी उपासना या सेवा अज्ञान तथा मोह-भ्रमव संदेह लक्षणात्मक मिथ्याज्ञानको देती है। और ज्ञानी कहिये, ज्ञानस्वभाव आत्मा तथा आत्मज्ञानसम्पन्न गुरुऑकी तत्परताके साथ सेवा, स्वार्थावबोधस्त्य ज्ञानको देती है। जैसा कि श्रीगुणभद्राचार्यने आत्मानुशासनमें कहा है—" ज्ञानमेव फलं ज्ञाने०"

" ज्ञान होनेका फल, प्रशंसनीय एवं अविनाशी ज्ञानका होना ही है, यह निश्चयसे जानो । अहो ! यह मोहका ही माहात्म्य है, जो इसमें ज्ञानको छोड़ कुछ और ही फल हूँ हा जाता है। ज्ञानात्मासे ज्ञानकी ही प्राप्ति होना न्याय है। इसलिय हे भद्र ! ज्ञानीकी उपासना करके प्रगट हुई है स्वपर विवेकरूपी ज्योति जिसको ऐसा आत्मा, आत्माके द्वारा आत्मामें ही सेवनीय है, अनन्यशरण होकर भावना करनेके योग्य है। "॥ २३॥

दोहा—अझभक्ति अझानको, झानभक्ति दे झान। लोकोक्ती जो जो धरे, करे सो ताको दान॥ २३॥

यहाँ फिर मी शिष्य कहता है कि अध्यात्मलीन ज्ञानीको क्या फल मिलता है ? इसमें स्वात्मिनष्ठ योगीकी अपेक्षासे स्वात्मध्यानका फल पृछा गया है। आचार्य कहते हैं—

## परीषहाद्यविज्ञानादास्रवस्य निरोधिनी । जायतेऽध्यात्मयोगेन, कर्मणामाशु निर्जरा ॥ २४ ॥

अन्यय-अध्यात्मयोगेन परीषहाद्यविज्ञानात् आस्रवस्य निरोधिनी कर्मणां निर्जरा आञु जायते ।

टीका--जायते भवति । कासी, निर्जरा एकदेशेन संक्षयो विश्लेष इस्पर्यः । केषां, कर्मणां सिद्धयोग्ब-पेक्षयाऽश्वभानां च शुभानां साध्ययोग्यपेक्षया त्वसद्वेद्यादीनाम् । कथमाशु सद्यः । केन, अभ्यात्मयोगेन अभ्यात्म-न्यात्मनः प्रणिधानेन, किं केवला, नेत्याह-निरोधिनी प्रतिषेधयुक्ता । कस्यास्रवस्यागमनस्य कर्मणामित्यत्रापि योज्यम् । कृत इत्याह, परीषहाणा क्षुधादिदुःसमेदानामादिशन्दाहेबादिकृतोपसर्गवाधानां चाविज्ञानादसंवेदनात् । तथा चोक्तम्---

'' यस्य पुण्यं च पापं च, निष्फल गलति स्वयम् । स योगी तस्य निर्वाणं, न तस्य पुनरास्तवः''॥२४६॥-आस्मानुशासनम्

" तथा हाचरमाङ्गस्य, ध्यानमभ्यस्यतः सदा । निजेश संवरश्चास्य सकलाशुमकर्मणाम् " ॥२२५॥-तत्वानुशासनम्

" आत्मदेद्दान्तरज्ञानजनितारहादनिर्वृतः। तपसा दुःग्कृतं घोर मुझानोऽपि न खिद्यते " ॥३४॥—समाधिशतकम्

एतः व्यवहारनयादुच्यते । कुत इत्याशङ्कायां पुनराचार्य एवाह्—सा खल्ल कर्मणो भवति तस्य संवयस्तदा कथमिति । बस्य आकर्णय खल्ल यस्मात्सा एकदेशेन विन्छेषलक्षणा निर्करा कर्मणः चिस्तामान्यानुविधायिपुद्रक-परिणामरूपस्य द्रव्यकर्मणः संवन्धिनी संभवति द्रव्ययोरेव सयोगपूर्वविभागसभवात् । तस्य च द्रव्यकर्मणस्तदा योगिनः स्वरूपमात्रावस्थानकाले संवन्धः प्रत्यासत्तिरात्मना सह । कथं केन संयोगादिप्रकारेण संभवति ! स्थ्मेश्विकया समीश्वस्य न कथमि संभवतीत्यर्थः । यदा खल्वात्मेव भ्यानं ध्येयं च स्यात्तदा सर्वत्मान्यात्मनः परद्रव्याद् व्यावृत्य स्वरूपमात्रावस्थितत्वास्थ्यं द्रव्यान्तरेण संवन्धः स्य त्तस्य द्विष्ठत्वात् । न चेतत्संसारिणो न संभवतिति वाच्यं । ससरितिरामात्रस्य योगिनो मुक्तात्मवत् पञ्चह्रस्वस्वरोचारणकाल यावत्त्यावस्थानसंभवात् कर्मक्षपणामिमुस्वस्य कक्षणोन्त्कृष्टगुक्तलेक्श्वरासंस्कारावेशवद्यात्तावन्मात्रकर्मपात्रकर्मपारतन्त्र्यव्यवहरणात् । तथा चोक्तं परमागमे—

- " सीलेविं संपत्तो, णिस्द्वणिस्तेषआसवो जीवो । कम्मरयविष्यमुक्तो, गवजोगो केवली होति " ॥ ६५ ॥ — गोम्मटसारः जीवकांड । श्रूयता चास्यैवार्थस्य संग्रहस्तोकः ॥ २४ ॥
- अर्थ---आत्मामें आत्माके चिंतवनस्य ध्यानसे परीषहादिकका अनुभव न होनेसे कर्मीके आगमनको रोकनेवाली कर्म-निर्जरा शीघ्र होती है।

विद्यादार्थ—अध्यात्मयोगसे आत्मामें आत्माका ही ध्यान करनेसे कर्मोंकी निर्जरा ( एकदेशसे कर्मोंका क्षय हो जाना, कर्मोंका सम्बंध छूट जाना ) हो जाती है। उसमें भी जो सिद्धयोगी हैं, उनके तो अशुभ तथा शुभ दोनों ही प्रकारोंके कर्मोंकी निर्जरा होजाती है। और जो साध्ययोगी हैं, उनके असातावेदनीय आदि अशुभ कर्मोंकी निर्जरा होती है। कोरी निर्जरा होती हो सो बात नहीं है। अपि तु भूख-प्यास आदि दुःखके भेदों ( परीषहों ) की तथा देवादिकोंके द्वारा किये गये उपसर्गोंकी बाधाको अनुभवमें न ठानेसे कर्मोंके आगमन ( आस्रव ) को रोक देनेवाठी निर्जरा भी होती है। जैसा कि कहा भी है:—" यस्य पुण्यं च पापं च०"

" जिसके पुण्य और पापकर्म, विना फल दिये स्वयमेव (अपने आप) गल जाते हैं—ि खिर जाते हैं, वही योगी है। उसको निर्वाण हो जाता है। उसके फिर नवीन कर्मोंका आगमन नहीं होता। इस क्लोक द्वारा पुण्य-पापरूप दोनों ही प्रकारके कर्मोंकी निर्जरा होना बतलाया है। और भी तत्त्वानुशासनमें कहा है—" तथा ह्यचरमांगस्य "

चरमशरीरीके ध्यानका फल कह देनेके बाद आचार्य अचरमशरीरीके ध्यानका फल बतलाते हुए कहते हैं—िक जो सदा ही ध्यानका अभ्यास करनेवाला है, परन्तु जो अचरमशरीरी है, (तद्भवमोक्षगामी नहीं है) ऐसे ध्याताको सम्पूर्ण अशुभ कर्मोंकी निर्जरा व संवर होता है। अर्थात वह प्राचीन एवं नवीन समस्त अशुभ कर्मोंका संवर तथा निर्जरा करता है। इस क्लोक द्वारा पापरूप कर्मोंकी ही निर्जरा व उनका संवर होना वतलाया गया है। और भी पृज्यपादरवामीने समाविशतकमें कहा है—'' आत्मदेहान्तरज्ञान ''

"आत्मा व शरीरके विवेक (भेद ) ज्ञानमे पैदा हुए आनन्दसे परिपूर्ण ( युक्त ) योगी, तपस्याके द्वारा भयंकर उपसर्गों व घोर परीषहोंको भोगत हुए भी खेद-खिन्न नहीं होते हैं।

यह सब व्यवहारनयसे कहा जाता है कि बन्धवाले कर्मोंकी निर्जरा होती है, परमार्थसे नहीं। कदाचित तुम कहो कि ऐसा क्यों? आचार्य कहते हैं कि क्स! सुनो, क्योंकि एकदेशसे सम्बन्ध छूटजाना, इसीको निर्जरा कहते हैं। वह निर्जरा कर्मकी (चित्सामान्यके साथ अन्वयव्यतिरेक रखनेवाले पुद्रलोंके परिणामरूप द्रव्यकर्मकी) हो सकती है। क्योंकि संयोगपूर्वक विभाग दो द्रव्योंमें ही बन सकता है। अब जरा बारीक दृष्टिसे विचार करो कि उस समय जब कि योगी पुरुष स्वरूपमात्रमें अवस्थान कर रहा है, उस समय द्रव्यकर्मका आत्माके साथ संयोगादि सम्बन्धोंमेंसे कौनसा सम्बन्ध हो सकता है? मतलब यह है कि किसी तरहका सम्बन्ध नहीं बन सकता। जिस समय आत्मा ही ध्यान और ध्येय हो जाता है, उस समय हर तरहसे आत्मा परद्रव्योंसे

व्यावृत होकर केवजस्वरूपमें ही स्थित हो जाता है। तब उसका दूसरे द्रव्यसे सम्बन्ध कैसा ? क्यों कि सम्बन्ध तो दोमें रहा करता है, एकमें नहीं होता है।

यह भी नहीं कहना कि इस तरहकी अवस्था संसारीजीवमें नहीं पाई जाती। कारण कि संसाररूपी समुद्र-तटके निकटवर्ती अयोगीजनोंका मुक्तात्माओंकी तरह पंच हस्व अक्षर (अ इ उ ऋ छ ) के बोलनेमें जितना काल लगता है, उतने कालतक वैसा (निर्वन्थ-बन्ध रहित) रहना सम्भव है।

शीव ही जिनके समस्त कर्मोंका नाश होनेवाला है, ऐसे जीवों (चौदहवें गुणस्थानवाले जीवों) में भी उत्कृष्ट शुक्कलेश्याके संस्कारके वशसे उतनी देर (पंच हस्व अक्षर बोलनेमें जितना समय लगता है, उतने समय) तक कर्मपग्तन्त्रताका व्यवहार होता है जैसा कि परमागममें कहा गया है—" सीलेसिं संपत्तो "

" जो शीलोंके ईशल (स्वामित्व) को प्राप्त हो गया है, जिसके समस्त आस्रव रक गये हैं, तथा जो कर्मरूपी धूलीसे रहित हो गया है, वह गतयोग-अयोगकेवली होता है "॥ २४॥

> दोहा — परिषहादि अनुभव विना, आतम-ध्यान प्रताप । शीव्र ससवर निजेरा, होत कर्मकी आप ॥ २४ ॥

उपरिलिखित अर्थको बतलानेवाला और भी क्लोक सुनो-

कटस्य कत्तीहमिति, संबन्धः स्याद् द्वयोर्द्धयोः । ध्यानं ध्येयं यदात्मैव, संबन्धः कीदृशस्तदा ॥ २५ ॥

अन्वय—अहं कटस्य कर्ता इति द्वयोर्द्वयोः संवन्धः स्यात, यदा आत्मैव ध्यानं ध्येयं तदा कीद्यः संबन्धः।

टीका—स्याद् भवेत् । कोसी, सबन्धः द्रव्यादिना प्रत्यासत्तिः । कयोर्द्वयोः कथंचिद् भिन्नयोः पदार्थयोः इति अनेन छोकप्रिक्षेद्वन प्रकारण कथमिति यथाहमस्मि । कीहगः, कर्त्ती निर्माता । कस्य, कटस्य वंशदलानां जलादि-प्रतिबन्धाद्यर्थस्य परिणामस्य । एवं सबन्धस्य द्विष्ठता प्रदर्शे प्रकृतेर्व्यतिरेकमाह । ध्यानमित्यादि ध्यायते येन ध्यायति वा यस्तद्वयानं ध्यातिक्रियां प्रति करणं कर्त्तां वा । उक्तं च—

" घ्यायते येन तद्ध्यान, यो ध्यायति स एव वा। यत्र वा ध्यायते यहा, ध्यातिर्वा ध्यानमिष्यते ?" ॥६७॥ ——तस्वानुशासनम्

भ्यायत इति ध्येषं वा ध्यातिक्रियया ध्याष्यं । यदा यस्मिन्नात्मनः परमात्मना सहैकीकरणकाले आत्मैव चिन्मात्रमेव स्यासदा कीहराः संयोगादिपकारः संबन्धो द्रव्यकर्मणा सहात्मनः स्यात् येन जायतेध्यात्मयोगेन कर्मणामाशु निर्जरित परमार्थतः कथ्यते । अत्राह शिष्यः—तिर्ह कथं अप्रतिपक्षश्च मोक्ष इति भगवन् यदात्मकर्मनन्थतः, द्रव्ययोग्ध्यात्मयोगेन विक्षेत्रः कियते । तिर्ह कथं केनोपायप्रकारेण तयोर्बन्धः परस्परप्रदेशानुप्रवेशस्थणः संक्षेत्रः स्यात् । तत्र्वक्रत्वाद्विक्षेत्रस्थ कथ च तत्प्रतिपक्षो बन्धविरोधी मोक्षः सकलकर्मविक्षेत्रस्थलो जीवस्य स्यात्तस्यैवानन्त-सुलहेत्वन योगिमिः प्रार्थनीयत्वात् । गुरुराह्—।। २५॥

अर्थ:---" मैं चटाईका बनानेवाला हूँ " इस तरह जुदा जुदा दो पदार्थीमें सम्बन्ध हुआ करता है। जहाँ आत्मा ही ध्यान, ध्याता (ध्यान करनेवाला) और ध्येय हो जाता है, वहा सम्बंध कैसा ?

विश्वादार्थ — लोकप्रसिद्ध तरीका तो यही है, कि किसी तरह मिन्न ( जुदा जुदा ) दो पदार्थों में संबन्ध हुआ करता है। जैसे बाँसकी खपिचयों से जलादिक के संबंधसे बननेवाली चर्छाईका मैं कर्ता हूँ — बनानेवाला हूँ। यहाँ बनानेवाला 'मैं' जुदा हूँ और बननेवाली 'चर्छाई' जुदी है। तभी उनमें 'कर्तृकर्म' नामका सम्बंध हुआ करता है। इस प्रकार सम्बंध दिष्ठ ( दो में रहनेवाला ) हुआ करता है। इसको बतलाकर, प्रकृतमें वह बात ( मिन्नता ) बिलकुल भी नहीं है इसको दिखलाते हैं।

"ध्यायते येन, ध्यायित वा यस्तद ध्यानं, ध्यातिक्रियां प्रति करणं कर्ता च "—जिसके द्वारा ध्यान किया जाय अर्थात् जो ध्यान करनेमें करण हो—साधन हो उसे ध्यान कहते हैं। तथा जो ध्याता है—ध्यानका कर्ता है, उसे भी ध्यान कहते हैं, जैसा कि कहा भी है—" ध्यायते येन तद् ध्यानं०"

"जो ध्येज् चिन्तायाम्" धातुका व्याप्य हो अर्थात् जो ध्याया जावे, उसे ध्येय कहते हैं। परंतु जब आत्माका परमात्माके साथ एकिकरण होनेके समय, आत्मा ही चिन्मात्र हो जाता है, तब संयोगादिक प्रकारोंमेंसे द्रव्यकमोंके साथ आत्माका कौनसे प्रकारका सम्बन्ध होगा ? जिससे कि "अध्यात्मयोगसे कर्मोंकी शीघ्र निर्जरा हो जाती हैं" यह वात परमार्थसे कही जावे। भावार्थ यह है कि आत्मासे कर्मोंका सम्बन्ध छट जाना निर्जरा कहलाती है। परंतु जब उत्कृष्ट अद्वैत ध्यानाक्स्थामें किसी भी प्रकार कर्मका सम्बन्ध नहीं, तब छटना किसका ? इसलिये सिद्धयोगी कहो या गतयोगी अथवा अयोगकेवली कहो, उनमें कर्मोंकी निर्जरा होती है, यह कहना व्यवहारनयसे ही है, परमार्थसे नहीं। "॥२५॥

दोहा— ' कटका मैं कर्तार हूँ " यह है क्रिप्ट सम्बन्ध । आप हि ध्याता ध्येय जहुँ, कैसे भिन्न सम्बन्ध ॥ २५ ॥

यहाँपर शिष्यका कहना है कि भगवन ! यदि आत्मद्रव्य और कर्मद्रव्यका अध्यात्मयोगके षलसे बन्ध न होना बतलाया जाता है, तो फिर किस प्रकारसे उन दोनोंमें (आत्मा और कर्मरूप पुद्गल द्रव्योंमें) परस्पर एकके प्रदेशोंमें दृसरेके प्रदेशोंका मिलजाना रूप बंध होगा ? क्योंकि षन्धाभाव तो बंधपूर्वक ही होगा । और बंधका प्रतिपक्षी, संपूर्ण कर्मोंकी विमुक्तावस्था रूप मोक्ष भी जीवको कैसे बन सकेगा ? जो कि अविश्वित्र अविनाशी सुखका कारण होनेसे योगियोंके द्वारा प्रार्थनीय हुआ करता है ? आचार्य कहते हैं—

बध्यते मुच्यते जीवः, सममो निर्ममः क्रमात्। तस्मास्सर्वश्रयत्नेन, निर्ममत्वं विचिन्तयेत्॥ २६॥ अन्वय--सममः निर्ममः जीवः क्रमात् बध्यते मुच्यते तस्मात् सर्वप्रयत्नेन निर्ममत्वं विचिन्तयेत् ।

दीका: — ममेत्यव्ययं ममेदमित्यभिनिवेशार्थभव्ययानामनेकार्थत्वात् तेन सममो ममेदमित्यभिनिवेशाविष्ठो अहमस्येत्यभिनिवेशाविष्ठश्चोपलक्षणत्वात् जीवः कर्मभिर्वध्यते । तथा चोक्तम् —

" न कर्मबहुळं जगन्नचलनात्मक कर्म्म वा न नैककरणानिवान चिद्विद्विष्ठो बन्बक्कत । यदैक्यमुपयोगभृः समुग्यानि रागादिमिः, स एव किल केवलं भवति बन्बहेतुर्नृणाम् "॥२॥—नाटकसमयसारककशाः बन्धोऽधिकारः । —अनगारधर्मामृते षष्ठोऽभ्यायः पृ० २०५

यदैक्यमुपयोगभूमभुपरी अतिराग दिभिः स एव किल केवलं भवति बन्धहेतुनृंणम् । तथा स एव जीवो निर्भमस्तिद्वपरीतस्तैर्भुच्यत इति यथामंग्वयेन योजनाये क्रवादित्सुपात्ताम् । उक्तं च—

" अकिचनोऽहमिस्यास्य, त्रैलोक्याधिपतिर्भवेः । योगिगम्यं तव प्रोक्त, रहस्यं परमासमनः " ॥ ११०॥ —आत्मालुहासनम्

अथवा "रागी वश्नाति कर्माणि, वीतगगो विमुञ्जति । जीवो जिनोपदेशोऽयं, संक्षेपाद्वन्धमोक्षयोः"॥
——ज्ञानाणीवः ५० २४२

यसमादेवी तम्मात्मवीप्रयत्ने । व्राायवधानेन मनोवाकायप्रणिधानेन वा निर्ममत्वे विचिन्तयेत् ।

मतः तायादयो मिलास्तभ्योऽहमपि तत्त्वतः । नाहमेषा किमप्यस्मि ममाप्येते न किंचन ॥ इत्यादि तज्ञानभावनथा मुमुर्झ्वितेपेग भावणेत् । उक्तं च—

"निवृत्ति भावयंद्याविजिर्शृति तदभावतः । न वृत्ति निवृत्तिश्च, तदेव पदमव्ययं" ॥ २३६ ॥-आत्मानुशासनम् अथाह शिष्यः —कर्यं नु नदिति निर्मासविचिन्तनो गयप्रश्नोऽयम् अथ गुरुस्तत्प्रक्रियां मम विचस्य का स्पृद्देति यावदुपदिशति - ॥ २६ ॥

अर्थ---'' ममतावाला जीव बंधता है और ममता रहित जीव मृक्त होता है। इसिलिये हर तरहसे पूरी कोशिशके साथ निर्ममताका ही ख्याल रक्खे। "

विश्वादार्थ अन्ययों के अनेक अर्थ होते हैं, इसिल्ये, "मम" इस अन्ययका अर्थ 'अभिनिवेश 'है, इसिल्ये 'समम' किह्ये 'मेरा यह है ' इस प्रकारके अभिनिवेशवाला जीव भी कर्मों से बँधता है। उपलक्ष्मणसे यह भी अर्थ लगा लेना कि 'मैं इसका हूँ ' ऐसे अभिनिवेशवाला जीव भी बँधता है, जैसा कि अमृतचन्द्राचार्यने समयसारकलशमें कहा है—

" न कर्मबहुलं जगन्न० "

अर्थ—न तो कर्मस्कंघोंसे मरा हुआ यह जगत् बंधका कारण है, और न हलन-चलनादिस्त्प किया ही, न इन्द्रिया कारण हैं, और न चेतन अचेतन पदार्थोंका विनाश करना ही बन्धका कारण है। किन्तु जो उपयोगस्त्पी जमीन रागादिकोंके साथ एकताको प्राप्त होती है, सिर्फ वही अर्थात् जीवोंका रागादिक सहित उपयोग ही बन्धका कारण है। यदि वही जीव निर्मम-रागादि रहित-उपयोगवाला हो जाय, तो कमोंसे छूट जाता है। कहा भी है कि—"अर्किचनोऽह॰" मैं अर्किचन हूँ, मेरा कुछ भी नहीं, बस ऐसे होकर बैठे रहो और तीन लोकके स्वामी हो जाओ। यह तुम्हें बड़े योगियोंके द्वारा जाने जा सकने लायक परमात्माका रहस्य बतला दिया है।

और भी कहा है—"रागी बध्नाति कर्माणि०" रागी जीव कर्मोंको बाँधता है। रागादिसे रहित हुआ जीव मुक्त हो जाता है। बस यही संक्षेपमें बंध मोक्ष विषयक जिनेन्द्रका उपदेश है। जब कि ऐसा है, तब हरएक प्रयत्नसे व्रतादिकोंमें चित्त लगाकर अथवा मन, वचन, कायकी सावधानतासे निर्ममताका ही ख्याल रखना चाहिये "मत्तः कायादयो भिन्नास्०"

"शरीरादिक, मुझसे भिन्न हैं, मैं भी परमार्थसे इनसे भिन्न हूँ, न मैं इनका कुछ हूँ, न मेरे ही ये कुछ हैं। " इत्यादिक श्रुतज्ञानकी भावनासे मुमुक्षुको भावना करनी चाहिये। आत्मानुशासनमें गुणभद्रस्वामीने कहा है।—" निवृत्तिं भावयेत्०"

जबतक मुक्ति नहीं हुई तबतक परद्रव्योंसे हटनेकी भावना करे। जब उसका अभाव हो जायगा, तब प्रवृत्ति ही न रहेगी। बस वही अविनाशी पद जानो।। २६॥

दोहा—मोही बाँघत कर्मको, निर्मोही छुट जाय। यातें गाड़ प्रयत्नसे, निर्ममता उपजाय ॥२६॥

यहाँपर शिष्य कहता है कि इसमें निर्ममता कैसे होवे ? इसमें निर्ममताके चिंतवन करनेके उपायोंका सवाल किया गया है। अब आचार्य उसकी प्रक्रियाको "एकोऽहं निर्ममः०" से प्रारंभ कर "मम विज्ञस्य का स्पृहा०" तकके क्लोकों द्वारा बतलाते हैं।

एकोऽहं निर्ममः शुद्धा, ज्ञानी योगीन्द्रगोचरः। बाह्याः संयोगजा भावा, मत्तः सर्वेऽपि सर्वथा॥ २७॥

अन्वय-अहं एकः निर्ममः शुद्धः ज्ञानी योगीन्द्रगोचरः संयोगजाः सर्वेऽपि भावा मत्तः सर्वथा बाह्याः ।

टीका—द्रव्यार्थिकनयादेकः पूर्वापरपर्यायानुस्यूतो निर्ममो ममेदमहमस्येत्यमिनिवेशशून्यः शुद्धः शुद्धनयादेशद् द्रव्यभावकर्मनिर्मुक्तो ज्ञानी स्वपरप्रकाशस्वभायो योगीन्द्रगोचरोऽनन्तपर्यायविशिष्टतया केवलिनां शुद्धोपयोगमात्रमन्यत्वेन श्रुतकेलिनां च संवेद्योदमात्मात्मि ये तु संयोगाद् द्रव्यकर्मसंचन्धाद्याता मया सह सवान्वं प्राप्ता भावा देहाद्यस्ते सर्वेऽपि मत्तो मत्यकाशास्त्रवया सर्वेण द्रव्यादिप्रकारेण वाह्या भिज्ञाः सन्ति पुनर्भावक एव विमृशति संयोगात्किमिति देहादिभिः संवन्धादेहिनां कि फलं स्यादित्यर्थः । तत्र स्वयमेव समावत्ते,—॥ २७॥

अर्थ—में एक, ममता रहित, ग्रुद्ध, ज्ञानी, योगीन्द्रोंके द्वारा जानने लायक हूँ । संयोगजन्य जितने भी देहादिक पदार्थ हैं, वे मुझसे सर्वया बाहिरी-भिन्न हैं ।

विश्वादार्थ में द्रव्यार्थिकनयसे एक हूँ, पूर्वापर पर्यायोंमें अन्वित हूँ । निर्मम हूँ-' मेरा यह '' मैं इसका ' ऐसे अभिनिवेशसे रहित हूँ । शुद्ध हूँ, शुद्धनयकी अपेक्षासे, द्रव्यकर्म भावकर्मसे

रहित हूँ, केविलियोंके द्वारा तो अनन्त पर्याय सिहत रूपसे और श्रुतकेविलियोंके द्वारा शुद्धोपयोगमात्र-रूपसे जाननेमें आसकने लायक हूँ, ऐसा मैं आत्मा हूँ, और जो संयोगसे-द्रव्यकर्मोंके संम्बन्धसे प्राप्त हुए देहादिक पर्याय हैं, वे सभी मुझसे हर तरहसे (द्रव्यसे गुणसे पर्यायसे) बिल्कुल जुदे हैं ॥२७॥

## दोहा—मैं इक निर्मम शुद्ध हूँ, ज्ञानी योगीगम्य । कर्मोंदयसे भाव सब, मोते पूर्ण अगम्य ॥ २७ ॥

फिर भावना करनेवाला सोचता है कि देहादिकके सम्बंधसे प्राणियोंको क्या होता है ? क्या फल मिलता है ? उसी समय वह स्वयं ही समाधान भी करता है कि—

> दुःखसंदोहभागित्वं, संयोगादिह देहिनाम् । त्यजाम्येनं ततः सर्वं, मनोवाकायकर्मभिः ॥ २८ ॥

अन्वय-इह संयोगात् देहिनां दुःखसंदोहभागित्वं ततः एनं सर्वमनोवावकायकर्मभिः त्यजामि ।

टीका — दुःखानां संदोदः समूद्दस्तद्भागितंव देहिनामिह संसारे संयोगादेहादिसंबन्धान्द्रवेत् । यत्रवैवं तत एनं संयोगं सर्वं निःशेषं त्यजामि । कैः क्रियमाणं, मनोत्राक्कायकर्ममिर्मनोवर्गणाद्यालम्बनेरात्मप्रदेशपरिस्पन्दैस्तैरेव त्यजामि । अयममिषायो मनोवाक्कायान्प्रतिपरिस्पन्दमानानात्मप्रदेशान् भावतो निष्म्धामि । तद्भेदाभेदाभ्यासमूलत्वान सुखदुःखैकफलनिर्वृतिसंस्त्योः । तथा चोक्तम्—

"स्वबुद्धया यत् यह्नीयात्कायवाक्चेतसा त्रयम् । संसारस्तावदेतेषा, तदाभ्यासेन निर्वृतिः" ॥ ६२॥ -समाधिशतकम्

पुनः स एवं विमृशति—पुट्टलेन किल संयोगस्तदपेक्षा मरणादयस्तद्व्ययाः कथं परिह्नियन्त इति । पुद्रलेन देहासमा मूर्त्तद्व्ययाः कथं परिह्नियन्त इति । पुद्रलेन देहासमा मूर्त्तद्व्ययाः कथं परिह्नियन्त इति । पुद्रलेन देहासमा मूर्त्तद्व्येण सह किल आगमे श्रूयमाणो जीवस्य संबन्धोऽस्ति तदपेक्षाश्च पुद्रलस्योगनिमित्ते मरणादयो मृत्युरोगादयः समवन्ति । तद्यथा मरणादयः संभवन्ति । मरणादि संवन्धिन्योगाधा । कथ, केन मावनाप्रकारेण मया परिद्वियन्ते । तदिभिभवः कथं निवार्यत इत्यर्थः । स्वयमेव समाधत्ते,—॥ २८॥

अर्थ—इस संसारमें देहादिकके सम्बंधसे प्राणियोंको दुःख-समृह मोगना पड़ता है—अनन्त हेन्ना मोगने पड़ते हैं, इसिटिये इम समस्त सम्बंधको जो िक मन, वचन, कायकी िक समस्त हुआ करते हैं, मनसे, वचनसे, कायसे छोड़ता हूँ। अभिप्राय यह है िक मन, वचन, कायका आठम्बन टेकर चंचल होनेवाले आत्माके प्रदेशोंको भावोंसे रोकता हूँ। 'आत्मा, मन वचन कायसे भिन्न है, 'इस प्रकारके अभ्याससे सुखरूप एक फलवाले मोक्षकी प्राप्ति होती है, और मन, वचन, कायसे आत्मा अभिन्न है, इस प्रकारके अभ्याससे दुःखरूप एक फलवाले संसारकी प्राप्ति होती है, जैसा िक पुज्यपादस्वामीने समाधिशतकमें कहा है—'' स्वबुद्ध्या यतु गृह्यियात् '

" जबतक शरीर, वाणी, और मन इन तीनोंको ये 'स्व हैं-अपने हैं ' इस रूपमें गृहण करता रहता है। तबतक संसार होता है, और जब इनसे मेद-बुद्धि करनेका अभ्यास हो जाता है, तब सुक्ति होजाती है। "॥ २८॥

### दोहा—प्राणी जा संयोगते, दुःख समूह छहात । याते मन वच काय युत, हूँ तो सर्व तजात ॥ २८ ॥

फिर भावना करनेवाला सोचता है कि पुद्रल—शरीरादिकरूपी मृर्तद्रव्यके साथ जैसा कि आगममें सुना जाता है, जीवका सम्बंध है। उस सम्बंधके कारण ही जीवका मरण व रोगादिक होते हैं, तथा मरणादि सम्बंधी बाधायें भी होती हैं। तब इन्हें कैसे व किस भावनासे हटाया जावे ? वह भावना करनेवाला स्वयं ही समाधान कर लेता है कि—

न मे मृत्युः कुतो भीतिर्न मे न्याधिः कुतो न्यथा। नाहं बास्रो न वृद्धोहं, न युवैतानि पुत्रस्रे॥ २९॥

अन्यय—मे मृत्युर्न, कुतः भीतिः मे व्याधिर्न व्यथा कुतः, अहं न बालः, नाहं वृद्धः, न युना, एतानि पुद्रले ।

टीका—न मे एकोऽहमित्यादिना निश्चितात्मस्वरूपस्य मृत्युः प्राणत्यागो नास्ति । चिन्छक्तिलक्षणभावप्राणाना कदाचिदिष त्यागाभावात् । यदश्च मे मरण नास्ति ततः कुतः कस्मात्मरणकारणात्कृष्णसर्पादेभीतिभैयं मम स्थान्न कुतश्चिदिष त्यागाभावात् । यदश्च मे मरण नास्ति ततः कुतः कस्मात्मरणकारणात्कृष्णसर्पादेभीतिभैयं मम स्थान्न कुतश्चिदिष्ठिकारात् मम व्यथा स्याच्या बालाद्यवस्यो नाहमस्मि ततः क्यं बालाद्यवस्थाप्रभवैः दुःश्वेरिमभूयेय अद्दर्शित सम्बद्धाद्व दृष्टव्यम् । तिर्हे क मृत्युप्रभृतीति स्युरित्याह—एतानि मृत्युप्याधिवालादीनि पुद्रले मूर्चे दहादावेव सम्बन्ति । मृर्वधमत्वादम्ते मयि तेषां नितरामसंभवात् । भूयोऽपि भावक एव स्वयमशाङ्कृते तर्ह्येतान्यासाद्य सुक्तानि पश्चाचापकारिणि भविष्यन्तीति यद्यक्तनीत्या भयादयो मे न भवेयुस्तिहे एतानि देहादिवस्तृत्यासाद्य जन्मप्रभृत्यात्मात्मी यमावेन प्रतिपद्य मुक्तानीदानीं मेदभावनावष्टम्भान्मया त्यक्तानि । चिराभ्यस्तामेदसस्कारवद्यात्यश्चात्तापकराणि किमिती-मानि मयात्मीयानि त्यक्तानीत्यनुद्दायकरीणि मम भविष्यन्ति । अत्र स्वयमेव प्रनिषेधमनुष्यापि ते वहेति यतः—॥ ५९॥

अर्थ मेरी मृत्यु नहीं तब डर किसका ? मुझे व्याधि नहीं, तव पीड़ा कसे ? न मैं वालक हूँ, न बुढ़ा हूँ, न जवान हूँ । ये सब बातें (दशाएं) पुद्रलमें ही पाई जाती हैं ।

विश्वादार्थ—"एकोइं निर्ममः शुद्धः" इत्यादिरूपसे जिसका स्वस्वरूप निश्चित हो गया है, ऐसा जो मैं हूँ, उसका प्राणत्यागरूप मरण नही हो सकता, कारण कि चित्रक्षिक्तप भाव-प्राणोंका कभी भी विछोइ नहीं हो सकता। जब कि मेरा मरण नही, तब मरणके कारणभत काले नाग आदिकोंसे मुझे भय क्यों? अर्थात् मैं किसीसे भी नहीं हरता हूँ। इसी प्रकार वात, पित्त, कफ आदिकी विषमताको व्याधि कहते हैं, और वह मुझे है नहीं, कारण कि वात आदिक मूर्त-पदार्थसे ही सम्बंध रखनेवाले हैं। जब ऐसा है, तब ज्वर आदि विकारोंसे मुझे व्यथा तकलीफ कैसी? उसी तरह में बाल वृद्ध आदि अवस्थाओंसे पैदा होनेवाले दु:खों-क्लेगोंसे मैं कैसे दु:खी हो सकता हूँ? अच्छा यदि मृत्यु वगैरह आत्मामें नहीं होते, ते। किसमें होते हैं? इसका जबाब यह है कि 'एतानि पुद्धले ' ये मृत्यु-व्याधि और बाल वृद्ध

आदि दशाएं पुद्रल-मृर्त शरीर आदिकोंमें ही हो सकती हैं। कारण कि ये सब मृर्तिमान पदार्थोंके धर्म हैं। मैं तो अमृर्त हूँ, मुझमें वे कदापि नहीं हो सकतीं।

> दोहा—मरण रोग मोमें नहीं, तातें सदा निशंक। बाल तहण नहि बृद्ध हूँ, ये सब पुद्रल अंक॥ २९॥

फिर भी भावना करनेवाला खुद शंका करता है, कि यदि कही हुई नीतिके अनुसार मुझे भय आदि न होवे न सही परन्तु जो जन्मसे लगाकर अपनाई गई थी और भले ही जिन्हें मैंने भेद-भावनाके बलसे छोड़ दिया है, ऐसी देहादिक वस्तुएँ, चिरकालके अभ्यस्त-अभेद संस्कारके वशसे पश्चात्ताप करनेवाली हो सकती हैं कि 'अपनी इन चीजोंको मैंने क्यों छोड़ दिया ?'

भावक-भावना करनेवाला स्वयं ही प्रतिबोध हो सोचता है कि नहीं, ऐसा नहीं हो सकता है, कारण कि—

> भुक्तोिन्झता सुहुर्मोहान्मया सर्वेऽपि पुद्गलाः। उच्छिष्टेष्विव तेष्वद्य, मम विश्वस्य का स्पृहा॥ ३०॥

अन्वय—मोहात् सर्वेऽपि पुद्रलाः मया मुहुर्भुक्तोज्झिताः उच्छिप्टेष्विव तेपु अद्य विज्ञस्य मम का स्पृहा ।

टीका—मोहादिवद्यावेशवशादनादिकाळ कर्मादिभावेनोतादाय सर्वे पुद्रला मया संमारिणा जीवेन वार वार पूर्वमनुभूताः पश्चाञ्च नीरसीकृत्य त्यक्ताः यतश्चेव तत उच्छिष्टेष्टिय मोजनगन्धमादशादिषु स्वय भुम्त्वा त्यक्तेषु यथा छोकस्य तथा मे संप्रति विज्ञस्य तत्त्वज्ञानपरिणतस्य तेषु फेलैं:कर्ष्पेषु पुद्रलेषु का स्पृहा ? न कदाचिद्रि । वत्स ! त्वया मोक्षार्थिना निर्ममत्वं विचिन्तयिक्यम् । अत्राह शिष्यः । अय कयं ते निक्ष्यन्त इति । अयेति प्रश्ने केन प्रकारेण पुद्रला जीवेन नियतसुपादीयन्ते इत्यर्थः । गुक्राह — ॥ ३० ॥

अर्थ—मोहसे मैंने समस्त ही पुन्लोंको बार बार भोगा, और छोड़ा। भोग भोगकर छोड़ दिया। अब जुठनके लिए (मानिन्द) उन पदार्थीमें मेरी क्या चाहना हो सकती है ? अर्थात उन भोगोंके प्रति मेरी चाहना-इच्छा ही नहीं है।

विश्वादार्थ — अविद्यां के आवेशके वंशमें अनादिकालसे ही मुझ संसारीजीवने कर्म आदिके रूपमें समस्त पुद्गलोंको बार बार पहिले भोगा, और पीछा उन्हें नीरस (कर्मत्वादि रहित) कर करके छोड़ दिया। जब ऐसा है, तब स्वयं भोगकर छोड़ दिये गये ज़ॅंठन-उच्छिष्ट मोजन, गन्ध. मालादिकोंमें जैसे लोगोंको फिर भोगनेकी रष्टहा नहीं होती, उसी तरह इस समय तत्वज्ञानसे विशिष्ट हुए मेरी उन छिनकी हुई रेंट (नाक) सरीखे पुद्रलोंमें क्या अभिलाषा हो सकती है ? नहीं नहीं, हरगिज नहीं। भैया! जब कि तुम मोक्षार्थी हो तब तुम्हें निर्ममत्वकी ही भावना करनी चाहिये॥ ३०॥

१ फेलाभुक्तसमुज्झितम् । अ. । भुक्त्वा त्यक्तमित्यर्थः ।

# दोहा—सब पुत्रसको मोहसे, भोग भोगकर त्याग । में ज्ञानी करता नहीं, उस उच्छिप्टमें राग ॥ ३०॥

यहाँपर शिष्य कहता है कि वे पुद्रल क्यों बँध जाते हैं ? अर्थात जीवके द्वारा पुद्रल क्यों और किस प्रकारसे हमेशा बन्धको प्राप्त होते रहते हैं ?

आचार्य उत्तर देते हुए कहते हैं:---

## कर्म कर्मिहिताबन्धि, जीवो जीवहितस्पृहः। स्वस्वप्रभावभृयस्त्वे, स्वार्थं को वा न वाञ्छति ॥ ३१ ॥

अन्वय—कर्म, कर्मिह्ताबन्धि, जीवः जीवहितस्पृहः स्वस्वप्रभावभूयस्त्वे स्वार्थे को वा न वाञ्छति ।

" कत्थिव बिलेओ जीवो, कत्थिव कम्माइ हुंति बिलेयाइ । जीवस्स य कम्मस्स य, पुल्वविषदाइ बहराइ ॥ " इत्यमिधानात्यूर्वोपार्जितं बलवत्कर्म कर्मणः स्वस्येव हितमाबधाति जीवस्यौदयिकादिभावमुद्धाव्य नवनवकर्माधायकत्वेन स्वसंतानं पुष्णातीत्यर्थः । तथा चोक्तम्—

" जीवकृतं परिणामं, निमित्तमात्रं प्रपद्य पुनरन्ये । स्वयमेव परिणमन्तेऽत्र पुद्गकाः कर्ममावेन " ॥ १२ ॥
— पुरुषार्यसिद्ध्यपायः

"गरिणममानस्य चितश्चिदात्मकैः स्वयमिष स्वकैर्मावैः। भवति हि निमित्तमात्रं, पौद्रलिकं कर्म तस्यापि' ॥१३॥ — पुरुषार्थसिद्धयुपायः

तथा जीवः कालादिलन्धा बलवानात्मा जीवस्य स्वस्यैव हितमनन्तसुखहितुत्वेनोपकारकं मोश्वमाकाङ्श्वति । अत्र दृष्टान्तमाइ-स्वस्वेत्यादि निजनिजमाइात्म्यबहुतरत्वे छति स्वायं स्वस्योपकारक वस्तु को न वञ्ङ्लति सर्वोप्यमिलव-नीत्यर्थः । ततो विद्धि कर्माविष्टो जीवः कर्मे छचिनोतीति । यतश्चैवं ततः — ।। ३१ ॥

अर्थ — कर्म कर्मका हित चाहते हैं। जीव जीवका हित चाहता है। सो ठीक ही है, अपने अपने प्रभावके बढ़नेपर कौन अपने स्वार्थको नहीं चाहता। अर्थात् सब अपना प्रभाव बढ़ाते ही रहते हैं।

विदादार्थ—कभी जीव बलवान होता तो कभी कर्म बलवान हो जाते हैं। इस तरह जीव और कर्मोंका पिहलेसे (अनादिसे) ही बैर चला आरहा है। ऐसा कहनेसे मतलब यह निकला कि पूर्वोपार्जित बलवान द्रव्यकर्म, अपना यानी द्रव्यकर्मका हित करता है अर्थात द्रव्यकर्म, जीवमें औदियक आदि भावोंको पैदा कर नये द्रव्यकर्मोंको ग्रहणकर अपनी संतानको पृष्ट किया करता है, जैसा कि अमृतचन्द्राचार्यने पुरुषार्थसिद्धचुपायमें कहा है—" जीवकृतं परिणामं०" "परिणममानस्य०"

जीवके द्वारा किये गये परिणाम जो कि निमित्तमात्र हैं, प्राप्त करके जीवसे विभिन्न पुद्रल, खुद ब-खुद कर्मरूप परिणम जाते हैं। और अपने चेतनात्मक परिणामोंसे स्वयं ही परिणमनेवाले

जीवके लिये वह पौद्गलिककर्म सिर्फ निमित्त बन जाता है । तथा कालादि लिब्बसे बलवान् हुआ जीव अपने हितको अनन्त सुखका कारण होनेसे उपकार करनेवाले स्वात्मोपलिब्बस्प मोक्षको चाहता है। यहाँपर एक स्वभावोक्ति कही जाती है कि "अपने अपने माहात्म्यके प्रभावके बढ़नेपर स्वार्थको अपनी अपनी उपकारक वस्तुको कौन नहीं चाहता ? सभी चाहते हैं।। ३१।।

दोहा—कर्म कर्महितकार है, जीव जीवहितकार। निज प्रभाव बल देखकर, को न स्वार्थ करतार॥ ३१॥

इसिलिये समझो कि कर्मोंसे बँधा हुवा प्राणी कर्मीका संचय किया करता है। जबिक ऐसा है तब----

> परोपकृतिमुत्सुज्य, स्वोपकारपरो भव । उपकुर्वन्परस्याज्ञो, दृश्यमानस्य स्लोकवत् ॥ ३२ ॥

अन्यय—परोपकृतिं उत्सृज्य स्वोपकारपरो भव दृश्यमानस्य परस्य उपकुर्वन् अज्ञः लोकवत् । टीका —परस्य कर्मणो देहादेवां अविद्यावशात् क्रियमाणमुगकार विद्याभ्यासेन स्ववस्वात्मानुग्रहप्रधानो भव त्वम् । क्रिकुर्वन्सन्, उपकुर्वन् । कस्य, परस्य सर्वथा स्वस्माद्वाह्यस्य दृश्यमानस्यिन्द्रियेरनुभ्यमानस्य देहादेः । किंविशिष्ठो यतस्त्वं अज्ञस्तस्वानभिज्ञः किवल्लोकवत् । यथा लोकः पर परत्वेनाजानंस्तस्योपकुर्वेचपि तं तत्थेन ज्ञात्वा तदुपकार त्यक्ता स्वोपकारपरो भवत्येव त्वमपि भवेत्यर्थः । अथाह शिष्यः । कथं तयोविशेष इति केनोपायेन स्वपस्योभेंदो विज्ञायेत । तद्धि ज्ञातुश्च कि स्यादित्यर्थः । गुक्राह्— ॥ ३२ ॥

अर्थ—परके उपकार करनेको छोड़कर अपने उपकार करनेमें तत्पर हो जाओ । इंद्रियोंके द्वारा दिखाई देते हुए शरीरादिकोंका उपकार करते हुए तुम अज्ञ ( वास्तविक वस्तुस्थितिको न जाननेवाले) हो रहे हो। तुम्हें चाहिये कि दुनियाँकी तरह तुम भी अपनी मलाई करनेमें लगो।

विदादार्थ—पर किय कर्म अथवा शरीरादिक, इनका अविद्या-अज्ञान अथवा मोहके वशसे जो उपकार किया जाता रहा है, उसे विद्या सम्यग्ज्ञान अथवा वीतरागताके अभ्याससे छोड़कर प्रधानतासे अपने (आत्माके) उपकार करनेमें तत्पर हो जाओ। तुम सर्वथा अपने (आत्मा) से बाह्य इन्द्रियोंके द्वारा अनुभवमें आनेवाले इन शरीरादिकोंकी रक्षा करना आदि रूप उपकार करनेमें लगे हुए हो। इसलिये मालूम पड़ता है कि तुम अज्ञ (वस्तुओंके वास्तविक स्वरूपसे अजान) हो। सो जैसे दुनियाके लोग जबतक दूसरेको दूसरे रूपमें नहीं जानते, तबतक उनका उपकार करते हैं। परन्तु ज्यों ही वे अपनेको अपना और दूसरेको दूसरा जानते हैं, उनका (दूसरोंका) उपकार करना छोड़कर अपना उपकार करनेमें लग जाते हैं। इसी प्रकार तुम भी तत्त्वज्ञानी बनकर अपनेको स्वाधीन शुद्ध बनाने रूप आत्मोपकार करनेमें तर्पर हो जाओ।। ३२।।

दोहा—प्रगट अन्य देहादिका, मूढ़ करत उपकार। सज्जनवत् या भूळ को, तज कर निज उपकार ॥ ३२ ॥ यहाँपर शिष्य कहता है कि किस उपायसे अपने और परमें विशेषता (भेद) जानी जाती है, और उसके जाननेवालेको क्या होगा? किस फलकी प्राप्ति होगी? आचार्य कहते हैं—

## गुरूपदेशादभ्यासात्संवित्तेः स्वपरान्तरम् । जानाति यः स जानाति, मोक्षसौख्यं निरन्तरम् ॥ ३३ ॥

अन्वय -यः गुरूपदेशात् अभ्यासात् संवित्तेः स्वपरान्तरं जानाति स मोक्षसौख्यं निरन्तरं जानाति

टीका—यो जानाति । किं तस्वपरान्तर आत्मपरयोमेंदं यः स्वात्मानं परसमिद्धलं पद्यतीस्वर्षः । कुतः संवित्तेर्रेश्वणतः स्वरुक्षानुभवात् । एषोपि कुतः, अभ्यासात् अभ्यासभावनातः । एषोपि गुरूपदेशात् धर्मा वार्यस्यान्समश्च सुदृढस्वप्यविवेकज्ञानात्यादकवाक्यात् स तथान्यापे ढस्वात्मानुभविता मोश्वसीख्यं निरन्तरमविच्छित्रमनुभवित । कमेविविकानुभाव्यविनामावित्वात्तरस्य । तथा चोक्तं नत्यानुशासने,—

" तदेवानुभवश्रायमेकामं परमृच्छति । तथात्माधीनमानन्दमेति वाचामगोचरम्" ॥१७०॥-तत्त्वानुज्ञासनम् ॥ अथ शिष्यः पृच्छति-कस्तत्र गुरुरिति तत्र मोक्षसुखानुभवविषये । गुरुराह— ॥ ३३ ॥

अर्थ-जो गुरुके उपदेशसे अन्यास करते हुए अपने ज्ञान (स्वसंवेदन) से अपने और परके अन्तर को (भेदको ) जानता है। वह मोक्षसम्बंधी सुखका अनुभवन करता रहता है।

विश्वतार्थ—गुरु किह्ये धर्माचार्य अथवा गुरु किह्ये स्वयं आत्मा, उसके उपदेशसे सुदृदृ स्वार विवेक ज्ञानके पैदा करनेवाले वाक्योंके और उसके अनुसार अभ्यास करना चाहिये। वार वार अभ्यास करनेसे संवित्ति-अपने लक्ष्यका अनुभव होने लगता है। उस संवित्ति (स्वसंवेदन) के द्वारा जो स्वात्माको परसे भिन्न जानता देखता है, भिन्न आत्माका अनुभव करनेवाला मोक्ष-सुखको िस्तर-हमेशा विच्छेद रहित अनुभव करने लग जाता है। क्योंकि वह मोक्ष-सुखका अनुभव, कर्मोंसे भिन्न आत्माका अनुभवन करनेवालोंको होता है, अन्योंको नहीं। जैसा कि तत्वानुशासनमें कहा है—" तदेवानुमंवरचाय०,"

उस आत्माका अनुभवन करते हुए यह आत्मा, उत्कृष्ट एकाग्रताको प्राप्त कर लेता है, और इसी तरह मन तथा वाणीके अगोचर अथवा वचनोंमे भी न कहे जा सकनेवाले स्वाधीन आनन्दको प्राप्त कर लेता है। ३३॥

दोहा—गुरु उपदेश अभ्याससे, निज अनुभवसे भेद। निज पर को जो अनुभवे, ठहें स्वसुख वेखेद॥ ३३॥

आगे शिष्य प्रछता है कि मोक्ष-सुखके अनुमवके विषयमें कीन गुरु होता है शाचार्य कहते हैं— स्वस्मिन् सद्भिलाषित्वादभीष्टज्ञापकत्वतः । स्वयं हितप्रयोक्तत्वादात्मैव गुरुरात्मनः ॥ ३४ ॥

अन्वय—स्वयं स्वस्मिन् सद्भिलाषित्वात् अभीष्टज्ञापकत्वतः हितप्रयोक्तृत्वात् आत्मनः आत्मा एव ग्ररुः अस्ति । टीका—यः खल्ज शिष्यः सदा अभीक्ष्णं कल्याणममिल्जिति तेन जिज्ञास्य तहुपायं तं ज्ञापयति । तत्र चाप्रवर्त्तमान तं प्रवर्त्त्यति स किल गुरुः प्रसिद्धः । एव च सत्यासमः आत्मैव गुरुः स्यात् । कृत इत्याह—स्वयमात्मना स्वित्तम्मोध्यस्रुखाभिकाविण्यात्मनि सत् प्रशस्त मोध्यसुख्यमभीक्षणममिल्जिति । मोध्यसुखं मे संपद्यतामित्याकाक्ष्रवित्येवं भयात् । तथाभीष्टस्यात्मना जिज्ञास्यमानस्य मोध्यसुखोपायस्यात्मविषये ज्ञापकत्वादेष मोध्यसुखोपायो मया सेव्य इति बोधकत्वात् । तथाहि त मोध्यसुखोपाये स्वयं स्वस्य प्रयोकतृत्वात् । अत्मिन्ससुद्धंभे मोध्यसुखोपाये दुरात्मज्ञात्मन्त्वयम् मद्यापि न प्रवृत्त इति । तत्रावर्त्तमानस्यात्मनः प्रवर्त्तकत्वात् । अथ शिष्यः साक्षेपमाह् । एव नान्योपास्तिः प्रामोतिति भगवकुक्तनीत्या परस्परगुरुत्वे निश्चिते सित धर्माचार्योदिसेवनं प्राप्नोति मुमुश्चंः । मुमुश्चणा धर्माचार्योदिः सेव्यो न भवतीति भावः । न चैवमेतदिति वाच्यपपसिद्धान्तप्रसङ्गादिति वदन्त प्रत्याह,—॥ ३४ ॥

अर्थ---जो सनका कल्याणका वांछक होता है, चाहे हुए हितके उपायोंको जतलाता है, तथा हितका प्रवर्तक होता है, वह गुरु कहलाता है। जब आत्मा स्वयं ही अपनेमें सल्की --क्रन्याणकी यानी मौक्ष-मुखकी अभिलाषा करता है, अपने द्वारा चाहे हुए मोक्ष-मुखके उपायोंको जतलानेवाला है, तथा मोक्ष-मुखके उपायोंमें अपने आपको प्रवर्तन करानेवाला है, इसलिये अपना (आत्माका) गुरु आप (आत्मा) ही है।

विदादार्ध—यह आत्मा स्वयं ही जब मोक्ष सुखाभिलापी होता है, तब सत्की यानी मोक्ष-सुखकी हमेशा अभिलापा करता रहता है कि मुझे मोक्ष-सुख प्राप्त हो जावे। इसी तरह जब स्वयं आत्मा मोक्ष-सुखके उपायोंको जानना चाहता है, तब यह स्वयं मोक्षके सुखके उपायोंको जतलानेवाला बन जाता है कि यह मोक्ष-सुखके उपाय मुझे करना चाहिये। इसी तरह अपने आपको मोक्ष-उपायमें लगानेवाला भी वह स्वयं होजाता है, कि इस सुदुर्लभ मोक्ष सुखोपायमें हे दुरात्मन आत्मा! तुम आजतक अर्थात अभीतक भी प्रवृत्त नहीं हुए। इस प्रकार अभीतक न प्रवर्तनेवाले आत्माका प्रवर्तक भी हुआ करता है। इसिलये स्वयं ही आत्मा अपने कल्याणका चाहनेवाला, अपनेको सुखोपाय बतलानेवाला, और सुखोपायमें प्रवृत्ति करनेवाला होनेसे अपना गुरु है॥ ३४॥

#### दोहा—आपिंह निज हित चाहता, आपिंह स्नाता होय । आपिंह निज हित प्रेरता, निज गुरु आपिंह होय ॥ ३४ ॥

यहाँपर शिष्य आक्षेप सहित कहता है कि इस तरह तो अब अन्य दृसरोंकी क्यों सेवा करनी होगी ? बस जब आपसमें खुदका खुद ही गुरु बन गया, तब धर्माचार्यादिकोंकी सेवा मुमुक्षुओंको नहीं करनी होगी । ऐसा भी नहीं कहना चाहिये, कि हाँ ऐसा तो है ही, कारण कि वैसा माननेसे अपसिद्धान्त हो जायगा। ऐसे बोठनेवाठे शिष्यके प्रति आचार्य जवाब देते हैं—

नाज्ञो विज्ञत्वमायाति, विज्ञो नाज्ञत्वमृच्छति । निमित्तमात्रमन्यस्तु, गतेर्धर्मास्तिकायवत् ॥ ३५ ॥ अन्यय-अज्ञः विज्ञत्वं न आयाति विज्ञः अज्ञत्वं न ऋच्छति गतेर्धर्मास्तिकायवत् अन्यस्तु निभित्तमात्रम् ।

टीका-भद्र ! अशस्तत्वज्ञानोत्पत्ययोग्योऽभव्यादिर्विशत्वं तत्वज्ञत्वं धर्माचार्यादुपदेशसङ्खणापि न गच्छति । तथा चोक्तम्---

" स्वामाविकं हि निष्पत्ती, क्रियागुणमपेक्यते । न ब्यापारशतेनापि-शुक्तवत्पाठ्यते वकः " ॥
तथा विशस्तत्वज्ञानपरिणतो अञ्चलं तत्त्वज्ञानात्परिश्रशमपायसहस्रेणापि न गच्छति । तथा चोक्तम्—
" वज्रे पतत्यपि भयद्रतिबश्चछोके, मुक्ताष्विन प्रशमिनो न चलन्ति योगात् ।

बोधप्रदीपहतमोहमहान्वकाराः, सम्यग्टराः किमुत शेषपरीषहेषु "॥ ६३॥-पद्मनन्दिपञ्चविशतिका पृ० ३३

नन्वेवं बाह्यनिमित्तक्षेयः प्रामोतीत्यत्राह् । अन्यः पुनर्गुरुविषक्षादिः प्रकृतार्थसमुरगदभ्रंशयोर्निमित्तमात्रं स्यात्तत्र योग्यताया एव साक्षात्साक्कस्वात् । कस्याः को यथेत्यत्राह् , गतेरित्याद् । अयमर्थी-यथा युगपद्भाविगति-परिणामोन्मुखाना भावाना स्वकीया गतिशक्तिरेव गतेः साक्षाज्जनिका तद्वैकस्य तस्याः सहकारिकारणमात्र स्यादेवं प्रकृतेऽपि अतो व्यवहारादेव गुर्वादेः शुश्रूषा प्रतिपत्तव्या । अथाह शिष्यः—अभ्यासः कथमित । अभ्यासप्रयोगोपाय-प्रभोऽयम् । अभ्यासः कथ्यतः इति कत्त्रित्यादः । तत्राभ्यासः स्यात् भूयोभूयः प्रवृत्तित्रक्षणत्वेन सुप्रसिद्धत्व।त्तस्य स्यानियमादिक्रपेणोपदेशः क्रियत इत्यर्थः । एवं संवित्तिक्व्यत इत्युत्तरपातिनकाया अपि व्याख्यानमेतत्याठापेक्षया द्रष्टव्यम् । तथा च गुरोरवैते वाक्ये व्याख्येये । शिष्यबोधार्थं गुरुराह—॥ ३५ ॥

अर्थः—तत्त्वज्ञानकी उत्पत्तिके अयोग्य अभव्य आदिक जीव, तत्त्वज्ञानको धर्मा-चार्यादिकोंके हजारों उपदेशोंसे भी नहीं प्राप्त कर सकता है। जैसा कि कहा गया है "स्वाभाविकं हि निष्पत्ती"

" कोई भी प्रयत्न कार्यकी उत्पत्ति करनेके लिये स्वाभाविक गुणकी अपेक्षा किया करता है। सैकड्डों व्यापारेंसि भी बगुला तोतेकी तरह नहीं पढ़ाया जा सकता है।"

इसी तरह तत्त्वज्ञानी जीव, तत्त्वज्ञानसे छूटकर हजारों उपायोंके द्वारा भी अज्ञत्वको प्राप्त नहीं कर सकता। जैसा कि कहा गया है—'' वज्रे पतत्यिप॰ ''

"जिसके कारण भयसे घबराई हुई सारी दुनियाँ मार्गको छोड़कर इधर उधर भटकने लग जाय, ऐसे वज्रके गिरनेपर भी अतुल शांतिसम्पन्न योगिगण योगसे (ध्यानसे) चलायमान नहीं होते। तब ज्ञानरूपी प्रदीपसे जिन्होंने मोहरूपी महान् अन्धकारको नष्ट कर दिया है, ऐसे सम्यग्दिष्ट जीव क्या शेष परीषहोंके आनेपर चलायमान हो जायँगें? नहीं, वे कभी भी चलायमान नहीं हो सकते हैं।"

यहाँ शंका यह होती है कि यों तो बाह्य निमित्तोंका निराकरण ही हो जायगा ? इसके विषयमें जवाब यह है कि अन्य जो गुरु आदिक तथा शत्रु आदिक हैं, वे प्रकृत कार्यके उत्पादनमें

१ सामध्यस्य ।

तथा विध्वंसनमें सिर्फ निमित्तमात्र हैं। वास्तवमें किसी कार्यके होने व बिगड़नेमें उसकी योग्यता ही साक्षात् साधक होती है। जैसे एक साथ गतिरूप परिणामके लिये उन्मुख हुए पदार्थोंमें गतिकी साक्षात् पैदा करनेवाली उन पदार्थोंकी ही गमन करनेकी शक्ति है। क्योंकि यदि पदार्थोंमें गमन करनेकी शक्ति न होवे तो उनमें किसीके द्वारा भी गित नहीं की जा सकती। धर्मास्तिकाय तो गित करानेमें सहायकरूप द्रव्यविशेष है। इसलिये वह गितके लिये सहकारी कारणमात्र हुआ करता है। यही बात प्रकृतमें भी जाननी चाहिये। इसलिये व्यवहारसे ही गुरु आदिकोंकी सेवा शुश्रृषा आदि की जानी चाहिये।। ३५।।

### दोहा—मूर्ख न झानी हो सके, झानी मूर्ख न होय। निमित्त मात्र पर जान, जिमि गति धर्मतें होय ॥३५॥

अब शिष्य कहता है कि 'अन्यास कैसे किया जाता है?' इसमें अन्यास करनेके उपायोंको पूछा गया है। सो अन्यास और उसके उपायोंको कहते हैं। बार बार प्रवृत्ति करनेको अन्यास कहते हैं। यह बात तो मलीभाँति प्रसिद्ध ही है। उसके लिये स्थान कैसा होना चाहिए? कैसे नियमादि रखने चाहिये? इत्यादि रूपमे उसका उपदेश किया जाता है। इसी प्रकार साथमें संवित्तिका भी वर्णन करते हैं।

## अभवचित्तविक्षेप, एकान्ते तत्त्वसंस्थितः । अभ्यस्येदभियोगेन, योगी तत्त्वं निज्ञात्मनः ॥ ३६॥

अन्वय-अभवन्चित्तविक्षेपः तत्त्वत्संस्थितः योगी निजात्मनः तत्त्वं एकान्ते अभियोगेन अभ्यस्येत् ।

टीका—अभ्यस्येद्धावयेत्कोसी, योगी संयमी। कि, तत्त्वं याथात्म्यं। कस्य, निकात्मनः। केन, अभियोगेन आलस्यनिद्धादिनिरासेन। क, एकान्ते योग्यशून्यगृहादी। किविशिष्टः सन्, अभवजनायमानिश्चतस्य मनसो विक्षेपो रागादिसंक्षोभो यस्य सोऽयमिः स्त्रंभूतः सन्। किभूतो भूत्वा, तथाभूत इत्याह। तत्त्वसंस्थितस्तत्ते हेये उपादेये च गुक्तदेशानिश्चल्रधीः यदि वा तत्त्वेन साध्ये वस्तुनि सम्यक् स्थितो यथोक्तकायोत्सर्गादिना व्यवस्थितः। अथाह शिष्यः सवित्तिरिति। अभ्यासः कथमित्यनुवर्त्यते नायमर्थः संयम्यते। भगवन्नुक्तलक्षणा संवित्तिः प्रवर्तमाना केनोपायेन योगिनो विज्ञायते कथं च प्रतिक्षणं प्रकर्षमापद्यते। अज्ञाचार्यो वक्ति। उच्यत इति। धीमन्नाकर्णय वर्ण्यते तिल्लक्षं तावन्मयेत्यर्थः॥ ३६॥

अर्थ--जिसके चित्तमें क्षोभ नहीं है, जो आत्मा स्वरूप रूपमें स्थित है, ऐसा योगी सावधानीपूर्वक एकान्त स्थानमें अपने आत्माके स्वरूपका अभ्यास करे।

विश्वादार्थ नहीं हो रहे हैं चित्तमें विश्वेप-रागादि विकल्प जिसको ऐसा तथा हेय-उपादेय तत्त्वोंमें गुरुके उपदेशसे जिसकी बुद्धि निश्चल हो गई है, अथवा परमार्थस्पसे साध्यमृत वस्तुमें मले प्रकारसे—यानी जैसे कहे गये हैं, वैसे कायोत्सर्गादिकोंसे व्यवस्थित हो गया है, ऐसा योगी अपनी आत्माके ठीक ठीक स्वरूपका एकान्त स्थानमें—योगीके लिये योग्य ऐसे छन्य गृहोंमें ? पर्वतोंकी गुहा कंदरादिकोंमें, आलस्य निद्रा आदिको दूर करते हुए अभ्यास करे ॥ ३६ ॥

### दोहा—क्षोभ रहित एकान्त में, तत्त्वज्ञान चित घाय। सावधान हो संयमी, निज स्वरूपको भाय॥ ३६॥

यहाँपर शिष्य पृष्ठता है, कि भगवन ! जिसका लक्षण कहा गया है ऐसी ' संवित्ति हो रही है। ' यह बात योगीको किस तरहसे मालूम हो सकती है ? और उसकी हरएक क्षणमें उन्नति हो रही है, यह भी कैसे जाना जा सकता है ? आचार्य कहते हैं कि हे धीमन ? सुनो मैं उसके चिन्हका वर्णन करता हूँ—

## यथा यथा समायाति, संवित्ती तत्त्वमुत्तमम्। तथा तथा न रोचन्ते, विषयाः सुरुभा अपि॥ ३७॥

**अन्वय**---यया यया संवित्तौ उत्तमं तत्त्वं समायाति तया तथा सुलभा अपि विषया न रोचन्ते ।

टीका—येन येन प्रकारेण संवित्तौ विशुद्धाःमस्वरूपं सामुख्येनागच्छति योगिनः तथा तथानायाससम्या अपि रम्येन्द्रियार्थो भोग्यबुद्धि नोत्पादयन्ति।महासुखस्कावऽस्पसुखकारणानाः स्रोकेऽस्यनादरणीयस्वदर्शनात्। तथा चोक्तम्—

"शमसुखशीलितमनसामशनमिप द्वेषमेति किमु कामाः। स्थलमिप दहति झषाणां किमङ्ग पुनरङ्गमङ्गाराः॥१॥" अतो विषयाविदेव योगिनः स्वात्मसंवित्तेर्गमिका तद्भावे तद्भावात् प्रकृष्यमाणाया च विषयाविद्यौ स्वात्मसवित्तिः प्रकृष्यते। तद्यथा—॥ ३७॥

अर्थ—ज्यों ज्यों संवित्ति (स्वानुभव ) में उत्तम तत्त्वरूपका अनुभवन होता है, त्यों त्यों उस योगीको आसानीसे प्राप्त होनेवाले भी विषय अच्छे नहीं लगते ।

विश्वादार्थ—जिस जिस प्रकारसे योगीकी संवित्तिमें (स्वानुभवस्प संवेदनमें) शुद्ध आत्माका स्वस्त्प झलकता जाता है, सम्मुख आता है, तैसे-तैसे विना प्रयाससे, सहजमें ही प्राप्त होनेवाले रमणीक इन्द्रिय विषय भी योग्य बुद्धिको पैदा नहीं कर पाते हैं। ठीक ही है, दुनियाँमें भी देखा गया है कि महान सुखकी प्राप्त होजानेपर अल्प सुखके पैदा करनेवाले कारणोंके प्रति कोई आदर या-ग्राह्य-भाव नहीं रहता है। ऐसा ही अन्यत्र भी कहा है—
"शमसुखशीलितमनसा०"

"जिनका मन शांति-सुखसे सम्पन्न है, ऐसे महापुरुषोंको भोजनसे भी द्वेष हो जाता है, अर्थात् उन्हें भोजन भी अच्छा नहीं ठगता। फिर और विषय भोगोंकी तो क्या चलाई ? अर्थात् जिन्हें। भोजन भी अच्छा नहीं लगता, उन्हें अन्य विषय-भोग क्यों अच्छे लग सकते हैं ? अर्थात् उन्हें अन्य विषय-भोग रुचिकर प्रतीत नहीं हो सकते। हे वत्स ! देखो, जब मछलीके अंगोंको जमीन ही जला देनेमें समर्थ है, तब अग्निक अंगारोंका तो कहना ही क्या ? वे तो जला ही देंगे। इसलिये विषयोंकी अरुचि ही योगीकी स्वात्म-संवित्तिको प्रकट कर देनेवाली है।"

स्वात्म-संवित्तिके अभाव होनेपर विषयोंसे अरुचि नहीं होती और विषयोंके प्रति अरुचि बढ़नेपर स्वात्म-संवित्ति भी बढ़ जाती है ॥ ३७॥

> दोहा — जस जस आनम तत्त्वमें, अनुभव आता जाय ॥ तस तस विषय सुलभ्य भी, ताको नहीं सुहाय ॥ ३७ ॥

उपरिलिखित भावको और भी स्पष्ट करते हुए आचार्य कहते हैं--

यथा यथा न रोचन्ते, विषयाः सुलभा अपि । तथा तथा समायाति, संवित्तौ तत्त्वमुत्तमम् ॥ ३८ ॥

अन्वय---यथा यथा सुलभा अपि विषयाः न रोचन्ते तथा तथा उत्तमं तत्त्वं संवित्तौ समायाति।

अत्रापि पूर्वबद्वयाख्यानम् । तथा चौक्तम्---

" विरम किमपरेणाकार्यकोलाहलेन, स्वयमपि निमृतः सन्पश्य पण्मासमेकम्।

हृदयसरित पुंसः पुद्रलाद्भिन्नधाम्नो, ननु किमनुप्ठिष्धर्माति कि चोपलिष्धः "।। २ ॥-नाटकसमयसार-कलशाः जीवाजीवाधिकारः।

प्रकृष्यमाणायां च स्वात्मसंवित्तौ यानि चिह्नानि स्युस्तान्याकणेय । यथा---।। ३८ ॥

अर्थ—ज्यों ज्यों सहजमें भी प्राप्त होनेवाल इन्द्रिय पिपय भाग रुचिकर प्रतीत नहीं होते हैं, त्यों त्यों स्वात्म-संवेदनमें निजात्मानुभवनकी परिणति वृद्धिको प्राप्त होती रहती है।

विश्वादार्थ — विषय भोगोंके प्रति अरुचि भाव ज्यों ज्यों वृद्धिको प्राप्त होते हैं त्यों त्यों योगीके स्वात्म-संवेदनमें निजात्मानुभवनकी परिणित वृद्धिको प्राप्त होती रहती है। कहा भी है— " विरम किमपरेणा०"

आचार्य शिष्यको उपदेश देते हैं, हे वत्स ' ठहर, व्यर्थके ही अन्य कोलाहलोंसे वया लाभ ? निश्चिन्त हो छह माम तक एकान्त में, अपने आपका अवलोकन तो कर । देख, हृदयस्पी सरोवर में पुद्रलसे भिन्न तेजवाली आन्माकी उपलब्धि (प्राप्ति) होती है, या अनुगलब्धि (अप्राप्ति)॥ ३८॥

दोहा—जस जस विषय सुलभ्य भी, ताको नहीं सुहाय। तस तस आतम तस्वमें, अनुभव बढ़ता जाय॥ ३८॥

हे वत्स !—स्वात्मसंवित्तिके बढ़नेगर क्या क्या कार्ते होती हैं, किस रूप परिणित होने लगती है, आदि बातोंको सुन—

१ 'विरम किमपरेणा॰'का कितना सुन्दर भावपूर्ण सबैया स्व. किववर बनारसीदासजीने समयसारनाटकमें कहा है—
" भैया जगवासी त् उदासी व्हें के जगत सीं, एक छः महीना उपदेस मेरी भानुरे। और संकल्प विकल्पके विकार तिज, बैठके एकंत मन ठौर आनुरे॥ तेरी घट-सर तामें तूही है कमल ताकी, तूही मधुकर सुवास पहिचानु रे। प्रापित न व्हें है कक्षु ऐसी तू विचारत है, सही व्हें है प्रापित सरूप यों ही जानु रे॥ ३॥

## निशामयति निश्शेषमिन्द्रजाळोपमं जगत्। स्वृह्यत्यात्मळाभाय, गत्वान्यत्रानुतप्यते॥ ३९॥

अन्यय-योगी निश्शेषं जगत् इन्द्रजालोपमं निशामयति, आत्मलाभाय स्पृहयति अन्यत्र गत्त्वा अनुतप्यते।

ट्रीका—योगीत्यन्तदीपकृत्वात्सर्वत्र योष्यः । स्वात्मसंवित्तिरसिको ध्याता चराचरं बहिर्वस्तुजातमवश्योपेक्षणीय-तया हानोपादानबुद्धिविषयत्वादिन्द्रजालिकोपदिर्शतसर्वहारादिपदार्थसहश्चं पश्यति । तथात्मलामाय स्पृहर्यात चिदानन्द-स्वरूपमात्मानं संवेदयितुमिच्छति । तथा अन्यत्र स्वात्मव्यतिरिक्ते यत्र क्वापि वस्तुनि पूर्वसंस्कारादिवशात्मनोवाक्वायैर्गत्वा व्यापृत्य अनुतप्यते स्वयमेव आ कथं मयेदमनात्मीनमनुष्ठितमिति पश्चात्तापं करोति । तथा,—॥३९॥

अर्थ—योगी समस्त संसारको इन्द्रजालके समान समझता है। आत्मस्वरूपकी प्राप्तिके लिये अभिलाषा करता है। तथा यदि किसी अन्य विषयमें उलझ जाता, या लग जाता है तो पश्चात्ताप करता है।

विश्वादार्थः — क्लोक नं. ४२ में कहे गये "योगी योगपरायणः" शब्दको अन्त्यदीपक होनेसे सभी "निशामयित स्पृह्यित" आदि कियापदों साथ लगाना चाहिये। स्वाल्म-संवेदन करनेमें जिसे आनन्द आया करता है, ऐसा योगी इस चर, अचर, स्थावर, जंगमरूप समस्त बाहिरी वस्तु-समृहको त्याग और गृहण विषयक बुद्धिका अविषय होनेसे अवश्य उपेक्षणीय रूप इन्द्रजालियाके द्वारा दिखलाये हुए सर्प हार आदि पदार्थों के समृहके समान देखता है। तथा चिदान-द—स्वरूप आत्माके अनुभवकी इच्छा करता है। और अपनी आत्माको छोड़कर अन्य किसी भी वस्तुमें पहिले संस्कार आदि कारणोंसे यदि मनसे, वचनसे, वा कायसे, प्रवृत्ति कर बैठता है, तो वहाँसे हटकर खुद ही पश्चात्ताप करता है, कि ओह! यह मैंने कैमे आत्माका अहित कर हाला।। ३९॥

दोहा—रन्द्रजाल सम देख जग, निज अनुभव रुचि लात । अन्य विषय में जात यदि, तो मनमें पछतात ॥ ३९ ॥

आत्मानुभवीके और भी चिन्होंको दिखाते है-

इच्छत्येकान्तसंवासं, निर्जनं जनितादरः। निजकार्यवशात्किंचिदुक्त्वा विस्मरति द्वतम्॥ ४०॥

अन्वय- (योगी) निर्जनं जनितादरः एकान्तसंवासं इच्छति निजकार्यवशात् किंचिदुक्त्वा द्रुतं विस्मरति ।

टीका — एकान्ते स्वभावतो निर्जने गिरिगइनादौ संवासं गुर्वोदिभिः सहावस्थानमभिल्यति । किविशिष्टः सन्, जनितादरो जनमनोग्खनचमस्कारि-मन्त्रादि-प्रयोगवात्तीनिवृत्तौ कृतप्रयतः । करमै निर्जनं जनाभावाय स्वार्थवशाङ्कामाछामादिप्रशार्थे छोकगुपसप्यन्तं निषेष्यमित्यर्थः । ध्यानाद्धि छोकचमस्कारिणः प्रत्ययाः स्यः । तथा चोक्तम्—

" वुरूपदेशमासाद्य, समभ्यस्यन्ननारतम् । धारणासीष्ठवाध्यानप्रत्ययानपि पश्यति " ॥

तथा स्वस्वावश्यकरणीयभोजनादिपारतन्त्र्यास्किचिद्दस्यमसमग्रं शावकादिकं प्रति अहो इति अहो इदमिति अहो इदं कुर्विकित्यादि भाषित्वा तत्क्षण एव विस्मरति । भगवन् किमादिश्यत इति श्रावकादौ पृच्छति सति न किमपुत्तरं ददाति । तथा---

अर्थ---निर्जनताको चाहनेवाला योगी एकान्तवासकी इच्छा करता है, और निज कार्यके वशसे कुछ कहे भी तो उसे जल्दी ही भुला देता है।

विश्वादार्थ — लोगों के मनोरंजन करनेवाले चमत्कारी मन्त्र तन्त्र आदिके प्रयोग करनेकी वार्ताएं न हुआ करें, इसके लिये अर्थात् अपने मतलबसे लाभ-अलाभ आदिकके प्रश्न पूछनेके लिये आनेवाले लोगोंको मना करनेके लिये किया है प्रयत्न जिसने ऐसा योगी स्वभावसे ही जनश्चन्य ऐसे पहाड़ोंकी गुहा कन्दरा आदिकोंमें गुरुओंके साथ रहना चाहता है। ध्यान करनेसे लोक-चमत्कारकारी बहुतमे विश्वास व अतिशय हो जाया करते हैं, जैसा कि कहा गया है—
"गुरूपदेशमामाद्य "

"गुरुसे उपदेश पाकर हमेशा अच्छी तरह अन्यास करते रहनेवाला, धारणाओं में श्रेष्ठता प्राप्त हो जानेमें ध्यानके अतिशयोंको भी देखने लग जाता है।" अपने शरीरके लिये अवश्य करने योग्य जो भोजनादिक, उसके वशसे कुछ थोड़ासा श्रावकादिकोंसे "अहो, देखो, इस प्रकार ऐसा करना, अहो, और ऐसा, यह इत्यादि " कहकर उसी क्षण भूल जाता है। मगवन्! क्या कह रहे हो ? ऐसा श्रावकादिकोंक द्वारा पृछे जानेपर योगी कुछ भी जवाब नहीं देता। तथा—॥४०॥

दोहा—निर्जनता आदर करत, एकांत सवास विचार।
निज कारजवश कुछ कहे, भूछ जात उस बार ॥ ४०॥

ब्रुवन्नपि हि न ब्र्ते, गच्छन्नपि न गच्छति । स्थिरीकृतात्मतत्त्वस्तु, पश्यन्नपि न पश्यति ॥ ४१ ॥

अन्वय—स्थिरीकृतात्मतत्त्वस्तु ब्रुवन् अपि न ब्रूते गच्छन् अपि न गच्छिति पश्यन् अपि न पश्यिति हिका — स्थिरीकृतात्मतत्त्वो इद्यवीतिगोचरीकृतस्वरूबस्यो योगी संस्कारबद्यात्यरोपरोधेन ब्रुवन्नि धर्मीदिकं भाषमाणोऽपि न केवळं योगेन तिष्ठिति ह्यपिशब्दार्थः । न ब्रूते हि न भाषन एव । तत्रामिमुख्याभावात् । उक्त च— "आत्मज्ञानात्पर कार्ये, न बुद्धौ धारयेचिरम् । कुर्योदर्यवशात्किचिद्धाकायाभ्यास्तत्परः" ॥५०॥—समाधिशतकम् तथा भोजनार्थे बजन्नपि न वजत्यि। तथा सिद्धप्रतिमादिकमवलोकयन्नपि नाषलोकयत्येव । तुरेवार्थः। तथा—।४१॥ अर्थ—जिसने आत्म-स्वरूपके विषयमें स्थिरता प्राप्त कर ली है, ऐसे योगी बोलते हुए भी नहीं बोलता, चलते हुए भी नहीं चलता, और देखते हुए भी नहीं देखता है ।

विद्यादार्थ — जिसने अपनेको दृ प्रतीतिका विषय बना लिया है, ऐसा योगी संस्कारोंके वशसे या दृसरोंके संकोचसे धर्मादिकका व्याख्यान करते हुए भी नहीं बोल रहा है, ऐसा समझना चाहिये, क्योंकि उनको वोलनेकी ओर झुकाव या ख्याल नहीं होता। जैसा कि कहा है— "आत्मज्ञानात्परं कार्यं "

"आत्म-ज्ञानके सिवा दूसरे कार्यको अपने प्रयोगमें चिरकाल-तक ज्यादा-देरतक न ठहरने देवे । किसी प्रयोजनके वश यदि कुछ करना पड़े, तो उसे अतत्पर होकर-अनासक्त होकर वाणी व शरीरके द्वारा करे । इसी प्रकार भोजनके ।लिये जाते हुए भी नहीं जा रहा है, तथा सिद्ध प्रतिमादिकोंको देखते हुए भी नहीं देख रहा है, यही समझना चाहिये । फिर---।। ४१ ।।

दोहा—देखत भी निर्दे देखते, बोलत बोलत नाहिं।

हह प्रतीत आतममयी, चालत चालत नाहिं॥ ४१॥

किमिदं कीहरां कस्य, कस्मात्क्वेत्यविशेषयन्।

स्वदेहमपि नावैति योगी योगपरायणः॥ ४२॥

अन्वय—योगपरायणः योगी किम इदं, कीदशं, कस्य, कस्मात, क इति अविशेषयन् स्वदेहम् अपि न अवैति ।

टीका—इदभध्यात्ममनुभूयमानं तस्वं कि किरूपं की हशं केन सहश कस्य स्वामिकं कस्मात्कस्य सकाशात्क किस्भिकस्तीस्यविशेषयन् अविकल्पयन्सन् योगपरायणः समरसीमावमापन्नो योगी स्वदेहमपि न चेतयित का कथा हिताहितदेहातिरिक्तवस्तुचेननायाः। तथा चोक्तम्—

तदा च परमैकाग्न्याद्वहिरथेंबु सत्तवि । अन्यन्न किंचनाभाति, स्वमेवात्मिन पश्यतः "॥१७२॥-तत्वानुशासनम् अत्राह शिष्यः-कथमेतदिति । भगवन् विस्मयो मे कथमेतदवस्यान्तरं संभवति । गुरुराह्-धीमन्निबोध ॥४२॥

अर्थ—ध्यानमें लगा हुआ योगी यह क्या है? कैसा है? किसका है? क्यों है? कहाँ है? इत्यादिक विकल्पोंको न करते हुए अपने शरीरको भी नहीं जानता।

विशादार्थ—यह अनुभवमें आ रहा अन्तस्तत्व, किस स्वरूपवाला है ? किसके सद्य है ? इसका स्वामी कौन है ? किसमे होता है ? कहाँपर रहता है ? इत्यादिक विकल्पोंको न करता हुआ किन्तु समरसीभावको प्राप्त हुआ योगी जो अपने शरीरतकका भी ख्याल नहीं रखता, उसकी चिन्ता व परवाह नहीं करता, तब हितकारी या अहितकारी शरीरसे मिन्न वस्तुओंकी चिन्ता करनेकी बात ही क्या ? जैमा कि कहा गया है—" तदा च परमैका०"

यहाँपर शिष्य कहता है कि मगवन् ! मुझे आश्चर्य होता है कि ऐसी विरुक्षण विभिन्न दशाका होजाना कैसे सम्भव है ?

उस समय आत्मामें आत्माको ही देखनेवाले योगीको बाहिरी पदार्थींके रहते हुए भी परम एकाग्रता होनेके कारण अन्य कुछ नहीं माळूम पड़ता है ॥ ४२ ॥

> देशहा—क्या कैसा किसका किसमें, कहाँ यह आतम राम। तज विकस्प निज देह न जाने, योगी निज विश्राम्॥ ४२॥

आचार्य कहते हैं, धीमन् ! सुनो समझो--

## यो यत्र निवसन्नास्ते, स तत्र कुरुते रतिम्। यो यत्र रमते तस्मादन्यत्र स न गच्छति ॥ ४३॥

अन्यय-यो यत्र निवसन् आस्ते स तत्र रतिं कुरुते यो यत्र रमते स तस्मान्न गच्छति ।

टीका —यो जनो यत्र नगरादी स्वार्थे सिद्धयङ्गस्वेन बद्धनिर्बन्धवास्तम्यो भवन् तिष्ठति स तस्मिष्कन्यस्माषि-वृत्तिचित्तत्वाष्ट्रितस्वं कमते। यत्र यश्च तथा निर्वाति स ततोऽन्यत्र न यातीति प्रसिद्धं प्रतीतम्। अतः प्रतीद्द योगिनोऽभ्यासमं निवसतोऽननुभूतापूर्वोनन्दानुभवादन्यत्र वृत्त्यभावः स्यादिति। अन्यत्राप्रवर्त्तमानश्चेष्टक् स्यात्—॥४३॥

अर्थ — जो जहाँ निवास करने लग जाता है, वह वहाँ रमने लग जाता है। और जो जहाँ लग जाता है, वह वहाँसे फिर इटता नहीं है।

विश्वादार्थ—जो मनुष्य, जिस नगरादिकमें स्वार्थकी सिद्धिका कारण होनेसे बन्धुजनोंके आग्रहसे निवासी बनकर रहने लग जाता है, वह उसमें अन्य तरफसे चित्त हटाकर आनन्दका अनुमवन करने लग जाता है। और जो जहाँ आनन्दका अनुभव करता रहता है, वह वहाँसे दूसरी जगह नहीं जाता, यह सभी जानते हैं। इसलिये समझो कि आत्मामें अध्यात्ममें रहनेवाले योगी अननुभुत (जिसका पहिले कभी अनुभव नहीं हुआ) और अपूर्व आनन्दका अनुभव होते रहनेसे उसकी अध्यात्मके सिवाय दमरी जगह प्रवृत्ति नहीं होती।। ४३।।

दोहा—जो जामें बसता रहे, सो तामें रुचि पाय। जो जामें रम जात है, सो ता तज नहिं जाय॥ ४३॥

जब दूसरी जगह प्रवृत्ति नहीं करता तब क्या होता है ? उसे आगेके स्लोकमें आचार्य कहते हैं—

## अगच्छंस्तद्विशेषाणामनाभिज्ञश्च जायते । अज्ञाततद्विशेषस्तु, बध्यते न विसुच्यते ॥ ४४ ॥

अन्यय-अगच्छन् तद्विरोषाणां अनभिज्ञश्च जायते अज्ञाततद्विरोषस्तु न बध्यते, विमुच्यते ।
टीका-स्वात्मतस्विनिष्टोऽन्यत्र अगच्छन्नप्रवर्तमानस्तस्य स्वात्मनाऽन्यस्य देहाद्विरोषाणां सौन्दर्यासौन्दर्यादिधर्माणामनभिज्ञ आभिमख्येनाप्रतिपत्ता च भवति । अज्ञाततद्विरोषः प्रनस्तत्राज्ञायमानसगद्वेषस्वास्कर्ममिनं बध्यते । किं

ति । विशेषेण वताद्यन्त्रात्यन्योऽनिरेकेण तैर्मुच्यते । कि च ॥ ४४ ॥

अर्थ-अध्यात्मसे दूसरी जगह प्रवृत्ति न करता हुआ योगी, शरीरादिककी सुन्दरता असुन्दरता आदि धर्मोंकी ओर विचार नहीं करता। और जब उनके विशेषोंको नहीं जानता, तब वह बंधको प्राप्त नहीं होता, किन्तु विशेष रूपसे छूट जाता है।

विश्वादार्थ—स्वात्मतत्त्वमें स्थिर हुआ योगी जब अध्यात्मसे भिन्न दूसरी जगह प्रवृत्ति नहीं करता, तब उस स्वात्मासे भिन्न शरीरादिके सौन्दर्य असौन्दर्य आदि विशेषोंसे अनभिज्ञ हो जाता है। और जब उनकी विशेषताओंपर ख्याल नहीं करता, तब उनमें राग द्वेष पैदा न होनेके कारण कर्मोंसे बँधता नहीं है, किन्तु व्रतादिकका आचरण करनेवालोंकी अपेक्षा भी कर्मोंसे ज्यादा छूटता है। ४४॥

### दोहा—वस्तु विशेष विकस्प को, नर्हि करता मतिमान। स्वात्मनिष्ठता से छुटत, नर्हि वॅघता गुणवान॥ ४४॥

और भी कहते हैं---

परः परस्ततो दुःखमात्मैवात्मा ततः सुखम् । अत एव महात्मानस्तानिमत्तं कृतोद्यमाः ॥ ४५ ॥

अन्यय---परः परः ततो दुःखं, आत्मा आत्मा एव ततः सुखम् अतएव महात्मानः तन्निमित्तं कृतोद्यमाः ।

दीका—परो देहादिरर्थः पर एव कथंचिदपि तस्यात्मीकर्तुमशक्यत्वात् । यतश्चैवं ततस्तरमादात्मन्यारोप्यमाणो दुःखमेव स्यात्त्द्दारखाद् दुःखनिमित्तानां प्रवृत्तेः । तथा आत्मा आत्मैव स्यात् । तस्य कदाचिदपि देहादिरूपत्वानु-पादानात् । यतश्चैवं ततस्तरमास्पुलं स्यादुःखनिमित्ताना तस्याविषयत्वात् । यतश्चैवम् अत एव महात्मानस्तीर्थकरादय-स्तिस्मिन्निमित्तानात्मार्थे कृतोद्यमा विनिहिततपोनुष्ठानामियोगा संजाताः । अथ परद्रव्यानुरागे दोष दर्शयति;—॥४५॥

अर्थ—इसरा दूसरा ही है, इसिलेये उससे दुःख होता है, और आत्मा आत्मा ही है, इसिलेये उससे मुख होता है। इसीिलेये महात्माओंने आत्माकेलिये ही उद्यम किया है।

विद्यादार्थ—पर देहादिक अर्थ, पर ही है। किसी तरहसे भी उन्हें आत्मा या आत्माके सहश नहीं बनाया जा सकता। जब कि ऐसा है तब उनसे (आत्मा या आत्माके मान ठेनेसे) दुःख ही होगा। कारण कि दुःखके कारणोंकी प्रवृत्ति उन्हींके द्वारा हुआ करती है। तथा आत्मा आत्मा ही है, वह कभी देहादिकरूप नहीं बन सकता। जब कि ऐसा है, तब उससे सुख ही होगा। कारण कि दुःखके कारणोंको वह अपनाता ही नहीं है। इसी ठिये तीर्थंकर आदिक बड़े बड़े पुरुषोंने आत्माके स्वरूपमें स्थिर होनेके ठिये अनेक प्रकारके तपोंके अनुष्ठान करनेमें निद्रा आलस्यादि रहित अप्रमत्त हो उद्यम किया है।। ४५।।

> दोहा — पर पर तार्ते दुःख हो, निज निज ही सुखदाय। महापुरुष उद्यम किया, निज हितार्थ मन छाय॥ ४५ ॥

परद्रव्योंमें अनुराग करनेसे होनेवाले दोषको दिखाते हैं-

अविद्वान् पुद्गलदृष्यं, योऽभिनन्दति तस्य तत् । न जातु जन्तोः सामीप्यं, चतुर्गतिषु मुञ्जति ॥ ४६ ॥

अन्वय—यः अनिद्वान् पुद्रलद्रव्यं अभिनन्दति तस्य जन्तोः तत् चतुर्गतिषु सामीप्यं जातु न मुञ्चति ।

टीका—यः पुनरविद्वान् देयोपादेयतस्थानमितः पुद्रलद्रव्यं देदादिकमिनन्दति श्रद्धते आस्मारमीयभावेन प्रतिपद्यते तस्य जन्तोबीवस्य तस्पुद्रलद्रव्यं चतस्पु नारकादिगतिषु सामीप्यं प्रत्यासत्ति संयोगसंबन्धं बातु कदाचिद्दि न स्यजित । अथाह शिष्यः—स्वरूपपरस्य किं भवतीति सुगम् । गुहराह—॥ ४६ ॥

अर्थ—जो हेयोपादेयके स्वरूपको न समझनेवाला, शरीरादिक पुद्रल द्रव्यको आप (आत्म) रूप तथा अपनेको (आत्माके) मानता है, उस जीवके साथ नरकादिक चार गतियोंमें वह पुद्रल अपना सम्बंध नहीं छोड़ता है, अर्थात् भव-भवमें वह पुद्रलद्रव्य जीवके साथ बँधा ही रहता है। उससे पिंड नहीं छूट पाता ॥ ४६॥

> दोहा—पुद्रलको निज जानकर, अहानी रमजाय। चहुँगतिमें ता संगको, पुद्रल नहीं तजाय॥ ४६॥

आत्मस्वरूपमें तत्पर रहनेवालेको क्या होता है?

आचार्य कहते हैं---

आत्मानुष्ठानिष्ठस्यः व्यवहारबहिःस्थितेः । जायते परमानन्दः, कश्चिद्योगेन योगिनः ॥ ४७ ॥

अन्वय---आत्मानुष्ठाननिष्ठस्य व्यवहारबहिः स्थितेः योगिनः योगेन किश्चत परमानन्दो जायते।

टीका—आत्मनोऽनुष्ठानं देहादेर्ब्यावर्त्यं स्वात्मन्येवावस्थापनं तत्परस्य व्यवहाराद्यवृत्तिनिवृत्तिकक्षणाद्वहिः-हियतेः वाह्यस्य योगिनो ध्यातुर्योगेन स्वात्मध्यानेन हेतुना कश्चिद् वाचामगोचरः परमोऽनत्यस्रमवी आनन्द उत्पद्यते । तत्कार्यमुच्यते—॥ ४७ ॥

अर्थ—देहादिकसे हटकर अपने आत्मामें स्थित रहनेवाले तथा प्रवृत्ति-निवृत्ति-लक्षण-वाले व्यवहारसे बाहिर दूर रहनेवाले ध्यानी योगी पुरुषको आत्म-ध्यान करनेसे कोई एक वचनोंके अगोचर परम जो दूसरोंको नहीं हो सकता ऐसा आनन्द उत्पन्न होता है ॥ ४७ ॥

> दोहा — प्रहण त्यागसे शून्य जो, निज आतम लवलीन। योगीको हो ध्यानसे, कोइ परमानन्द नवीन॥ ४७॥

उस आनन्दके कार्यको बताते हैं--

आनन्दो निर्दहत्युद्घं, कर्मेन्धनमनारतम् । न चासौ खिद्यते योगी, बहिर्दुखेष्वचेतनः ॥ ४८॥

अन्यय—( सः ) आनन्दः उद्घं कर्मेन्थनम् अनारतं निर्दहति योगी असौ च बहिर्दुः खेषु अचेतनः न खिद्यते ।

टीका—स पुनरानन्द उद्धं प्रभूतं कर्मसंतति निर्देहति । विह्निरिन्धनं यथा । कि च असावानन्दाविष्टो योगी बहिर्दु:खेषु परीषहोपसर्गक्लेशेषुअचेतनोऽसवेदनः स्यात्तत एव न खिद्यते न सक्लेशं याति । यस्मादेव तस्मात्—॥४८॥

अर्थ—जैसे अग्नि, ईन्धनको जला डालता है, उसी तरह आत्मामें पैदा हुआ परमानन्द, हमेशासे चले आए प्रचुर कर्मोंको अर्थात कर्म-सन्तिको जला डालता है, और आनन्द सहित योगी, बाहिरी दुःखोंके—परीषह उपसर्ग संबंधी क्रेशोंके अनुभवसे रहित हो जाता है। जिससे खेदको (संक्रेशको प्राप्त नहीं होता )॥ ४८॥

दोहा—निजानंद नित दहत है, कर्मकाष्ट अधिकाय। बाह्य दःस नहिं बेदता, योगी सेद न पाय ॥ ४८ ॥ इसलिये---

अविद्याभिदुरं ज्योति, परं ज्ञानमयं महत्। तत्त्रष्टन्यं तदेष्टन्यं, तद् द्रष्टन्यं सुमुक्षुभिः॥ ४९॥

अन्यय-अविद्याभिदुरं महत् परं ज्ञानमयं ज्योतिः मुमुक्षुभिः तत् प्रष्टव्यं तत् एष्टव्यं तद् द्रष्टव्यम् ।

टीका — तदानन्दस्वभावं ज्ञानमयं स्वार्थावभाषात्मक परमुत्कुष्टमविद्याभिदुरं विभ्रमच्छेदकं महत् विपुरुष् इन्द्रादीनां पूर्वं वा ज्योतिः प्रष्टव्यं मुमुक्षुभिर्गुर्वादिभ्योऽनुयोक्तन्यम् । तथा तदेव एष्टव्यं अभिरुषणीयं तदेव च द्रष्टव्यम- नुभवनीयम् । एवं खुत्पाद्य विस्तरतो व्युत्पाद्य उक्तार्थतस्व परमक्षणया चग्रह्म तन्मनिस सर्थापिष्यनुकामः स्तिरिदमाह कि बहुनेति । हे सुमते कि कार्यं बहुनोक्तेन हेयोपादेयतस्वयोः संक्षेपेणापि प्राज्ञचेतसि निवेशियदुं शक्यत्वादिति भावः ॥ ४९ ॥

अर्थ—अविद्याको दूर करनेवाली महान् उत्कृष्ट ज्ञानमयी ज्योति है। सो मुमुक्षुओं (मोश्वामिलािषयों) को उसीके विषयमें पूछना चाहिये, उसीकी वांछा करनी चाहिये, और उसे ही अनुभवमें लाना चाहिये।

विश्वादार्थ—यह आनन्द स्वभावशाली. महान् उत्कृष्ट, विभ्रमको नष्ट करनेवाली, स्वार्थको प्रकाशन करनेवाली, अथवा इन्द्रादिकोंके द्वारा पूज्य ऐसी ज्योति है। मोक्षकी इच्छा रखनेवालोंको चाहिये कि वे गुरु आदिकोंसे उसीके विषयमें पूछ-ताछ करें। तथा उसीको चाहें, एवं उसीका अनुभव करें।। ४९॥

दोहा—पूज्य अविद्या-दूर यह, ज्योति ज्ञानमय सार। मोक्षार्थी पूछो चहो, अनुभव करो विचार॥ ४९॥

इस प्रकार शिष्यको विस्तारके साथ समझाकर आचार्य अब परम करुणासे उस कहे हुए अर्थस्वरूपको संक्षेपके साथ शिष्यके मनमें बैठालनेकी इच्छासे कहते हैं कि "हे सुमते-अच्छी बुद्धिवाले! बहुत कहनेसे क्या ? हेय-उपादेय तत्त्वोंको संक्षेपमें भी बुद्धिमानोंके हृदयोंमें उतारा जा सकता है। उन्हें साररूपमें बतलाया जा सकता है।"

जीवोऽन्यः पुद्गलश्चान्य इत्यसौ तत्त्वसंग्रहः। यदन्यदुच्यते किंचित्, सोऽस्तु तस्यैव विस्तरः॥ ५०॥

अन्वय—जीवः अन्यः, पुद्रलश्च अन्यः इति असौ तत्त्वसंग्रहः यत् अन्यत् किश्चित् उच्यते स तस्यैव विस्तरः अस्तु ।

टीका — जीवो देहादेभिन्नो देहादिश्च जीवाद्मिन्न इतीयानेव असी विधीयते आत्मनस्तत्वस्य भूतार्थस्य संग्रहः सामस्त्येन ग्रहणं निर्णयः स्यात् । यत्पुनरितस्तत्त्वसंग्रहादन्यदितिरिक्तं किंचिन्नेदप्रमेदादिकं विस्तरहचिशिष्यापेक्षबाचार्थे-रूच्यते स तस्यैव विस्तरो व्यासो यस्तु तमपि वयमभिनन्दाम इति भावः ॥ ५० ॥

आचार्यः शास्त्राध्ययनस्य साक्षात्पारंपर्येण च फलं प्रतिपादयति,---

अर्थ-- 'जीव जुदा है, पुद्रल जुदा है,' बस इतना ही तत्त्वके कथनका सार है, इसीमें सब कुछ आ गया। इसके सिवाय जो कुछ भी कहा जाता है, वह सब इसीका विस्तार है। विश्वादार्थ- 'जीन, शरीरादिकसे भिन्न है 'शरीरादिक जीवसे भिन्न है ' बस इतना ही कहना है कि सत्यार्थ आत्मरूप तत्वका सम्प्र्ण रूपसे ग्रहण (निर्णय) हो जाय। और जो कुछ इस तत्व-संग्रहके सिवाय भेद प्रभेद आदिक विस्तारमें सुननेकी रुचि-इच्छा रखनेवाले शिप्योंके लिये आचार्योंने कहा है, वह सब इसीका विस्तार है। इसी एक बातको 'जीन जुदा है, और पुद्गल जुदा है, 'समझानेके लिये ही कहा गया है। जो विस्तार किया है। उसको भी हम श्रद्धाकी दृष्टिसे देखते हैं। ५०॥

दोहा—जीव जुदा पुद्रल जुदा, यही तत्त्वका सार। अन्य कछू व्याख्यान जो, याहीका विस्तार॥ ५०॥

आचार्य शास्त्रके अध्ययन करनेका साक्षात अथवा परम्परासे होनेवाले फलको बतलाते हैं— इष्टोपदेशमिति सम्यगधीत्य धीमान्, मानापमानसमतां स्वमताद्वितन्य। मुक्ताग्रहो विनिवसन् सजने वने वा, मुक्तिश्रियं निरुपमामुपयाति मन्यः॥ ५१॥

अन्वय—इति इष्टोपदेशं सम्यक् अधीत्य धीमान् मच्यः स्वमतात् मानापमानसमतां वितन्य मुक्ताग्रहः सजने वने वा निवसन निरूपमां मुक्तिश्रियम् उपयाति ।

दीका—इत्यनेन प्रकारेण इष्टोनदेश इष्ट सुख तत्कारणत्वान्मोश्वस्तदुपायत्वाच स्वात्मध्यानम् उपिदस्यते यथावत्प्रतिपाद्यते अनेनास्मिन्नित वा इष्टोपदेशो नाम ग्रन्यस्त सम्यग्व्यवहारिनश्चयाभ्यामधीत्य पिठत्वा चिन्तियत्वा च धीमान् हिताहितपरीक्षादक्षो भव्योऽनन्तज्ञानाद्याविभावयोग्यो जीवः मुक्तिश्रियमनन्तज्ञानादिसंपदं निरूपमामनौपम्यां प्रामोति । किं कुर्वन्मुक्ताग्रहो वर्जितवहिर्याभिनिवेशः सन् सजने ग्रामादौ वने वाऽरण्ये विनिवसन् विधिपूर्वकं तिष्ठन् । कि कृत्वा, वितन्य विशेषण विस्तार्यं। का, माने महत्त्वाधाने अपमाने च महत्त्वखण्डने समता रागद्वेषयोरमावम् कस्माद्वेतोः, स्वमतात् इष्टो देशाध्ययनचिन्तनजनितादात्मज्ञानात् । उक्तं च—॥ ५१॥

" यदा मोहात्प्रजायेते, रागद्वेपी नपस्विनः । तदैव भावयेत्स्वस्थमात्मानं साम्यतः क्षणात् " ॥ ३९ ॥ नमाधि-शतकम् ।

अर्थ--इस प्रकार 'इष्टोपदेश ं को भठी प्रकार पढ़कर-मनन कर हित-अहितकी परीक्षा करनेमें दक्ष-निपुण होता हुआ भव्य अपने आत्म-ज्ञानसे मान और अपमानमें समताका विस्तार कर छोड़ दिया है आग्रह जिसने ऐसा होकर नगर अथवा वनमें विधिपूर्वक रहता हुआ उपमा रहित मुक्तिरूपी ठक्ष्मीको प्राप्त करता है।

विद्यादार्थ—इष्ट कहते हैं सुखको-मोक्षको और उसके कारणभूत स्वात्मध्यानको । इस इष्टका उपदेश यथावत प्रतिपादन किया है जिसके द्वारा या जिसमें इसिटिये इस प्रन्थको कहते हैं 'इष्टोपदेश '। इसका मटी प्रकार व्यवहार और निश्चयसे पठन एवं चिन्तन करके हित और आहितकी परीक्षा करनेमें चतुर ऐसे मन्य प्राणी, जिससे अनन्त-ज्ञानादिक प्रगट हो सकते हैं—इस इष्टोपदेशके अध्ययन-चिन्तन करनेसे उत्पन्न हुए आत्मज्ञानसे मान-अपमानमें राग-द्वेषको न करना रूप समताका प्रसार कर नगर-प्रामादिकोंमें अथवा निर्जन-वनमें विधि-पूर्वक ठहरते हुए छोड़ दिया है

बाहिरी पदार्थों में और मेरेपन का आग्रह अथवा हठाग्रह जिसने ऐसा वीतराग होता हुआ प्राणी अनुपम तथा अनन्त ज्ञानादि गुणोंको और सम्पत्तिरूप मुक्ति-लक्ष्मीको प्राप्त कर लेता है। जैसा कि कहा गया है "यदा मोहात्रजायेते०"॥

जिस समय तपस्वीको मोहके उदयसे मोहके कारण राग द्वेष पैदा होने लगें, उस समय शीघ्र ही अपनेमें स्थित आत्माकी समतासे भावना करे, अथवा स्वस्थ आत्माकी भावना भावे, जिससे क्षण-मरमें वे राग द्वेष शान्त हो जावेंगे ॥ ५१ ॥

> दोहा—इष्टरूप उपदेशको, पढ़े सुबुद्धी भन्य । मान अमानमें साम्यता, निज मनसे कर्तव्य ॥ ५१ ॥ आग्नह छोड़ स्वमाम में, वा वनमें सु वसेय । उपमा रहित स्वमोक्षश्री, निजकर सहजहि होय ॥ ५२ ॥

आगे इस ग्रन्थके संस्कृतटीकाकार पंडित आशाधरजी कहते हैं कि-

#### प्रशस्ति :

विनयेन्द्रभुनेर्वाक्याद्भन्यानुप्रहहेतुना । इष्टोपदेशटीकेयं कृताशाधरधीमता॥

अर्थ--विनयचन्द्र नामक मुनिके वाक्योंका सहारा ठेकर भव्य प्राणियोंके उपकारके लिये मुझ आज्ञाधर पंडितने यह इष्टोपदेश नामक प्रन्यकी टीका की है।

> उपराम इव मूर्तः सागरेन्द्रोमुनीन्द्रादर्जाने विनयचन्द्रः सच्चकोरैकचन्द्रः। जगदमृतसगर्भो शास्त्रसंदर्भगर्भाः, गुचिचरितवरिष्णोर्यस्य धिन्वन्ति वाचः॥२॥

अर्थ—सागरचन्द्र नामक मुनीन्द्रसे विनयचन्द्र हुए जो कि उपशमकी ( शांतिकी ) मानो मृतिं ही थे, तथा सजन पुरुषस्पी चकोरोंके ठिये चन्द्रमाके समान थे, और पवित्र चारित्रवाठे जिन मुनिके अमृतमयी तथा जिनमें अनेक शास्त्रोंकी रचनाएँ समाई हुई हैं, ऐसे उनके वचन जगतको तृप्ति व प्रसन्नता करनेवाठे हैं।

जयन्ति जगतीवन्द्या, श्रीमन्नेमिजिनाङ्घयः । रेणवोऽपि शिरोराष्क्रामारोहन्ति यदाश्चिताः ॥३॥ अर्थ—जगद्वंद्य श्रीमान् नेमिनाथ जिनभगवानके चरणकमल जयवन्त रहें, जिनके आश्रयमें रहनेवाली धूलि भी राजाओं के मस्तकपर जा बैठती है।

इति भीपूज्यपादस्वामिविरचित इष्टोपदेशः समाप्तः। इस प्रकार श्रीपुज्यपादस्वामीके द्वारा बनाया हुआ 'इष्टोपदेश ' नामक ग्रन्थ समाप्त हुआ ।

## मराठी साधारण संशोधन है। परिशिष्ट नं १

## श्रीपूज्यपादस्वामीकृत श्लोकांचा श्रीअज्ञात कविकृत मराठी पद्यानुवाद

# इष्टोपदेश।

---:o:----

कर्मा समूळ नाञ्चनि प्रगटविती जे स्वयं स्वभीवार्ते । वंदन त्या हो माझे सम्यन्शन-स्वरूपि आत्म्याते ॥ 8 स्वर्णजयें बनेंत हो त्या दगडांतून मानिती कनक । आध्मत्व मिळिष आत्मा होता द्रव्यादि चार तें एक ॥ ₹ वर सुरपद दे म्हणूनी इष्टचि परि अवतें मिळें नरक । छ।येंत मित्र जेवीं बघत उमे वाट आर्तेपी एक ॥ ₹ ज्या चितवितां लाभे शिव, त्यातं स्वर्ग दर किति राही । क्रोशांद्धं खेद कसा, जो सहजिच भार कोस दों नेई ॥ स्वर्गिय मुरमुख असतें निरोगि ते अक्षैजन्य नाकांनें । बहुकाळ भोगतां येतें मुख त्यानांच योग्य लोकांत ॥ بر फक्त बासना असती संसारीचे जगांत सख-दःख । दाविति आपरकाछी रोगासम अक्षमोग भय देख ॥ Ę संवृतें मोहे ज्ञान न जाणी द्रव्यस्वभाव, मत्त बने । द्रव्यें मद्योत्पादक पदार्थभावा तसा न नर जाणें ॥ 9 घर, धन, शरीर, दारा शत्रू मित्रादि पुत्र वस्तूना। अन्यस्वभावि सगळे परि मानी मूढ आपुले त्यांना ॥ L निश्चि खग येउनि बसती, दिग्देशातुन नगानगावरती । निज निजकार्यवर्शे ते देशोदेशी उजाडतां जाती ॥ 9 केवि विराधक मारिति त्याते, करि त्या जनावरी कोष । त्र्यंगुळैपदी घरोनी पाडी, दण्डे पढे अपीआप ॥ 80 रागद्वेषें मधिता कमीचें बघ निघेचि नवनीर्त । जीवात्मा अज्ञानें त्या चिर संसार-सागरी भ्रमत ॥ ११ विपदा भवपर्यवर्ती पथिकेसम जाति सारली दूर । जीवरि तौवरि दुसरी विपदा, जीवासमीर ये प्रचुर ॥ १२ रक्षाया मिळवाया घनादि नश्वर कठीण जे असती । मानी सुखी तयें नर पिउनि घृता ज्वर हरावया बघती ॥ ₹ ₹ इतरांसम अपणातें येति विपक्ति न विचार मूढास। पशु जळती बनि बधुनी तरुवर बसुनि न विचारि निजनाश ॥१४ आयुक्षय धनवृद्धिस कारण निर्गमन होय कालाचे । तत्प्रेमी धनिकातें जीवाहुन अधिक इष्ट पैशाचे ॥ १५ निर्धन करि घनसंचय, कर्मा श्रेयेंचि प्राप्त स्थागाया । स्नान करावें ब्हणुनी पर्के ° छिपन करीच देहा या ॥ १६ आरंभि तापदायक मिळता अतृप्ति बाढते जाण। भोगून, हैयभोगी अधिकचि भोगील तो सुधी कवण ! ॥ ₹७ ख्याच्या संगतिनें जिंग बनती वस्तूं पवित्र अपवित्र । त्या इच्छिणें दृथा हो काया संतत अपाय जी करित ॥ 26 उपकारक जें जीवा अपकारक तेंच होय देहास । जें उपकारक होतें अपकारक तें ठरेचि जीवास ॥ १९ चिंतामणि दिव्य तसा खंडे पेंडिचा तथापि निःसार। लाभति उभयध्यानें कोणा बुध मानतील बघ सीरें ॥ २०

१ मूळ स्वरूपवाळा २ उन्हात ३ इन्द्रियजन्य ४ स्वर्गात ५ वेष्टित ६ वटळा घेणारा ७ एक माती खांदणेचें यंत्र अर्थात् कुदाळ फावडे या सारखे ८ लोणी ९ संसारांत पर्दोपदी येणारी १० चिखलानें ११ तुकडा १२ अष्ट स्वानुभवें तो प्रगटे प्राप्त देह सम जया असे मानै । अत्यंत सुखी आत्मा लोकालोकावकोकि वध जाण ॥ २१ एकाग्रमने इंद्रिय-विषयातें त्यजुनि संयमें जगती । आत्मशानी आत्मा आत्म्यामाजी बसे तया चिती ॥ २२ अञ्चमिक अञ्चाना जन्मा ज्ञानमिक दे दान । जें ज्या जवळी तो तें जिंग दे प्रख्यात हे असे वचन ॥ ₹ ₹ अध्यात्म्याच्या योगे परीक्षादिक न तेच अनुभवता । आसव निरोधिकर्मा येइ निर्जरा सुशीन की सुगैता ॥ 28 कर्ता चर्टाचा मी यातचि संबंध मिन्न दोघांचा । ध्यान ध्येयचि आत्मा केवीं संबंध मिन्न वद त्याचा ॥ २५ मोही कर्मा बांधी निर्मोही तो तयातुनी सुटत । म्हणूनी सगळ्या यत्नें निर्मम भावास भावणे सतत ॥ २६ निर्में हि एकटा सी विशुद्ध योगींद्रगोर्न्यर शनी । बाह्यभाव सयोगज ते मजहून बाह्य सर्व तूं जाणी ॥ २७ प्राण्या दुःखसम्हा संयोगे भोगणे पडे भुवनीं । म्हणुनी त्यिजतो त्यातें सगळ्या मन वचन काय-कर्मानीं ॥ २८ मातें न मरण केवीं भय ना, व्याची कशी व्यथा होय । मी वृद्ध न बाल न मी तरुण न हे भेद पुट्रली पाय ॥ २९ मोहें संतत सगळें म्या पुद्रल भोग भोगुनी त्यिनलें । बद मज तत्त्वज्ञान्या त्या उच्छिष्टात राग केविं गळे ? ॥ ₹ 0 कमीच हितकर कमी आत्मा आत्म्यास हो हितावह तो। स्वस्वप्रभाव जाणुनि, स्वार्थी वद कोण ना नगीं बहतो ॥३१ परोपकृति ती त्यञ्जनी सुज्ञातम हो स्वतास उपकारी । दृश्यमानशा अज्ञा करि उपकार न असे परा भारी ॥ ₹? अभ्यासे उपदेशें गुरूष्या तो अनुभवन आलगातें । निजयर भेदा जाणुनि, भोगी चिरकाल मोक्ष सौक्ष्यातें ॥ ąą रया ती सद अभिछापा इष्ट वस्तुचें तथा असे ज्ञान । आत्माच गुरू आत्म्या प्रेरक निजहित असे स्वता जाण ॥ ३४ अज्ञ न असतो ज्ञाता विज्ञाता मूर्ख तो कथीं नस्तो । दुसरे निमित्त केवळ गतितें धर्मास्तिकाय जै होती ॥ 34 विक्षेप न मिन वरनी तत्वीं एंस्थित बनून एकातीं। अभियोगें त्या स्वात्मिक तत्वा अभ्यासणें मुने जगतीं॥ ₹₹ हैं आत्मतत्त्व उत्तम स्वानुभवातें जसें जसें येतें । विषय सुलभ ते असुनी कदा न जीवा तसे तसे रचते ॥ ₹७ इंद्रिय-विषय न जेवीं मुलम असोनी न रचति पुरुषातें । तेवी उत्तम तत्त्वचि, रचतें निज अनुमवास येतां तें ॥ ३८ आत्मलाभ तो इच्छी इंद्रजालसम जगास निःशेष । बद्यनी, विषयांत दुल्या रमतां, मनि खेद होइ बह त्यास ॥ ३९ इच्छनि अतिप्रयत्नें निर्जन एकांतवासि तो रमतो । निजकार्यवद्यें किचित बोछन विसरून त्यास तो जातो ॥ बोहत अमुनि न बोले चाहत असतां कदां न तो चाले। पाइत अमुनि न पाही आत्मिक तत्त्वीं रियरत मेळविलें ॥४१ कोण कुणाचे कैसे कवणें कोठें असेच हा राम । त्यागुनि विकल्प देहा, जाणि न निजयोगि योग विश्राम ॥ 88 जो जेथें वसति करी, तेथें तो जीव करितसे प्रीति । रममाण जिथें होतो तेथुन कोठें न जात तो जगतीं ॥ 83 सोहन कुठे न जाती राहि, विशेषा तदीय अनिमश । तहिरोष अज्ञत्वें हो बद्ध न मुक्त होय परि सुझ ॥ 88 पर तें पर दु:खद हो आत्म्या आत्म्येंच सीख्य मानवतें। तदु प्राप्तिस्तव उद्यम करिती म्हणूनी महान मानव ते ॥ ४५ करि पुद्रल बस्तूचें अभिनंदन जो जगीं अविद्वान । सहवास जंतुचा त्या सोंही चारी गर्नीत ते किंध न ॥ 84 व्यवहार-बाह्य होउन आत्मध्यानांत होइ खब-लीन । योगाच्या योगवळे त्या परमानंद एक घे जनन ॥ YU अधिकचि जाळितसे हा, अनंत कमेंधनास आनंद । बहिरंग दुःख योगी मुळि अनुभवतां न पावतो खेद ॥ 86 द्र अविद्येह्न ती ज्ञानमयी श्रेष्ठ परमशी ज्योति । प्रश्न करी अनुभव घे विचार त्याचा करीच मोक्षार्थी ॥ 89 हा समह तस्वांचा वघ पुद्रल जीव दोन ते मिन्न । जे अन्य जाह कथिले त्याचा विस्तार तो ठरे जाण ॥ 40 इष्टोपदेश बुध बाचुन चितवून । मानापमानि समता स्वमते वरून ॥ मुक्तांग्रहीं जिन वनी विधिने वैर्स्त । मुक्तिश्रिया निरुपमा करि प्राप्त जाण ॥ 48

१३ प्रमाण १४ सद्बुद्धिशाली, केवलशानी १५ गोचर—जाणळें जातें-तें ज्ञानात जातें तें १६ ओकून टाकलेस्या १७ मुक्तीच्या आग्रहात. १८ विधिपूर्वक.

#### परिशिष्ट नं० २

## श्री मत्यूज्यपादस्वामिकृत श्लोकोंना

श्रीरावजीभाई देसाई श्रीमद् राजचंद्र आश्रम अगासकृत गुजराती पद्यानुवाद ।

# इष्टोपदेश।

मगहाचरण अनुष्टुप छद

अपूर्व तत्त्वदृष्टिना, दाता सद्गुरु राजने; नमी इष्टोपदेशे आ, रमुं, साधुं स्वकाजने ॥ पुज्यपाद स्रिवर्ये, रच्यो इष्टोपदेश आ; रमावी आत्मवृत्ति त्यां, मोक्षार्थी श्रेय साधता॥

> अवतर**ण** ग्रन्थार म

सर्व कर्मो हणी पोते, पाम्या आत्मस्वभावने, केवलज्ञानरूपी ते, नमुं सत् परमात्मने ॥ १ ॥ स्वर्णपायाण सुहेत् पामी सोनं वनी रहे, सुद्रव्यादि तणा योगे, आत्मा गुद्धात्मता छहे ॥ २ ॥ वतो आपे सुखो स्वर्गे, अवतो नरके दुःखो; छांचे तापे उभा बेनो, मेद मोटो अहो छखो ! ॥ ३ ॥ आत्मभाष यदि मोक्ष आपे स्वर्भ विसान नाः कोश वे जे लई जाये, कोशार्धे थाय म्हात ना ॥ ४ ॥ स्वर्गमां अमरोने जे खुखो इन्ट्रिय जन्य ए. निरामयी चिरस्थायी देवोने योग्य भोग्य ते ॥ ५ ॥ जीवोनी वासना मात्र ए इन्द्रिय सुखो द खो: भोग ते रोगवत पीडा, आपे आपित्तमां जुओ ॥ ६ ॥ मोहाच्छादित जो ज्ञान, जाणे ते न स्वभावने: मेणो चढ्ये खुवे प्राज्ञो, गुद्धि, बुद्धि-प्रभावने ॥ ७ ॥ देह गेहादि स्त्री पुत्रो, रात्रु मित्रो धनादि तो: स्वभावे सर्वथा न्यारां, मूढ माने स्वकीय जो ॥ ८ ॥ भिन्न देश दिशामांथी पक्षी आवी तरू वसे; प्रभाते सौ स्वकार्यार्थे, ऊडी जाये दिशे दिशे ॥ ९ ॥ विराधे अन्यने तुं तो, अन्य ते तुजने हुणे, करे है क्रोध त्यां शाने ? वावे तेवुं जगे छणे ॥ १० ॥ अज्ञाने राग ने द्वेष, नेतरां कए नोतरे; खेंचातां, दंडवत जीवो, भवाव्धिमां भम्या करे ॥ ११ ॥ विपत्ति एक ज्यां जाये, आवे तेवी बीजी घणीः संसारे प्राणीने एवी, घटमाळ विपत्तिनी ॥ १२ ॥ कमातां रक्षतां कष्ट धनादि नाशवंतने; सुखी तेथी गणे तो, ग्रं, सुख घीथी ज्वरार्तने ?॥ १३ ॥ विपत्ति अन्यनी जोतां, पोतानी न विचारतो, वने ज्यां सौ बळे प्राणी, मुर्ख वृक्षे रह्यो छतो ॥ १४ ॥ आयु-भोगे वधे लक्ष्मी, धनिको तोय ते चही, धनार्थे आयु गाली दे, प्राणथी इष्ट श्री तहीं ॥ १५॥ दान के पुण्यता नामे, निर्धनो धन संग्रहे; तो ते 'स्ताने धशुं शुद्ध ' वही पंके बुधा पढ़े ॥ १६ ॥ पमाये कष्ट्रथी भोगो, पाम्ये तृप्ति न आपता, त्यागतां दुःख दे अंते, तेमां सुद्धो शुं राचता ? ॥ १७ ॥ जेना संगे शुचि प्वा, पदार्थों अशुचि बने; ते दुःखमूर्ति देहार्थे, भोगनी चाह शुं तने ? ॥ १८॥ आत्माने श्रेयकारी जे, देहने अपकारी ते; कितु देहोपकारी जे, आत्माने अपकारी ते ॥ १९ ॥ दिन्य चितामणि एक, काचनो कटको बीजो, मळे जो ध्यानधी बन्ने, विवेकी इच्छरो कयो ?॥ २०॥ स्पष्ट स्वातुभवे व्यक्त, अक्षयी देहव्यापकः मानंदधाम आ आत्मा, लोकालोक-प्रकाशक ॥ २१ ॥ चित्त-पकाव्रता साधी, रोकी इन्द्रिय-प्रामनेः आत्माधी संयमी ध्यावे, आत्ममां स्थित आत्मने ॥२२॥ **कानीना आभये कान, अक्रथी अक्रता मळे: 'होय जेनी कने जे ते, आपे ' होको**क्ति ए फळे ॥ २३ ॥

परीषद्वी जणाये ना, मझ अध्यात्ममां थतां. आस्रवी रोकती धाये कर्मनी शीव्र निर्जरा ॥ २४ ॥ कर्ता है सावडीने। त्यां के संबंध जदो कही। ध्यान-ध्येय स्वयं आत्मा त्यां संबंध कयो रह्यो ?॥२५॥ ममताश्री जीवने बंध, मक्ति निर्ममता थकी, माटे सर्व प्रयत्ने ए, ध्यावी निर्ममता नकी ॥ २६ ॥ निर्मम एक हुं शुद्ध, बानी योगीन्द्रगोचर; सर्वे संयोगी भावो ते, स्वात्माधी सर्वथा पर ॥ २७ ॥ वःकना दंगरी बेदे, जीवो संयोग कारणे; मन वाणी तज्ञ कर्मे तज्ञं संयोग सर्वने ॥ २८ ॥ मने ना सत्य, भीति शी ? मने ना रोग, शी व्यथा ! ना हं तरुण, ना वृद्ध, बाळ ना पहले बधां ॥२९॥ मोहथी भोगवी छोड्यां, पृद्रहो सी फरी फरी, हवे ए एंडमां मारे, ज्ञानीने शी स्पृहा वर्ळा ? ॥ ३०॥ कमीं कर्महित ताके जीवो इच्छे स्वधेयने: स्व स्व प्रभावयोगे सी, साधे कोण न स्वार्थने ? ॥ ३१ ॥ देहादि अन्यका अञ्च उपकारे शी वर्तना ! लोकवत् स्वार्थ साधी ले, त्याज्य अन्योपकार हा ! ॥३२॥ गुरुबोधे, स्वअभ्यासे, स्वानभृतिथी जाणताः आत्मा ने अन्यनो मेद, ते मुक्ति-सुख मानता ॥३३॥ स्वयं सतनी करे इच्छा. स्वयं बाएक श्रेयनोः स्वयं स्वश्रेयमां वर्ते. स्वयमेव गुरु स्वनो ॥ ३४ ॥ पामे ना बानता अब, बानी ना अबता प्रहे: निमित्तमात्र बीजा तो, गतिमां धर्मचन्, बने ॥ ३५ ॥ शमाधी चित्तविक्षेपो. एकांते लीन आत्ममां, अभ्यासे उद्यमे योगी, सहजातमतत्त्वता ॥ ३६ ॥ अनुभृति निजात्मानी, जेम जेम प्रकाशती: तेम तेम इता भोगे, स्वयं रुचि विरामती ॥ ३७ ॥ जेम जेम छता भोगे, स्वयं रुचि विरामतीः तेम तेम अनुभृति परात्मानी थती छती ॥ ३८॥ समस्त विश्वने भाळे, इन्द्रजाळ सम् वृथाः आत्म-लाभ सदा इच्छे, पस्ताये परमां जतां ॥ ३९ ॥ इच्छे एकांतमां वास, चाहे निर्जनता सदाः वदे कार्यधशे किंचित्, तेय शीव्र भूली जता ॥ ४० ॥ बोले तोये न बोले ते, चाले तो ये न चालता, स्थिरता आत्मतस्ये जो, देखे तो ये न देखता ॥४१॥ विचारे ना शं आ केवं कोनं क्यांथी वळी कहीं है योगी तो योगमां हीन, देहमानेय ज्यां नहीं ॥४२॥ जेमां जे बसी रहे छे. त्यां ते रित करे अति: जेमां रमणता जेनी. त्यांथी अन्यत्र ना गति ॥ ४३ ॥ अन्यत्र ना गति तेथी, अन्यने ना अनुभवे, अनन्य उपयोगी ते, अबंघ मुक्ति भोगवे ॥ ४४ ॥ अन्य ते अन्य, त्यां दःख, आत्मा आत्माज ते सुखीः आत्मार्थेज महात्मानी, साधना सर्वतोम्खी॥४५ अब जे पद्रलद्भव्ये राचे ते पद्रलो पछीः तेनो पीछो तजे नांहीं कदी चतुर्गतिमहीं ॥ ४६ ॥ ध्यानमां मग्नता ज्यां त्यां, बाह्य व्यापारशृत्यताः ध्यानथी योगी आस्वादे, सिच्चदानंद व्यक्तता ॥४८॥ कर्म-राशि दहे नित्य, ते आनंद इताशनः खेद ना पामता योगी, बाह्य दुःखे अचेतन ॥ ४८ ॥ श्रविद्या मेदती ज्योति, परंशानमयी महाः मुमक्ष मात्र ए पुछे, इच्छे, अनुभवे सदा ॥ ४२ ॥ भारमा ने पहलो जुनां, मात्र आ सार तत्वनोः अन्य जे कांई शास्त्रोक्त, आनो विस्तार ते गणो॥५०॥

#### बसन्त्र तिल्का

इष्टोपदेश मतिमान भणी यथार्थ, मानापमान समताथी सहे कृतार्थ; निराग्रही बन विषे जनमां बसे वा, पामे अनुप शिवसंपद मन्य तेवा॥ ५१॥ सद्बोध सहुरुतणो जीव जे उपासे, तेने निजात्म थकी पुद्रल भिन्न भासे; स्थानुभवे सहज आत्मस्वरूप राजे, ते सौख्य-धाम परमात्मपदे विराजे॥

#### परिशिष्ट नं. ३

कें नम

### श्रीपूज्यपादस्वामिकृत

# इष्टोपदेश।

#### THE DISCOURSE DIVINE

Late Mr. Champatrai Jain, Bar-at-Law Vidyāvāridhi.

#### यस्य स्वयं स्वभावाधिरभावे कृतस्तकर्मणः। तस्मै संज्ञानस्त्रायः, नमोऽस्तु परमात्मने॥१॥

He who has attained the purity of his nature by the destruction of all his karmas by his own effort—to such an Omniscient Paramatman salutation is offered

Note —Omniscience is the attribute of the Pure and Perfect soul, and is the most essential of divine qualities, which are all implied in it. In Jainism salutation is offered to Divinity not because the devotee expects any boons from the object of his veneration and worship, not because salutation is pleasing to Him who is the embodiment of all divine attributes, not even because such salutation is itself, in any sense, the aim and object of worship, but because, the Paramatman is the Ideal of Perfection for the devotee, who wants to realize it in His own self, and because the adoration of Him who represents the Perfection of Divinity in His own pure being is the only means of attaining to it, at least in the earlier stages of the path.

#### योग्योपादानयोगेन, दृषदः स्वर्णता मता । द्रव्यादिस्वादिसंपत्तावात्मनोऽप्यात्मता मता ॥ २ ॥

As gold in the ore is held to become pure gold on the intervention of the real causes of purification, in the same manner on the attainment to self-nature the impure (unemancipated) soul is also regarded as pure Spirit.

Note.—The impure ego is like gold in the state of ore, both of them possess the potentiality of attaining to purity and perfection, when rid of the adhering impurities. Smelting is the process employed to obtain pure gold from the ore, which means the removal of the nongold that is found to be mixed up with it A lump of ore, thus, represents pure gold plus so much dross added to it. In the same way the mancipated soul is pure Spirit plus so much filth or dirt (matter) adhering to it. Hence, when the filth is removed by a process akin to that of smelting in the case of gold, the foreign material is separated off and self-nature attained, on the emergence of the purity of sva-dravya (own substance), consequent on the elimination of constituents of the not-self. The term sia-dravya (own-substance) here includes the other three conceptions that are homogeneous with it, namely sia hâla (own-time, signifying the external states that are changing in time), sia-kshetra (own space, or self-sized i.e., as existing in its own expanse), and sia bhava (own-feelings or own pature, i.e., internal

states). These may be termed the 'sia' quartette technically. The soul that is rid of the not-telf exists in its own nature with respect to the sia quartette, while the transmigrating ego is overwhelmed with the conditions and limitations imposed by the companionship of the not-self. This may be explained in a tabulated form, as follows—

| Pure Spirit.                                                               | Conditions, of existence | Impure ego.                                                                                       |
|----------------------------------------------------------------------------|--------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Exists in His own substance                                                | Dravya                   | Exists mixed with impurities of the nature of the not-self.                                       |
| Is Divine all over                                                         | Kshetra                  | Is involved in impurities all over.                                                               |
| Abides in a form that is His own for ever more                             | Kâla                     | Possesses a form that is hable to periodic changes on account of the hability to birth and death. |
| Always enjoys the bliss and blessed-<br>ness, appertaining to pure Spirit. | Bhā≀a                    | Is devoid of self-feeling, and passes a joyless, cheerless existence, generally.                  |

#### वरं व्रतः पदं देवं, नाव्रतैर्वत नारकम् । छायातपस्थयोभेंदः, प्रतिपालयतोर्महान् ॥ ३॥

Observance of vows leads to birth in the heavens, therefore their observance is proper, the vowless life drags one to a birth in the hells, which is painful; therefore, vowlessness should be avoided; when two persons are waiting for the arrival of another person, but one of them waits in the heat of the sun and the other in the shade, great is the difference between their conditions; piecisely the same difference is to be found between the condition of him who leads a life regulated by the vows and of him whose life is not so regulated

Note:—In the last verse divinity is said to be the natural attribute of the soul which allies from within its own self on the occurrence of the helpful causes of Self-realization Naturally enough the question now arises why should one take the trouble of observing vows and otherwise subjecting one self to a life of austerities and hardships, considering that Divinity is actually the potential nature of the soul? Will not the supreme status be obtained without undergoing penances and without vows? The reply is given here in this verse. Painful, at times very painful, indeed, is the life which results from the non-observance of vows. One might even descend into hells which is the most undesirable condition of existence. On the other hand, the observance of vows leads to very happy and desirable conditions, including a birth in the heavens. Therefore the acharya says that the difference between the soul that is leading a well regulated life and the one whose life is not so regulated is precisely that between the condition of the man who is waiting for the arrival, of a companion in the heat of the day, exposed to hot winds and the burning glare of the sun, and of him who is also awaiting the arrival of the same person but in a cool and shady grove.

Metaphysically, of course, the helpful potent causes themselves include the observance of vows and the suffering of hardships at a certain stage of advancement; for without them the *karmic* filth cannot be separated from the soul. But the great thing to note about the observance of vows and the suffering of hardships is this that they appear

to be irksome and unpleasant only when thought of or looked at from a distance. When one is imbued with the right Faith one realises at once the necessity of a well-regulated life and actually longs for the perfection of character through suffering and self-denial. And the task does not then appear to be burden-some, but is cheerfully accepted as the surest means of the acquisition of that joyous feeling of self-elevation which is dear to the heart of every aspirant on the path. That virtue is its own reward, is a saying the truth of which is not realized except by him whose life is characterized by self-imposed suffering in the name of Duty and Dharma.

## यत्र भाषः शिषं दत्ते, दौः कियहूरवर्तिनी । यो नयत्याशु गव्यृति, क्रोशार्द्धे किं स सीदति ॥४॥

The soul that is capable of conferring the divine status when meditated upon, how far can the heavens be from him? Can the man who is able to carry a load to a distance of two koses feel tired when carrying it only half a kos?

Note—This verse is intended to settle the doubt that might now arise in the mind as to the respective merits of self-contemplation and the observance of vows, especially in regard to the ability of the former to secure a rebirth in the heavenly-regions. The answer is that the soul's contemplation can grant both molsha as well as heavens, which are much nearer so to speak; since he who can easily cover a distance of four miles without being fatigued is not likely to experience trouble in going only a mile. Self contemplation thus, is much superior to the mere observance of yours, though the latter are able to lead to heavens for the time being

## ह्योकजमनातङ्कं दीर्घकालोपलालितम् । नाके नाकौकसां सौख्यं, नाके नाकौकसामिव ॥ ५ ॥

The happiness that is enjoyed by the residents of heavens appertains to the senses, is free from disturbance [literally, disease], enjoyable for very very long periods of time, and is without a parallel outside the heavens!

Note—The pleasures of a heavenly life are but sense produced, though they are not to be found outside the heavenly region and are exceedingly delightful. The duration of the life, too, is incomparably longer in the heaven than on the earth, and it is therefore true that the heavenly pleasures are enjoyable for much longer periods than the pleasures, of this world

## वासनामात्रमेवैतत्सुसं, दुःसं च देहिनाम् । तथा ह्युद्वेजयन्त्येते, भोगा रोगा रवापदि ॥ ६॥

The experiences of pleasures and pains of the samsare pures (unemancipated souls) are purely imaginary; for this reason the sense-produced pleasures give rise, like disease, to uneasiness on the approach of trouble!

Note—If the pleasures and pains of the world were not the product of imagination they would be lasting, unchanging and eternal. But we see that what is the cause of pleasures to-day becomes a source of disturbance and pain as soon as trouble arises or calamity overtakes the enjoyer. Hence the acharya points out that senseproduced pleasures and pain are purely imaginary in their nature, notwithstanding that the infatuated humanity regard them as real and run after them. By the use of the word imaginary it is not to be taken that the acharya denies the reality of the experiences altogether; what he is aiming at in reality is only an emphasis on the nature of true happiness to be described later.

#### मोहेन संवृतं ज्ञानं, स्वभावं छभते न हि । मत्तः पुमान्पदार्थानां, यथा मदनकोद्रवैः ॥ ७ ॥

Deluded by infatuation the knowing being is unable to acquire adequate knowledge of the nature of things, in the same way as a person who has lost his wits in consequence of eating intoxicating food is unable to know them properly!

Note:—Infatuations—likes and dislikes, etc.—deprive us of that purer form of mental serenity which is necessary for the acquisition of true knowledge, for, as is well known, lucidity of the intellectual faculty is clouded when the mind is strongly agitated by passions and desires and wrong convictions and beliefs.

## बपुर्न्द्रहं धनं दाराः पुत्रा मित्राणि शत्रवः । सर्वधान्यस्वभावानि मृढः स्वानि प्रपचते ॥ ८ ॥

All the objects, the body, the house, wealth, the wife, the son, the friend, the enemy and the like, are quite different in their nature from the soul; the foolish man, however, looks upon them as his own!

Note:—The wise always perceive themselves as different from the objects of the world whose relations are transient and temporary and perish after a time. The Self, however, is unperishing and eternal, and will pass away, on death, into some other form of life, leaving his newly-formed relations of a transient phase of life, in the course of his eternal wandering career, mourning his loss. Some times the relations depart plunging us in mourning. Hence, the acharya points out that the relations and, like them, the other objects which either leave us or are themselves left behind, on death, are all different from the Self in their nature for otherwise they will always accompany the soul and cause it pleasure at all times and under all conditions.

#### दिग्देशेभ्यः खगा पत्य, संवसंति नगे नगे । स्वस्वकार्यवशाद्यान्ति, देशे दिक्ष प्रगे प्रगे ॥ ९ ॥

The birds gather together to pass the night, on a tree, from various places in different directions in the evening; but at the earliest moment at the break of day they depart, in the pursuit of their diverse purposes, for different places in all directions!

Note — The world is like a tree where the birds gather together to pass the night, in the morning they are gone. In the same way friends and relations are formed in this world, as if for the night; at the break of day we part company from them, each one going his own way! Who, then, but the foolish will suffer himself to be entangled with such 'roosting-time' ties?

#### विराधकः कथं इन्त्रे, जनाय परिकुप्यति । प्र्यकृगुरुंपातयन्यद्भवां, स्वयं दण्डेन पात्यते ॥ १० ॥

Why should the evil-doer become angry with him who takes revenge on him? He who pulls down the *trangura* with both his feet is himself felled to the ground through its instrumentality! This is but just! It therefore, does not become one to get angry!

Note:—The trangura is an instrument so constructed that if a man holds it with both his hands and then tries with his feet to pull it down to the ground, it will overthrow him at once. The acharya likens the action of an evil-doer to the result of pulling down the trangura. The evil one experiences at this moment from the hands of an enemy is sure enough the result of one's own evil-doing in the past. It is that evil which like the trangura has rebounded on oneself and is responsible for one's suffering. Surely, this

is but justice, pure and simple. Where is, then, room for anger in this? The point is that in this world evil is caused by evil, what is experienced now as an evil, experience is sure enough the resultant of an evil act done by us in the past. The experiencer of evil is thus himself proved to be the doer of evil and the cause of his own suffering. Still it is necessary to punish the evil-doer, for otherwise it will be destructive of society and good order. The wise man should, however, so control himself that he should do his duty, but should not allow himself to be carried away by passion in its discharge. The judge, for instance, should so deport himself as to punish the prisoner who is proved to be guilty, but while doing so he should maintain his own serenity of mind and should not allow his decision to be influenced by anger. The result of anger is very harmful for the soul, it tends to undesirable conditions in the next rebirth. Hence, the judge who allows his mind to be swayed by passion will be incurring the liability for a painful hereafter, while the judge who merely discharges his duty and remains calm and collected and of an unruffled temperament will be avoiding that liability and will also be shortening his own bondage as the result of passionlessness.

#### रागद्वेपद्वयीदीर्घनेत्राकर्षणकर्मणा । अज्ञानात्मुचिरं जीव , ससाराज्धी अमत्यसौ ॥ ११ ॥

The dto the long rope intwined with [the strands of] attachments and aversions, the soul is whirled about in the ocean of samsāra (transmigratory existence) for immeasurable time, led by ignorance!

Note —Love and hatred, or attachment and aversion, are the causes of bondage and transmigration. The series of births and deaths is unending, except in the case of him who acquires Selfknowedge. Hence the statement that souls wander about in transmigration for time beyond measure. Ignorance of the real nature of the soul and the non-soul, and of happiness and what is not happiness though it may appear to be so, is the producer of loves and hatreds of embodied life. Led by these the soul comes and remains under the sway of harmic torces that drag it about in different conditions and grades of existence in the different parts of the world.

### विपद्भवपदावर्ते, पदिकेवातिवाह्यते । यावत्तावद्भवन्त्यन्याः, प्रचुरा विपदः पुरः ॥ १२ ॥

The samsara (transmigratory condition) is like a wheel at a well, where before one bucketful of distress is got over a large number of afflictions overtake the soul!

Note —The thoughtful mind only discovers the world to be full of misery and pain in all conditions. No one thinks of associating happiness with the conditions of existence in the lower grades of life. The trees are rooted to the spot and remain perpetually exposed to the inclemency of seasons, they are further subjected to all kinds of afflictions in the shape of cutting, piercing, burning, uprooting an the like. The smaller insects are destroyed by the thousand by the careless movements of their bigger tellow-beings. No one cares for their writhings and suffering. The birds and beasts and fishes are seized and devoured mercilessly by animals and men. Man himself is a constant prey to the fear of death, and lives in perpetual dread of calamity and misfortune. Those even who may be regarded as favourites of fortune are troubled with many kinds of mental and bodily troubles of their own and of their relations and friends. And at the end of a career, even where it has been the least undesirable, there is nothing more comforting than the grave or the burning pyre to look forward to. Death and the blankness of death ever stare the thinking being in the face. Human life is short and the best of its condi-

tions is ephemeral and fleeting; you have hardly celebrated the advent of a joy when its place is taken by affliction in some form or other. Those who are unluckly spent their whole time in crying and lamentations. Their suffering ceases even to excite the pity of the passers by, by its frequency. Some of them actually experience all the excruciating horrors of hell-life without being in hell! Kings and millionaires and potentates are no exceptions; they are subject to the pain and misery which the flesh is heir to. The acharya, therefore, justly says that this world of transmigratory life is so full of suffering and pain that you have hardly got-over one affliction when its place has been filled up with a dozen others. The wise should, therefore, only seek to obtain release from the world to obtain nirvana where there is eternal peace and joy and life unending.

### दुरवर्षेनासुरक्षेण नश्वरेण धनादिना । स्वस्थंमन्यो जनः कोऽपि ज्वरवानिव सर्विषा ॥ १३ ॥

He who regards himself as happy on account of the possession of wealth and other like objects of desire, that are obtained with great trouble, that require a lot of botheration in their protection and that are after all perishable, is like the fool who eats clarified butter when suffering from fever and then thinks that he is enjoying good health!

Note:—Ghee (clarified butter) only goes to aggravate fever, so that he who eats ghee in that condition and regards himself as healthy because of his eating ghee is a big fool. Precisely the same is the case with the man who considers himself happy because he is surrounded by the objects and sources of pleasure. These, too, aggravate the heat and fever of lust, and depart sooner or later without producing anything like satisfaction, that is happiness and rest and peace. The achainal, therefore, points out that it is an act of folly to regard oneself as happy when enjoying material prosperity and the like, which, it is further pointed out, are acquired with a lot of trouble and exertion and which involve a great deal of additional trouble in guarding and protecting, and which, notwithstanding all this worry and trouble, are ultimately bound to depart, being perishable by nature.

#### विपत्तिमात्मनो मृदः परेषामिव नेक्षते । दह्यमानमृगाकीर्णधनान्तरतरुस्थवत् ॥ १४ ॥

The fool is not warned by seeing distress overtake others; he acts like the man who, seited on the top of a tree in the midst of a burning forest, sees deer and other living things perish, but does not think that the same fate is soon to overtake him!

Note —The acharya here gives us a true description of the individual blinded by the lusts of the world, who though surrounded by calamity and distress all round is still unable to check himself in time to turn to the true side of life, taking no warning by the fate of others.

### भायुर्वृद्धिक्षयोत्कर्षद्वेतं कालस्य निर्गमम् । बांछनां धनिनामिष्टं जीवितात्सुतरां धनम् ॥ १५ ॥

Time is the cause of the shortening of the duration of life as well as of the increase of wealth: the amassers of wealth [thus] love money more than their lives!

### त्यागाय श्रेयसे वित्तमवित्तः संचिनोति यः । स्वशरीरं स पङ्केन स्नास्मामीति विक्रिम्पति ॥ १६ ॥

The poor man who accumulates wealth so as to be able to acquire merit and the destruction of evil karmas by spending it in charity is like the man who covers himself with filth in the expectation that he is going to bathe his body thereafter.

Note:—The acquisition of wealth is accompanied by so much evil-doing and evilthinking that it itself implies a lot of sin accruing to the soul: what purpose can, then, be served by charity and good works thereafter. The man who enters a drain full of filth in the hope that he will have a good bath afterwards covers himself for a certain with filth. Whether he will be able to wash it off thereafter is an entirely different matter!

### आरंमे तापकान्प्राप्तावतृप्तिप्रतिपादकान् । अन्ते सुदुस्त्यजान् कामान्कामं कः सेवते सुधीः ॥१७॥

What! will any wise man indulge in the pleasures of the senses which cause trouble in their acquisition, enkindle lust and desire at the moment of enjoyment and are very painful at the time of parting? Should a wise man do so, he would not abandon himself to the lustful feeling.

Note --- According to the degree of foresight developed by them, men fall into three classes, namely, the short-sighted, the far-sighted and the farthest-sighted. The first class is that of fools, as all will agree. The second is that of men who are wordly wise. They are learned and thoughtful, but only in matters pertaining to the world, and the concerns of the immediate life that comes to an end after some three score years and ten, when their wisdom also perishes. The third class comprises those few but deeply thoughtful souls who have understood the nature of life and know that the soul survives They are familiar with the true nature of things and know that there is no rest or peace for the soul outside nirvana. They are the farthest-sighted, for this reason; we may also call them Ilharma-sighted, for Dharma signifies the ultimate Truth and the nature of things. Of these Knowers of the true nature of things it is said that they will not indulge in sensual lusts, knowing them to be the causes of suffering and pain, though not appearing to be such to the first or the second classes of men. Should a Knower of Truth be found to indulge in the pleasures of the world, he would not abandon himself altogether to them, but would only be influenced by them in so far as he is unable to resist the forces of karnuc infatuation engendered in the past. The point is this that the knowledge of Truth changes the angle of vision of the wise one who may not be able to resist the temptation but who will detest himself all the time for his failings, where the fool will simply plunge himself head long in the whirling vortex of pleasures and lusts.

### भवन्ति प्राप्य यत्संगमशुचीनि शुचीन्यपि । स कायः संततापायस्तदर्थे प्रार्थना वृथा ॥ १८ ॥

By the contact of which even pure objects are rendered impure and which is a constant source of affliction, to seek to provide such a body with the objects of pleasure is vanity!

Note:—It is not the nature of the senses to ever attain to anything like a lasting sense of gratification. The source and store-house of impurity, the body may be surrounded by all sorts of luxuries and things that are expected to give one pleasure; but its cravings only increase while the things which it touches become impure for any other purpose!

### यजीवस्योपकाराय, तहेहस्यापकारकं। यहेहस्योपकाराय, तजीवस्यापकारकं॥ १९॥

Whatever action is beneficial to the soul is harmful to the body, and whatever action is beneficial to the body is harmful to the soul!

Note:—The association of the soul and the body being the cause of the pain and misery appertaining to embodied existence, nervana really only signifies the destruction of the fleshy prison of the soul, when the latter, fully exalted and immortal in its own right, is installed in the Temple of Divinity as a God, by the mere process of emancipation from the bondage of matter. Hence, whatever tends to the fattening of the body is necessarily the source of continued affliction to the soul and vice versa.

### इतिश्चन्तामणिर्दिव्य, इतः पिण्याकचण्डकम् । ध्यानेन चेदुभे खभ्ये, काद्रियंताम् विवेकिनः ॥ २० ॥

When the divine wish-fulfilling Jewel and a piece of refuse both are obtainable by meditation, which of these will the man of discrimination choose?

Note.—The man of discrimination will naturally prefer the soul which is like a divine wish-fulfilling Jewel, capable of conferring the inconceivably great boon—the status and the joy of Divinity—to a passing pleasurable form of sense-tickling that is like a worthless piece of *khali* (a cake of sesamum seeds from which oil has been extracted) and serves only to prolong and to embitter the bondage of *karmas*.

### स्वसंवेदनसुज्यकस्तनुमात्रो निरत्ययः । अत्यंतसौख्यवानात्मा, लोकालोकविलोकनः ॥ २१ ॥

This soul can be adequately known by self-contemplation and is of the size of its body, immortal, of an exceedingly blissful nature and the knower of Loka and Aloka!

Note:—In this sloka the acharya has given a brief description of the soul as freed from the bondage of matter. It is, roughly speaking, of the size of its physical body and is indestructible, hence immortal. Knowledge and bliss appertain to it by nature, being but two of its divine attributes—It can be known adequately in self-contemplation, and when established in its natural purity, freed from the corrupting companionship of matter, it is the enjoyer of unbounded joy and the knower of the entirety of things, which constitute what is known as the Lokaloka (Loka = the universe of life and matter + aloka = the infinity of Pure space lying beyond the Loka).

### संयम्य करणप्राममेकाप्रत्वेन चेतसः । आत्मानमात्मवान्ध्यायेदात्मनेवात्मनि स्थितम् ॥ २२ ॥

Controlling his senses, with concentrated mind, the knower of the Self should contemplate the Self, seated in his own Self, through the Self!

Note:—The contemplation of the divinity of the Self, that is the soul, is only possible through the soul itself, by turning the attention inwards. Now, because the self is seated inwards and the objects of the senses which attract and enthral the mind lie outwards, the withdrawal of the mind from the outside, that is to say the controlling of the lustful cravings of the lower nature, is an absolute necessity for the realisation of the glory appertaining to Life. For one cannot serve two masters at one time. The Self and the world are antagonistic in nature. The dominance of the latter means the mancipation and distress of the former. Hence, the wise banish the world completely from their thoughts and attend with one-pointed mind to the glorious Divinity of the Self, seated inside.

### अवानोपास्तिरवानम्, वानम् वानिसमाध्रयः । ददाति यत्तु यस्यास्ति सुप्रसिद्धमिद्म् वचः ॥ २३ ॥

Devotion to ignorance bestows ignorance, and devotion to Gnana (self-knowledge) bestows Knowledge: for it is well established that a thing can grant only that of which it is possessed!

Note.—False beliefs and wrong convictions can never lead to true knowledge; for you cannot get what is not contained in the nature of a thing, e. g., blood out of stones. But he who seeks knowledge is sure to be rewarded by enlightenment; for the law is that he who seeks shall find, he who asks shall get what he asks for and he who knocks shall be admitted into light, provided only the seeking, the asking and the knocking is sincere and persistent and in harmony with the nature of things.

#### परीषहाद्यविश्वानादास्त्रवस्य निरोधिनी । जायतेऽध्यात्मयोगेन, कर्मणामाग्र निर्जरा ॥ २४ ॥

By bearing with equanimity, by the power of the soulforce, the trials and hardships consequent on world-renunciation, is accomplished speedily the destruction of karmas and the stoppage of further inflow thereof!

Note.—There are two aspects of the karmic force the draina and the bhava karmas. Dravya karmas simply mean matter which flows into the soul with every thought and word and deed. Bhava karmas are inner mental states, that is to say feelings, cravings and the like which are the causes that lead to the inflow of matter towards the soul. The bondage of the soul consists in the state of embodiment which signifies association with matter. The accetic aspires to separate his soul completely from the material impurities that defile and hold it in bondage. The inflow of matter is termed (sraia, and takes place only because of a certain kind of magnetic attraction which the soul developes under the influence of desire It ceases when the soul becomes desireless completely. The matter existing in combination with the soul also then begins to dissolve and soon becomes separated from it This is termed nijara, in the course of which many hardships have to be faced by the aspirant. If these are cheerfully borne, the goal of freedom and bliss is reached speedily, and the soul becomes a pure and perfected God The destruction of desire, therefore, is the key to the situation, and the achurya points out that those who preserve equanimity of mind in the midst of trials and temptations speedily attain to the Supreme Status by the stoppage of the fresh inflow and the destruction of the existing karmas.

### कटस्य कर्ताहमिति सबंधः, स्याद् द्वयोद्वेयोः। ध्यानं ध्येयं यदात्मैव, संबंधः कीद्दशस्तदा ॥-५॥

In a statement such as 'I am the maker of the mat', two objects are implied; but where the soul itself is the instrument as well as the object of contemplation, how can there be duality in that state?

Note:—This sloka is intended to further elucidate the nature of self-contemplation which is non-dual. There are in that state no two separate objects like a mat and the man who made it, but the object of contemplation is the same as he who contemplates. The soul in reality only contemplates its own inherent glory, so as to realize its hidden divinity. Hence acharya points out that there is no room for duality in the process of pure self-contemplation.

### बध्यते मुख्यते जीवः, सममो निर्ममः कमात्। तस्मात्सर्वे प्रयत्नेन, नियमत्वं विचितयेत् ॥२६॥

The soul involved in the delusion of egoity is enmeshed in the bondage of *karmas*; he who is free from delusion of egoity is freed from the bondage of *karma*. this is the order of things; such being the law, one should try in all possible ways to attain to pure self-contemplation, devoid of the delusion of egoity.

Note: We have already seen that desire is the root of bondage. Here the acharya takes us a step further towards the analysis of desire, which is rooted in the delusion of identity with the body. The ordinary man only knows himself as the physical personality. and naturally remains absorbed in the gratifications of the bodily cravings and wants. This is the delusion which the acharya warns us against.

### एकोऽइं निर्ममः शुद्धो, इानी योगीन्द्रगोचरः । बाह्याः संयोगजा भाषा मत्तः सर्वेऽपि सर्वथा ॥२७॥

I am one, I am without delusion, I am the knower of things, I am knowable by Master Ascetics; all other conditions that arise by the union of the not-self are foreign to my nature in every way!

Note:—The soul is here described from what is known as the *mishchaya naya*, that is to say in respect of its pure natural attributes; in other words, as a pure spirit. The pure spirit is devoid of parts, and therefore only one; being a pure embodiment of knowledge, without any obstructing veils to curtail the field of its knowing functions, it is devoid of delusion; rid of all forms of defilement and corruption, it is pure; having omniscience for its attribute, it is the true knower; and not being endowed with sensible qualities, it is knowable by the super-clairvoyant vision of Great Ascetics and Saints. All the other qualities, attributes and relations which appertain to embodied existence are really produced under the corrupting influence of matter, and are, therefore, not natural to a pure Spirit.

### दुःबसंदोहभागित्वं, संयोगादिह देहिनाम् । त्यजाम्येनं ततः सर्वं, मनोवाकायकर्मभः॥ २८॥

The souls involved in transmigration have to suffer a multitude of afflictions, owing to the association of the not-Self, the body and the like therefore, I [shall] renounce them along with all the activities of the mind, the body and speech!

Note:—He who does not centrol the activities of his mind, speech and body, which are the three channels of sin, only prolongs his boudage and the transmigratory life which is simply full of pain and misery, even under the best of conditions. The aspirant after the final release, therefore, resolves in the manner indicated in the text.

### न में मृत्युः कुतो भीतिर्न में व्याधिः कुतो व्यथा। नाहं बालो न चृद्धोऽहं, न युवैतानि पुहले ॥२९॥

I am not subject to death; then, what should I fear death for? Nor am I subject to disease, then, what can cause me pain? I am not a child; I am not an old man; nor am I a youth: all these appertain to the flesh (matter)!

Note:—Pure Spirit is free from death and disease, and has no concern with the divisions of life, childhood, youth, oldage and the like. These are different conditions that appertain to the body of matter, which is, undoubtedly, not the same thing as Spirit or the soul. Why should, then, one fear death? and how can one be really affected by disease? The saint, knowing the pure immortal and incorruptible nature of the soul speedily attains to the highest and best condition of Life which is enjoyed by all who acquire the purity of their spritual nature.

### भुकोज्यिता मुदुर्मोहान्मया सर्वेऽपि पुद्रलाः । उच्छिष्ठेप्यिष तेष्वद्य, मम विश्वस्य का स्पृहा ॥३०॥

Again and again, through delusions, have the bodies of matter been enjoyed and thrown off by me; how can I long for them now that I am endowed with true wisdom; for no one likes to eat the leavings.

Note:—In the part infinity of time, during which the immortal soul has never ceased to exist, it has put on all kinds of bodies and enjoyed, again and again, the pleasures appertaining to embodied existence, through them, throwing them off always at the end of each form of life. The bodies and things of matter are thus like the leavings in a plate which nobody will like to eat. The Right Believer whose vision has been clarified to perceive the true side of Life, therefore, cannot long for them, since it will be like a longing to eat the leavings and refuse.

### कर्म कर्मेहितार्वान्ध, जीवो जीवहितस्पृहः । स्वरवश्भावभूयस्त्वो, स्वार्थ को वा न बांछित ॥३१॥

Karma works in its own cause; the soul works for its own good: who is there in the world that will not work for his own good when he has the power to do so?

Note:—Since karma produces harma, and thus is the cause of the perpethation of the soul's bondage, it is here dere described as working in its own cause, the soul also works for its own good, that is to say against the karmic power, when it is able to do so The interests of the two thus clash with each other. The acharya here exhorts the soul that has acquired the wisdom of the saints to gird up its loins for the destruction of the enemy; forthere is no one in the world who will not like to destroy his foe when he has the power to do so, especially such a fee or karma, that acts by stealth and strikes mercilessly and hard.

### परोपकृतिमुत्सुज्य, स्वोपकारपरो भव । उपकुर्वन्परस्याक्नो, दृद्यमानस्य छोकवत् ॥ ३२ ॥

O Witless one! thou art serving this visible show that is not thyself; thou shouldst now renounce doing good to others and take to doing good to thine own Self!

Note:—It is the way of the world that one gives up serving those who are found to be inimical to oneself. The soul has been serving its physical body and the rest of the visible sensible panorama, in the belief that its good lies with the things outside itself. But it has now learnt their real nature. They are all the ties and joys and relationships of the world, taken together—only so many enemies in disguise! The acharya, therefore, exhorts the soul that is endowed with true insight into the nature of things to abandon them to their own fate and turn to its own welfare, that is, to take to self contemplation.

### गुरूपदेशादभ्यासात्संवित्तेः स्वपरांतरं । जानाति यः स जानातिमोक्षसीच्यं निरंतरम् ॥ ३३ ॥

He who has acquired the discrimination between the Self and the not-Self, through the teaching of the preceptor, by repeated meditation on the nature of things, or by direct inner Self-perception, that great soul enjoys the happiness appertaining to salvation constantly!

Note:—Salvation and the happiness appertaining to it are obtained by self-contemplation, when the *karmas* are destroyed and the soul is left as a pure Spirit, omniscient, and blissful and immortal in its own nature

### स्वस्मिन्सदमिळावित्वादभीष्टकापकत्वतः । स्वयं द्वितप्रयोक्तृत्वादात्मैव गुरुरात्मनः ॥ ३४ ॥

Because of its internal longing for the attainment of the highest Ideal, because of its understanding of that Ideal, and because of its engaging itself in the realisation of its Ideal, because of these the soul is its own preceptor!

Note:—The outside Teachers and guides are only helpful where the soul itself is ripe for advancement on the path; their word is of no avail where the hearer is not open to

receive it. For this reason the real teacher and guide is the soul itself; and so far as exertion is implied in the realisation of the Ideal, it is the soul's own action which can ever lead to its advancement and progress on the path. Hence the statement that it is its own preceptor!

### नाको विकरवमायाति विक्रो नाकत्वमुञ्छति । निमित्तमात्रमन्यस्तु, गतेर्घर्मास्तिकायवत् ॥ ३५ ॥

Those not yet qualified for the acquisition of Truth cannot become the knowers of Truth; the knower of Truth cannot become devoid of it; external Teachers are useful like Ether which is but helpful in the motion (of moving things)!

Note:—The acharya here elucidates the nature of the teaching from an outside source. It is like ether which is helpful to the object in motion, but which does not push or move any one. Similarly an external Guide can help only the soul that has acquired a longing to proceed on the Path of Freedom; he cannot impart the impulse which is to initiate the proceeding!

#### अभविकत्तविक्षेप, पकांते तत्त्वसंस्थितिः। अभ्यस्येदिमयोगेन, योगी तत्त्वं निजात्मनः ॥ ३६ ॥

He in whose mind no disturbances occur and who is established in the knowledge of the Self,—such an ascetic should engage himself diligently in the contemplation of his soul, in a lonely place

Note —The one-pointedness of the mind which is necessary for steady medition is exceedingly difficult in a place where there is even a likelihood of disturbance. Hence, it is pointed out here that self-contemplation should be performed in a lonely place.

#### यथा यथा समायति, संवित्तौ तत्त्वमुत्तमम् । तथा तथा न रोवंते, विषयाः सुलभा अपि ॥ ३७ ॥

As greater and greater progress is made in the realization of the glorious Self, so is lessened, more and more, the liking for even those objects of pleasure which may be obtained with ease.

Note:—This sloka describes the effect of the progress in self enjoyment. It is destructive of the cravings of the lower nature. The Self is blissful by nature; he who begins to enjoy the divine thrill ef spiritual bliss certainly cannot thereafter hanker for worldly pleasure, the craving for which decreases as the enjoyment of true happiness increases.

#### **यथा यथा न रोचंते, विषयाः सुलभा अपि । तथा तथा समायाति, संवित्तौ तस्वमृत्तमम् ॥ ३८ ॥**

As even those objects of pleasure which are easily obtainable become increasingly intolerable, in the same measure does the glorious self come into one's enjoyment!

Note:—The enjoyment of the natural inherent joy of life increases side by side with the sense of indifference for worldly pleasures. Thus the more there is of the enjoyment of the internal spiritual happiness, the less is the craving for the sense-produced pleasures; and, conversely, the greater the sense of indifference for worldly attractions and joys, the greater the enjoyment of the real bliss appertaining to Life.

### निशामयति निःशेषमिद्रजालोपमं जगत् । स्पृहयत्यात्मलाभाय, गत्वान्यत्रानुतप्यते ॥ ३९ ॥

The seeker of the self regards the whole world as a product of illusion; and is moved by the desire to attain to self-realization. If he ever becomes entangled in anything else he repents of it!

Note:—Self-realization is possible only by completely turning the back on the temptations and snares of the world, hence, he who longs to attain to it must regard the panorama of the world as transient, instable and fleeting, in other words, as the product of illusion. The wise man will thus never allow himself to be entangled in anything worldly. Born with all the weaknesses of the human nature, he is nevertheless subject to powerful cravings and impulsions, and may, under their influence, deviate from the proper path. The acharya says that the true characteristic of a wise man is that whenever he is entangled in any of the worldly pleasures, neglecting his proper dharma (duty), he will be repenting of his wrong action, even while doing it. For repentance implies confession which is half the amends.

### इच्छत्ये शांतसंवासं, निर्जनं जनितादरः । निजकार्यवशार्तिकचिदुत्तवा विस्मरति द्वतं ॥ ४० ॥

The seeker after the Self longs for solutude, preferring dissociation with men; if he has to speak to men for a purpose of his own, he puts it out of his mind as soon as it is said!

Note -Solitude is absolutely necessary for pure self-contemplation.

### ब्रुवर्माप हि न ब्रृते, गच्छन्नपि न गच्छति । स्थिरीकृतात्मतत्त्वस्तु, पद्म्यमपि न पद्म्यति ॥ ४१ ॥

He who has firmly established himself in the knowledge of the Self, such a one does not speak while speaking, does not move while moving and does not see while seeing!

Note —When a man has put his faith firmly in the Self his actions cease to bind, that is to say, affect him. His activity in such a case ceases to be volitional and becomes automatic, as it were. Of such a being it is correct to say that speaking he does not speak, moving about he does not move about, and seeing he does not sec.

### किमिदं कीद्यां कस्य, कस्मात्केत्यविशेषयन् । स्वदंह्वमिप नावैति, योगी योगपरायणः ॥ ४२ ॥

The ascetic immersed in the process of self-realization has no awareness of even his body, being undisturbed by questions such as what is the soul? what is its nature? who is its master? from whom is it derived? where does it reside? and the like.

Note:—In the culminating samadhi (the condition of entrancement of self-realization) thought is over-powered by the thrilling pulsation of the joyousness of self-feeling. Consequently, no question arises as to the nature, attributes, etc., of the soul-substance. The entire soul is then filled with the rapturous rhythm of a life that is at once illumined and blissful by its own light and the inherent ecstasy of delight. In that state there can, of course, be no engrossment of the conscious faculty with the idea of the physical personality or its basis and abode, the body of matter.

### यो यत्र नियसज्ञास्ते, स तत्र कुरुते रातें । यो यत्र रमते तस्मादन्यत्र स न गच्छति ॥ ४३ ॥

He who abides in a place, becomes attached to the place he who takes a liking to a locality does not give it up to go elsewhere!

Note:—This is the general rule. When a person likes a place he sticks to it and does not think of leaving it and of going to another place. Similarly, the ascetic who loves the state of the samulhi of self-realization never entertains the idea of departing from it, it being full of delicious joy and ecstasy for him.

### **जनच्छंस्तद्विरोपाणामननिवर्**च जायते । अज्ञाततद्विरोपस्तु, बद्धयते न विमुच्यते ॥ ४४ ॥

The ascetic, not stirring out of his Self and not attending to the particular natures of the not-self, does not become their enjoyer; by not enjoying the not-self he is not bound by karmas, but becomes released from them!

Note:—The law governing karma and transmigration is this that attachment and aversion for objects of the senses are the causes of bondage of the soul. They cause the influx of a kind of subtle invisible matter into the soul substance, and the fusion of the inflowing material with the soul is the form of the bondage of karma that is so harmful to the self. The soul not falling in the category of the objects of sense, its contemplation does not give rise to attachment and aversion; on the contrary, it is productive of a state of equanimity and indifference in the mind that is engaged in the enjoyment of the natural inborn joy of his own real self. Hence he is not afflicted with fresh karmic bondage while he is engaged in self-contemplation. In addition, his existing karmic bonds also begin to break up on account of the prevailing state of equanimity; because what is attracted into the soul in consequence of an agitated state of the mind must begin to disperse and depart when a contrary state is established therein. The acharya, therefore, says that the samadhi of self feeling has a two fold ment: it is, firstly, not productive of any additional mancipation for the soul, and, secondly, it is actually destructive of the existing bondage.

#### परः परस्ततो दःसमात्मैवातमा ततः सुखं। अत एव महात्मानस्तन्निमितं कृतोद्यमाः ॥ ४५ ॥

The not-self are surely never the Self; only sorrow accrues to the soul from them the Self ever remains the Self; it is, therefore, the cause of happiness; because of this, great personages have exerted themselves for the realization of the Self!

Note.—The distinction between sense-produced pleasure and the natural joy appertaining to the soul itself is again emphasized here by the acharya, for what shall a man profit if he gain the whole world but lose his own soul? The fact is, as the Jainacharyas have demonstrated, over and over again, that the soul is blissful by nature and comes into the enjoyment of surpassing, unsurpassed blies by the simple practice of self-feeling. The pleasures of the world are false and illusory, as compared with the joyourness of life itself; they even fail and deceive one in the most critical moment. Moreover, nothing in the class of the not self is lasting and unperishing, so that he who becomes attached to them has sooner or later to lament their loss. Sometimes he himself has to part from the objects of pleasure, when the parting is all the more terrible. What good can, then, come of attachment to the objects in the world? Atman (the Self) alone is, thus, the fit object of attachment, and it rewards the devotee with life eternal and knowledge and joy unlimited!

### अविद्यान्यदगस्त्रस्यं, योऽभिनंदति तस्य तत् । न जातु जंतोः सामीप्यं, चतुर्गतिषु मुंचित॥ ४६॥

Matter which the undiscerning soul attaches itself to never leaves him wherever he goes in the four gatis!

Note:—Gates signify the four principal types of embodied existence, in which souls are being constantly born and reborn in the course of their transmigration. These are the celestial, the hellish, the human and the sub-human or the lower kingdoms, the last of which includes all kinds of animals, plants and all other lower forms of life. All these are imposed on the soul because of the companionship of matter of which the not-self are

chiefly composed. The law of the influx of matter has already been noticed a little earlier. It shows that the effect of the love of the not-self on the Self is its being over-powered by matter in the shape of the undesirable forces of karma that drag it from one gate to another or in the numerous classes and sub-classes of the same type. The acharya, therefore, discourses on the folly of the undiscerning who perpetuate their bondage by their own acts, not knowing the nature of the Law that keeps the soul fied to the ever-revolving wheel of transmigration. He who allows himself to fall in love with matter—and all the not-self are perceived by us only in so far as they are matter—should know that the object he falls in love with will not abide to console or grant solace to his heart for ever, but matter will cling to him, because of that act of love, all the more closely 'Knowing this, the seeker after the glory of the Self will shun the pursuit of the objects of the world once the law is shown to him.

#### आत्माञ्जष्ठाननिष्टस्य व्यवहारबहिः न्धितेः । जायते परमानंदः कश्चिद्योगेन योगिनः ॥ ४७ ॥

He who is firmly established in his own Self, and keeps away from the worldly intercourse, a supreme kind of happiness is produced in the being of such a yogi!

Note:—Divine bliss is the nature of the soul which is realized the moment one is rid of all the sense of attachment to the world and is immersed in pure self-contemplation.

### आनंदो निर्देहतयुद्ध, कर्मेंधनमनारतं । न चासौ खिद्यते योगी, बेहिर्दुःखेष्वचेतनः ॥ ४८ ॥

Self produced happiness is constantly burning up the karma fuel in large quantities, while the yogi, indifferent to the external pain, is not affected by it in the least '

Note —The Master Ascetic is constantly absorbed in the enjoyment of the spiritual happiness pertuining to his soul, and is, therefore, not affected by bodily discomforts and pains to which he does not even attend consciously.

### अविद्याभिदुरं ज्योतिः, परं ज्ञानमयं महत् । तत्त्रपृथ्यं, तद्पृत्यं, तद्द्रपृथ्यं मुमुक्षुभिः ॥ ४९ ॥

That excellent and supreme light of the Self is the destroyer of ignorance,—the seekers after salvation should always engage themselves in questioning others about it in affectionately seeking it and in realizing it by actual experience!

Note—The soul being the embodiment of knowledge is antithetical to ignorance. Hence the injunction to be constantly engaged in talking and thinking of it and in feeling it in every other possible way. It will not do to turn to the Self for a moment or two once a week or even every day; for the habit of the mind is that it runs always after what has engaged its attention the most of the time. The reason why novitiates in yoga find it difficult to concentrate their mind on the Self is to be found in the fact that their habitual thinking unconsciously directs the stream of thought into the accustomed channels of activity, and the slightest temptation, which they have never learnt to resist, suffices to steal away their determination.

### जीवोऽन्यः पुद्गलभ्यान्य, इत्यसी तत्त्वसंप्रहः । यदन्यदुच्यते किंचित्सोऽस्तु तस्यैव विस्तरः ॥ ५० ॥

The Self is different from matter, matter is different from the Self this is the quintessence of all the compilation, of wisdom; all the rest of knowledge is but an amplification of this!

Note—Here the acharya sums up the result of the entire discourse and says that the one thing to know is the fact that the soul is not matter, nor matter the soul. This is the quintessence of philosophy, though it is necessary to explain it in detail for the benefit of

the ignorant who entertain many doubts on the subject. Whoever has understood this one crucial point or fact thoroughly, so that no doubt is left in his mind concerning the nature and divinity of the soul, is the knower of truth who is sure soon to reap the benefit of his knowledge, and attain to the supreme status outside the painful dreary realm of transmigration and the kingdom of Death For the soul being actually divine by nature, its divinity remains unrealized only just so long as it is ignorant of itself and devotes all its time to the pursuit of the non-self. Hence, when Self-knowledge has dispelled the thick mists of ignorance and set its natural energy of dispassion in opposition to the forces of karma, the destruction of the latter becomes only a question of time, and is encompassed, generally, in the course of three or four incarnations, when it is loft, as the result of the process of self-realization, as a pure Spirit, all-knowing, immortal and eternally blissful, a pure and real Divinity, second to none in the three worlds, and the object of devotion and worship on the part of devotials) and men.

### रष्टोपदेशसिति सम्यगधीत्य घीमान्, मानापमानसमतां स्वमताद्वितन्य ॥ मुक्ताब्रह्ये विनिवसन्सजने वने वा, मुक्तिश्रियं निरुपमामुपयाति भव्यः॥ ५१॥

The wise bhavya\* who has well understood the teaching of the "Ishtopadesha", and who maintains the serenity of the mind by the effort of his will when he is respected as well as when disrespect is shown to him, and who has freed himself from the attachment to the non-self, obtains the matchless treasure of moksha, whether he live in a city or in a jungle!

\* The soul that is endowed with realizable potentiality for the attainment of salvation is termed bharya, while the abharya (a, not + bharya) is the soul that is potentially civine like the bharya, but with a portentiality that is not realizable into actuality.

NOTE:—Faith in the glorious nature of the Self and mental equanimity are the chief things necessary for the obtainment of release from the cycle of births and deaths (transmigration) The rule with faith is that it never fails to translate itself into action, sooner or later, since belief is the builder and moulder of character, and the controller of impulses. For this reason, even the greatest sinner need not despair, and if he will be intelligently try to understand the teaching herein imparted and apply himself to put faith into it he will soon find himself travelling on the road to saintship. Whether he walk towards it or travel in some more speedy way, will depend on the nature of the obstruction that might be offered by the karmas of his previous like. But even the worst of karmas begin to lose their power under the loosening influence of the Right Faith, and are speedily destroyed by the scorching fire of Right Knowledge-Mental equanimity is speedily reached in this manner, and the rest becomes easy by a constant meditation on the "Ishtopadesha" which is the Discourse Divine as well as the name of the book in the reader's hand!

#### FOREWORD

Shri Pujyapada Swami the author of the "Ishtopadesha" (Discourse Divine) was a Jama saint, of the Ingambara sect, who flourished in the fourth century A D. He composed several important works on the Jaina Philosophy and Religion of which the "Sariartha Siddhi" (an elaborate commentary on the Tattiurtha Sutra, which may be termed the Jaina Bible), "Jamendia Vyākarana" the "Samāthi Shataka" and the "Ishtopadesa" are the most famou. The last-named work was translated into Hindi from the original Sanskrit by Shri Dharma-Divahar, Dharma Bhushana Bruhmachari Sital Prasadji in the year 1923. I have now translated it into English, at the suggestion of the respected brahmacharii himself, from his Hindi translation. The English translation has been personally revised by the brahmacharii to whom I am indebted for the favour

The "Ishtopadesha" is a charming composition in adhyātma-rasa, that signifies a sort of direct appeal to the experience of self-realization rather than a metaphysical study of the soul-nature through the intellectual faculty. I have no doubt that it will prove very serviceable in fixing the attention of the contemplative thought, and, read intelligently, will enable the thoughtful to burn up his karmas on the adhyātmuc altar of the Glorious Divinity of the Inner Self.

HARDOI 17th May, 1925.

C. R. JAIN

### CONTENTS.

| I.  | Introduction                              | 77    |
|-----|-------------------------------------------|-------|
| II. | Versified Sermons.                        | 78-83 |
| 1.  | Obeisance.                                | 79    |
| 2.  | God and Self.                             | 78    |
| 3.  | Path of Peace and Piety.                  | 78    |
| 4.  | Philosophy of pain and pleasure-          | 78    |
| 5.  | Ignorance the cause of all ills.          | 79    |
| 6.  | Worldly life is a chain of pains.         | 79    |
| 7.  | Wealth is no remedy for worldly ilis.     | 79    |
| 8.  | Concentrated thought is the only remedy.  | გ0    |
| 9.  | Self is the only thing worth realisation. | 80    |
| 10. | Path of self realisation.                 | 80    |
| 11. | Superiority of a devotee.                 | 80    |
| 12. | The unreality of worldly life.            | 80    |
| 13. | The Path of victory.                      | 80    |
| 14. | The unholy union.                         | 81    |
| 15. | The divinity of self.                     | 81    |
| 16. | Futility of worldly quest.                | 81    |
| 17. | The struggle of life.                     | 81    |
| 18. | Appeal to self.                           | 82    |
| 9.  | Master's role in spiritual culture.       | 82    |
| 20. | In reality self is his own guide.         | 82    |
| 21. | The essential requisites of a devotee.    | 82    |
| 22. | Lite features of a yogi.                  | 82    |
| 23. | Yogi enjoys a tree life.                  | 82    |
| 24. | Self culture is the best culture.         | 83    |
| 2b. | Summum bonum of life.                     | 83    |
| 26. | Brief story of truth.                     | 83    |
| 27. | Blessings.                                | 83    |

#### INTRODUCTION

ISHTOPDESHA (इट्रोपदेश) (Happy Sermons) is a didactic poem of 51 Stanzas in Sanskrit by Swami Pulyapada, a great saint of India, born in the Karnatak region in the 5th. century A. D.\* He was the preceptor of Durvinit, the then ruling King of the great Ganga dynasty of the Deccan. His real name was Devanandi but being held in high esteem by all, he was renowned as Pulyapada i e. one whose feet are worth worshipping For his lofty thinking, pure living and high order of asceticism as described in many inscriptions and Shastras of Karnataka, he was known as one who was untouched by earth, and whose ablution water of feet could clange iron into gold

Besides being a saint of high repute he was a great scholar and thinker of his times. For his lucid style, precise expression and masterly exposition of the subject he has held a revered place amongst all Indian writers. His works on medicine, grammar, prosody and jain philosophy, have always been regarded as works of standard value by all the subsequent scholars of India.

Amongst these works his Sarvarth Siddhi (सर्वार्थिक्कि), a commentary on Tatvarth Sutra (বংৰার্থিকে),—a compendium of Jain Metaphysics and cosmology written by Uma Swami of the first century A. D. in aphorisms—is a work of rare value, being a key to this vast treasure of knowledge. Jainendra Vyākaraņa (जैनेन्द्रव्याकरण is an equally important work on grammar written by him.

Samadhi Shatak—(ममचिशतक) ("Equanimity") in 100 stanzas is an other didactic poem composed by him. It is a work of about double the size of Ishtopdesha and is an outcome of his deep thinking and realisation of truth. This work undoubtedly possesses a rare spiritual charm. It provides a consolation to an afflicted mind, and an inspiring vision of the divine life to a secker after truth.

To advance, the cultural relationship between the East and the West—a dire need of our times. I have for the present selected Ishtopdesha—"Happy Sermons", as the first offering for being presented to the western peoples in a western garb.

In order that readers who take liking to these sermons, may remember them by heart, the translation has been done in a versified form, stanza for stanza, but where the literal and formal translation of a stanza was unintelligible to convey the full substance of the pithy sayings and abstruse ideas condensed in it, a free and liberal style has been applied to expand it into several stanzas. Though taking this freedom with the style, the matter has been arranged in the same order as has been adopted by the original author. Every stanza of the original poem, whether rendered singly or in an expanded form has been numbered in its serial order on the left hand side, while the verses of this expanded composition have been numbered on the right hand side of the margin. Headings have been newly inserted to show the themes of the succeeding verses

As to how far I have been able to fill up these verses with spirit which the saint wishes to convey through these sermons, is to be judged by the fancy, bestowed by western readers on this composition. In case it bears good fruits I shall try to offer Samadhi Shatak also in its versified form as a next contribution to the noble cause of strengthening the cultural relations between the East and the West

The original text of the poem in Sanskrit has also been printed in this publication so the lovers of oriental studies have a facility of consulting it, and enjoying the original work of the master poet

Panipat.

Mahavir Jayanti 1954

Jai Bhagwan Jain
Advocate.

<sup>\*.</sup> B. Lewis Rice-Journal of Royal Asiatic Society-1800, p 245 ff.

### परिशिष्ट नं. ध

### HAPPY SERMONS.

# Mr. JAI BHAGWAN JAIN, B. A. LL B.

#### Obeisance,

| 1. | I bow to the all knowing Lord, By total extinction of all flaws,             |    |
|----|------------------------------------------------------------------------------|----|
|    | Who shone forth into purest glow, And paved for all, salvation path.         | 1  |
|    | God and Self.                                                                |    |
| 2  | God is self and self is God, Both are one like ore and gold,                 |    |
|    | The difference lies in their modes, The pure is one, the other impure        | 2  |
|    | As ore transforms into gold, When released from foreign things,              |    |
|    | So self does evolve into God, When released from matter's strings.           | 3  |
|    | Self is gripped by foreign matter, When tanged with egotistic trends,        |    |
|    | And gets relieved from its meshes, When filled with vision of cosmic rhythm. | 4  |
|    | To fill the self with cosmic rhythm, It needs a change of inner heart,       |    |
|    | Such as to shine coal in jewel, It needs a change in atomic form.            | 5  |
|    | With broader outlook of the life, Greater and greater grows the soul,        |    |
|    | When all is compassed by the self, It one and one becomes with God.          | 6  |
|    | Path of Peace and Piety.                                                     |    |
| 8. | It becomes a traveller in the summer, When treading towards the sweet home,  |    |
|    | To follow a safe straightened path, Covered by cool shade of groves.         | 7  |
|    | Similar in the walks of life, Moving towards the goal of truth,              |    |
|    | It behoves a man to firmly stick, To path of peace and good conduct.         | 8  |
|    | The path of peace is double good, It comforts here and onwards,              | _  |
|    | Through lovely vistas of heavens, Leads to the goal of eternal bliss.        | 9  |
|    | While the unruly ways of life, Denying equal rights to all,                  |    |
|    | Are ever a menace to this life, And onwards lead to hellish broil            | 10 |
| 4  | It does not matter for a man, To carry weight to half a mile,                |    |
|    | Who's fit, strong and ever used, To carry weight to many miles.              | 11 |
|    | So far a path of peace and good, Which leads to goal of eternal bliss,       |    |
| _  | It is not hard to reach a heaven, A half way house on the trip.              | 12 |
| 5  | Heaven, place of songful plays, Free from worldly foes and fears,            | 10 |
|    | Is not the abiding goal of life, But halting place in march of life.         | 13 |
|    | Philosophy of Pain and Pleasure.                                             |    |
| 6. | Pleasures, pains of earthly beings, Are mere self's imagery things,          |    |
|    | They exist no-where but in mind, Engendered by fantastic whims.              | 14 |
|    | No outer things are good or bad, They so become by likes dislikes,           |    |
|    | A food for one is not for all, It is a well-known fact of life.              | 15 |
|    | So all the mates of worldly play, Which look delightful and so gay,          |    |
|    | Become how hideous, out of tune, When one is filled with grief and gloom.    | 16 |
|    |                                                                              |    |

### Ignorance, the Cause of all Ills.

| 7            | Being all engrossed in ignorance, Like drunkards under cover of drugs, Worldly beings have lost their sense, Of looking things in true colours.                                                                                                                                        | 17         |
|--------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| 8            | It is all due to ignorance, That things all distinct and aloof, Like spouse, children, body, wealth, Are all viewed as parts of self.                                                                                                                                                  | 18         |
| 9.           | If seen with clear crystal vision. Free from whims of likes, dislikes, No more related to us they are, Than forest trees are to birds. They flying come from distant lands, Settle on trees for the night, And take to wings for quarters new, When morning comes with feast of light  | 19<br>. 20 |
| 10.          | As digger lowers the spade from high, The digger too is lowered by spade, Who lowers others by aggression. Is surely lowered by the same. This law of action and reaction, Though patent in the realm of life, But strange it is they fly in passion. When paid are in their own coin. | 21<br>22   |
| 11           | For false whims of likes, dislikes, Self is dipped from eternal time, In deep waters of births and deaths.                                                                                                                                                                             | 23         |
|              | Wordly Life is a Chain of Pains.                                                                                                                                                                                                                                                       |            |
| 12.          | The worldly life is set on frame, Ever on move like waterwheel, Full of turns of ills and pains, With little rest from cares and needs.                                                                                                                                                | 24         |
|              | Wealth is no remedy for worldly ills                                                                                                                                                                                                                                                   |            |
| 13.          | Wealth hard to earn, and retain, Unstable most, and most unsafe,<br>One is never safe and sound with it, As fever patient with use of ghee                                                                                                                                             | 25         |
| 14           | A rich man like the common tolk, Yet being filled with self concert, Like fools taking perch on tree, He thinks himself immortal being. In the midst of forest fire, Engulfing him like other beings.                                                                                  | 26<br>27   |
| 15.          | With passage of the fleeting time, Near and near man draws to end,                                                                                                                                                                                                                     |            |
| 16           | But how strong is the lust of pelf, He looks to wealth and not to end.  A poor man wanting heaps of wealth, To give them off in public alus.                                                                                                                                           | 28         |
| 1 <i>7</i> . | Is like a fool who puts on mud, To wash it off with holy bath.  The lustful pleasures of the world, No sure hand-maids of the wealth,                                                                                                                                                  | 29         |
|              | They while departing leave behind, Grief and sorrow for the mind.                                                                                                                                                                                                                      | 30         |
| 18           | Nor body is the end of life, It is too frail and short in time,  One need not for its sustenance, Use vile means to heap up wealth.                                                                                                                                                    | <b>ઢા</b>  |
|              | Made of bones and loathsome flesh Offensive filth and nasty germs.  It is too hideous and impure, To turn sacred with wealthy hoard                                                                                                                                                    | 32         |
| 19           | What doth add to vigour of flesh. Doth verily sap the vigour of soul, And what doth add to wealth of soul, Doth verily end the needs of flesh. As wealth increases greeds of flesh, It verily saps the life of self,                                                                   | 33         |
|              |                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 34         |

|     | Concentrated Thought is the only remedy                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| 20. | Every thing can be had in life, By force of concentrated thought, Both the precious and the worthless, Philosopher's gem, or piece of stone It is to be settled by the wise, Which of the two is worth attempt, The devine self of eternal bliss, Or mortal life of filth and ills.                                                                                                                                      | 35<br>36       |
|     | Self is the only Thing Worth Realisation                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                |
| 21. | The self enframed by body though, Is embodiment of the perfect light. Shining all, beyond and near, Visible, pure, and crystal, clear. Excellent bliss, the sublime peace, Free from time, unbound by space, Infinite, nearest, beyond the beyond, Undying, eternal, ever living The final truth, the perfect whole, The end of ends, the goal of goals, The aim, the light and the way, It is the thing to get realised | 37<br>38<br>39 |
|     | Path of Self Realisation.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                |
| 22. | To know, realise the boundless soul, Let outward senses be controlled, Give urges their an inner trend, To seek with in the joyful ends.                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 40             |
| ••  | Achieve all this with firm resolve, Ot mind kept in a balanced poise,<br>Then drawing your self with-in the self, Meditate on self in steady pose                                                                                                                                                                                                                                                                        | 41             |
| 23  | The senses and their objects are. Made of dull, rash, callous matter, Whoever follows their foot prints, Is sure to full in painful pits. But if the voice of enlightened self, Is heard, grasped and put to work,                                                                                                                                                                                                       | 42             |
|     | One makes a gain of spiritual power, And enjoys the finits of peace and joy. Whatever is inherent in a seed, Is sure to grow up in the field,                                                                                                                                                                                                                                                                            | 13             |
|     | So ignorance gropes in darker zones, And light leads to cherished home.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 44             |
|     | Superiority of a Devotee.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                |
|     | A devotee of enlightened self. Conquers all the prins of flesh.  He lets not in the vicious trends. And uproofs what are sented deep                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 45             |
| 25. | When subject object are distinct, Separation surely severs their link, It does not touch devotee's lot, He is both the seeker and the sought.  While one who clings to earthly things, And claims the same as his own,                                                                                                                                                                                                   | 46             |
|     | He mourns and grouns with sorrow's pangs, Deserted when he is left alone.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 47             |
|     | The Unreality of Worldly Life                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                |
| 26. | Their union rests on ego's whims, Baseless, flinsy and unreal.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 48             |
|     | When one is free from ego's whims, Free he is from matter too, So one should make his best efforts, To free himself from ego's rule.                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 49             |
|     | The Path of Victory.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                |
| 27. | In all hours of day and night, Sitting, walking or sleeping,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                |
|     | To conquer the evil of egotism. Think, meditate and ever feel                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 50             |

| ŧ   | 51 <b>–</b> 63 <b>]</b>             | Happy Sermons                                                                                                                                                                                                                                                   | ૮₹         |
|-----|-------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
|     | "A seer, a man<br>Unbound by e      | the physical ties, I am one, alone, and free, assions and emotions, I eace and purity reign in me. " ster seer of things, I stand above, aloof from seen, gotisitic whims, I compass all of them in pence." s of the outer world, Inherited and acquired by us, | 51<br>52   |
|     | Are wholly seg                      | parate and others. There is no love lost between us."                                                                                                                                                                                                           | 53         |
|     |                                     | The Unholy Union,                                                                                                                                                                                                                                               |            |
| 28. |                                     | with physical things, Is perennial source of pains and ills, aree of thought, word, deed, Give up thy greed for outer things                                                                                                                                    | <b>54</b>  |
|     |                                     | The Divinity of Self.                                                                                                                                                                                                                                           |            |
| 29. | O! feel and feel I am not the de    | the earthly woes. Should never lose the sight of soul, of the warm delight, In divine dignity of the soul.                                                                                                                                                      | 55         |
|     | I am, I was; sha                    | s belong to flesh, Nothing is there to fear and mourn<br>all ever be. This is the basic truth of life,<br>is of charmful bliss, — am the architect of plights.                                                                                                  | 56<br>57   |
|     |                                     | o my aspirations, Resourceful with imaginations, orious hopes, I tread my way through thick and thin."                                                                                                                                                          | 58         |
|     |                                     | Futility of Worldly Quest                                                                                                                                                                                                                                       |            |
| 30. | Filled, refilled i                  | the charms of dust, Again and again Isturned to it, in all its forms. Put all its poses and its tints." I down in varied ways. In various climes, in various place,                                                                                             | 59         |
|     | "Ages have pas                      | t and eras rolled, Still no rest from outer quests,                                                                                                                                                                                                             | 60         |
|     | Now let me turi                     | n to inner self, For tried old things, no use of quest.                                                                                                                                                                                                         | 6 <b>1</b> |
|     |                                     | The Struggle of Life                                                                                                                                                                                                                                            |            |
| 31. | Is struggle again                   | gle of worldly life, Against pain, wants and ignorance, not the physical bonds. Forged by foolish whims of self both are real, But differ in roles of cosmic plan,                                                                                              | 62         |
|     | The one is subje                    | ect, object other, To east in forms the inner dreams                                                                                                                                                                                                            | 63         |
|     | While matter is                     | e of space and time, Oi charms, of beauty, joy and light, dark, dull, decaying, Ever on move for new combines charming truth is self. But self through his ignorance,                                                                                           | 64         |
|     | Entangled in the<br>Thus there sets | e outer meshes, Confuses matter with his self<br>a servant's rule, Matter assumes the master's role,                                                                                                                                                            | 65<br>66   |
|     | As both belong<br>The self is astar | to distinct realms. They ever differ in their trends, for the whole. The matter tends to dingy cells.                                                                                                                                                           | 67         |
|     | Lafe is thus an e                   |                                                                                                                                                                                                                                                                 | 68         |

### Appeal to Self.

| 32.        | O Self! awake, how long will thou, Serve dictates of alien rule, And feel proud with names and forms, Like a fool who works as tool.  Delay not throw the foreign yoke, And busy thyself with own welfare, Rule thyself with thy own self, For self rule is the best for self.             | 69<br>70 |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
|            | Master's role in Spiritual Culture                                                                                                                                                                                                                                                         |          |
| 33.        | The eternal bliss reveals on him. Who discerns self from motley heap, To equip thee with discerning sense. Practise to sit at master's feet.  Master is great beacon light. Showing the various paths of life, But helping only those ship-wrecked. Who themselves feel inclined to right. | 71<br>72 |
|            | Self is his Own Guide.                                                                                                                                                                                                                                                                     |          |
|            | Self alone has urge for truth, Animated with his levely vision,, And makes quests in diverse fields, Propelled by his own missions. As ether in the realm of matter, Helps only those prone to move,                                                                                       | 73       |
| 00.        | So all the teachers and scriptures, Only help right-minded souls.  They neither bestow any wisdom, On perverse, niggards, and fools,                                                                                                                                                       | 71<br>75 |
|            | Nor they extract any knowledge, From the high enlightened souls.  Self alone is foe and friend, He has all the keys of betterment,  So one should look to one's own self, For all his failures and success.                                                                                | 76       |
|            | The Essential Requisites of a devotee                                                                                                                                                                                                                                                      |          |
| 36,        | Who has a calm and content mind, Who loves to live a lonely life,  Is eager most for lasting truth, Is devotee best of life divine                                                                                                                                                         | 77       |
|            | Life Features of a Yogi.                                                                                                                                                                                                                                                                   |          |
| <b>38.</b> | The more he reveals the truth of life, The higher he soars from lustful world, The higher he soars from lustful world, The more he reveals the truth of life. Enriched with his spiritual sight, He looks on world as game of tricks,                                                      | 78       |
|            | He ever yearns for glorious self, And feels annoyed with earthly things. He loves to live in lonely place, Away from mart, away from fame,                                                                                                                                                 | 79       |
| 41.        | Speaks some times for personal need, Yet soon forgets of what he speaks.  He is fast fixed within his self, Talking though, he does not talk,  Looking though, he does not look, Walking though he does not walk.                                                                          | 80<br>81 |
| 42         | In ecstasy, self centered he, The world of senses does not heed, Self alone in cosmic rhythm, Shines to him as holy film.                                                                                                                                                                  | 82       |
|            | Yogi Enjoys a free Life.                                                                                                                                                                                                                                                                   |          |
|            | Where settles one with love and ease, There he yearns to live in peace, And where one gets his heart's content, He makes that place as permanent. So devotee is often lost in self, Charmed with inner bliss and glow,                                                                     | 83       |
| **         | He shuns the false, and loves the truth, He lives within, discards the show.<br>He is ever filled with self content, His mind does not roam abroad,                                                                                                                                        | 84       |
|            | His senses too get drawn within, He is not aware of outer things.                                                                                                                                                                                                                          | 85       |

परिशिष्ट नं. ५ इष्टोपदेशके मूल इलोकोंकी वर्णानुकमणिका

15

| अ                            | का. न. पृष्ठाक         |                            | q |                 |
|------------------------------|------------------------|----------------------------|---|-----------------|
| अगच्छंस्तद्विरोषाणाम्        | 88-89                  | परः परस्ततो दुःखम्         |   | 84-40           |
| अ मबश्चित्तविक्षेप           | ३६४३                   | परीषद्दाद्यविज्ञानादा      |   | 785 <b>9</b>    |
| अविद्य,भिदुरं ज्योतिः        | ४९—५२                  | परोप <b>कृतिमुत्सु</b> ज्य |   | <b>३२३</b> ९    |
| अविद्वान् पुद्रलद्रव्यं      | ४६५०                   |                            | ब |                 |
| अज्ञानोपास्तिरज्ञानं         | २३—२८                  | बध्यते मुख्यते जीवः        |   | २६—३२           |
| भा                           |                        | ब्रुवन्नपि हि न ब्रुते     |   | ¥१¥७            |
| <b>आ</b> श्मानुष्ठाननिष्ठस्य | ४७—५१                  |                            | भ |                 |
| आनन्दो निर्दहत्युद्घ         | xc-48                  | भवन्ति प्राप्य यत्सङ्क     |   | १८ २२           |
| आयुर्वेदिक्षयोत्कर्षहेतु     | १५१८                   | भुक्तोज्झिता मुहुमीहान्    |   | <b>₹</b> 0      |
| आरम्भे तापकान्प्राप्ताव      | १७ — २०                |                            | म |                 |
| •                            |                        | मोहेन सवृत ज्ञानं          |   | <b>ξ− ९</b>     |
| इच्छत्येकान्तसंवासं          | ४० ४६                  |                            | य |                 |
| इतिश्रिन्तामणिदिव्य          | २० २४                  | यज्जीबस्योपकार।य           |   | <b>१</b> ९२३    |
| इष्टोपदेशमिति सम्यगधीत्य     | ५१—५३                  | यथा यथा न रोचन्ते          |   | ३८४५            |
| प्                           |                        | यथा यथा समायाति            |   | ₹७ <i>—</i> -४४ |
| एको ८ इं निर्मनः ग्रुद्धोः   | २७३४                   | यत्र भावः शिवं दत्ते       |   | <b>४—</b> ५     |
| क                            |                        | यस्य स्वयं स्वभावाति       |   | <b>?—?</b>      |
| कतस्य कर्त्तीइभिति           | २५—३१                  | योग्योपादानयोगेन           |   | ₹—₹             |
| कर्म कर्महिताबन्धि           | ₹₹₹८                   | यो यत्र निवसन्नास्ते       |   | 84—88           |
| किमिद कीहरां कस्य            | <b>४</b> २— <b>४</b> ८ |                            | ₹ |                 |
| ग                            |                        | रागद्वेषद्वयीदीर्घ         |   | <b>११──१</b> ३  |
| गुरूप <b>देशा</b> दभ्याषात्  | ₹₹४०                   |                            | ष |                 |
| ज                            |                        | वपुर्यद्वं धन दारा         |   | <b>८</b> ─१०    |
| जीवो ८ न्यः पुद्रस्थान्य     | ५०५२                   | वर वत पदं दैवं             |   | ₹—-₹            |
| त                            |                        | वासनामात्रमेवैतत्          |   | <b>६</b> —७     |
| त्यागाय श्रेयसे वित्तम्      | १ <b>६—१</b> ८         | विपत्तिमात्मनो मूढः        |   | १४—१७           |
| द                            |                        | विराधकः कथं इन्त्रे        |   | १०─१२           |
| दिग्देशेम्यः खगा एत्य        | <b>९—११</b>            | विपद्भवपदावर्ते            |   | १२१५            |
| दुः <b>खसंदोह</b> मागित्वं   | २८—३५                  |                            | स |                 |
| दुरक्वेनाधुरक्षवेण           | १३१६                   | संयम्य करणग्रामं           |   | <b>२२</b> —-२६  |
| न                            |                        | स्वयं वेदेनसुव्यक्त        |   | २१—२५           |
| न में मृत्युः कुतो मीतिः     | २९—३६                  | स्वरिमन सद्भिलाषि          |   | \$8Ro           |
| नाको विज्ञत्व मायाति         | ξ <b>५—∀१</b>          |                            | ₹ |                 |
| निशामयति निश्शेष             | ३९४६                   | <b>ह्वीकनमना</b> तङ्क      |   | ५—६             |

## परिशिष्ट नं, ६

# इप्रोपदेशकी टीकामें उद्भृत श्लोकों, गाथाओं और दोहोंकी वर्णानुक्रमणिका।

| ्र अ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ष्ठांक     | गुरूपदेशमासाद्य                                      | ४७   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|------------------------------------------------------|------|
| अकिचनोऽहमिस्यास्व-गुणभद्राचार्यः आस्मानुशासन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | म्३३       | प्रहण त्यागसे शून्य जो-दोहा                          | ધ્ શ |
| अपराधीजन क्यों करे-दोहा-ब्र. शीतलप्रसाद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | <b>१</b> ३ | _                                                    |      |
| अपि सकल्पिताः कामाः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | २०         | ্ৰ<br>                                               |      |
| अर्थस्योपार्जने दुःखम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | १६         | जब तक एक विपद टले—दोहा—-                             | १६   |
| अश्रमक्ति अशानको-दोहा-त्र. शीतस्त्रप्रसाद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | २९         | जयन्ती जगतीवन्द्या-आशाधरः                            | 48   |
| आ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |            | जस जस आतम तत्त्वमें-दोहा                             | ¥ų   |
| आग्रह छोड़ स्वग्राममें-दोहा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ५४         | जस जस विषय सुल्भ्य भी—दोहा—                          | ४५   |
| आतम-हित जो करत है-दोहा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 28         | जायदि जीवस्सेवंकुन्दकुन्दाचार्यः पंचास्तिकाये-       | - १३ |
| आत्मवेदान्तरज्ञान-पूज्यपादस्वामि-समाधिशतकम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | २ <b>९</b> | जीवकृत परिणाम-अमृतचन्द्राचार्यः पुरुषार्थ-           |      |
| आस्मभाब यदि मोक्षप्रद-दोहा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ~ ` \      | <b>सिद्ध्यु</b> पायः                                 | ३८   |
| आत्मज्ञानात्पर कार्ये-पूज्यपादस्वामि-समाधिशतकम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ४७         | जीव जुदा पुद्गल जुदा—दोहा—                           | ५३   |
| आपहि निज दित चाहता-दोहा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |            | जा खलु ससारत्थो-कुन्दकुन्दाचार्थः पचारितकाये-        | ₹ ₹  |
| आयु क्षय धनवृद्धिको-दोहा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 88         | जो जामें बसता रहे-दोहा                               | ४९   |
| आधु खप चनश्चाद्धका-दाश                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | १८         | झाणस्य ण दुछहं किंपीति—                              | २३   |
| The same of the sa |            | ব                                                    |      |
| इत चिन्तामणि है महत्-दोहा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | २५         | -                                                    | _    |
| इदं फलमियं किया करण— ग्रुभचन्द्राचार्थः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |            | तथा ह्यचरमाङ्गस्य-नागसेनाचार्थः-तत्वानुशामनम्-       |      |
| ज्ञानार्णवः आशावरः सागारधर्मामृते                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | २०         | तदा च परमैकाय्या-नागसनाचार्थः -तस्वानुदासनम्-        | -४८  |
| इन्द्रजाल सम देख जग,-दोहा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | २५         | नदात्वे सुखसंज्ञेषु —                                | २०   |
| इन्द्रियजन्य निरोगमय, दोहा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | હ          | तदेवानुभवंश्चाय—नागसेनाचार्यः-तस्वानुशासनम्          | 80   |
| इष्टरूप उपदेशको—दोहा—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 48         | द                                                    |      |
| ৰ ব                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |            | •                                                    | _    |
| उपशम इव मूर्तः-आशाधरः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ५४         | दहनस्तुणकाष्ठसंचयैरपि                                | २०   |
| <del>क</del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            | दिशा देशसे आयक्र-दोहा                                | १२   |
| कटका मैं कर्तार हूँ—दोहा—-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ३२         | देखत मी निह देखते-दोहा                               | ሄሪ   |
| कठन प्राप्त संरक्ष्य ये-दोहा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ७१         | ঘ                                                    |      |
| कत्थवि बलिओ जीवो                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ₹८         | ध्यायते येन तद्धवानं-नागसेनाचार्यः तत्त्वानुशासनम्   | 3 8  |
| कर्म कर्महितकार है-दोहा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ३९         | ध्यायोतोईत्सिद्धरूपेण-। १९७ ।-नागमेनाःचार्यः         |      |
| किमपीदं विषयमयं-आशाधरःअनगारधर्मामृते-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | २०         | तस्वा <u>नु</u> शासनम्                               | ų    |
| क्या कैंग किसका किसमें-दोहा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 86         | 271132112                                            | •    |
| ध                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |            | न                                                    |      |
| गदिमधिगदस्धदेहो-कुन्दकुन्दाचार्यः पंचास्तिकाये                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | १३         | न कर्म बहुढं जगन्नचलनात्मक-अमृतचन्द्राचार्यः         |      |
| गहियं तं दु अणाणाअनगारधर्मामृते                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | २७         | नाटकसमयसारकलशाः                                      | ₹₹   |
| गुरूपदेश मासाध । १९६ ।नागसेनाचार्यः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |            | निज अनुभवते प्रगट है—दोहा——                          | 79   |
| तस्वानुशासनम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | بر         | निवृत्ति भावयेद्याव-गुजभद्रान्वार्यः आत्मानुद्यासनम् | - ३३ |

### श्रीरायचन्द्रजैनशास्त्रमाला ।

परिचय और निवेदन स्वर्गवासी तत्त्वज्ञानी शता-वधानी कविवर, महात्मा गान्धीजीके गुरुतुत्य श्रीराय-चन्द्रजीके स्मारकमें यह श्रंथमाला उनके स्थापित किये हुए परमञ्चत-प्रभावकमंडलके तत्त्रावधानमें ५५ वर्षसे निकल रही है, इसमें श्रीमत्कुन्दकुन्दाचार्य, श्रीउमा-स्वामी, श्रीसिद्धसेनदिवाकर, श्रीप्र्यपादस्वामी, श्रीअमृत-चन्द्रस्रि, श्रीशुभवन्द्राचार्य, श्रीनेमिचन्द्र सिद्धान्तचक्रवर्ती, श्रीयोगीन्दुदेव, श्रीविमलदास, श्रीहमचन्द्रस्रि, श्रीमिछ्येण स्रि आदि आचार्योंके अतिशय उपयोगी ग्रंथ सुसम्पादित करावे मूल संस्कृत टीकाएँ और सरल हिन्दीटीका सहित निकाले गए हैं। सर्थसाधारणाने सुलम मूल्यमें तत्त्वज्ञानपूर्ण ग्रन्थोंका प्रचार करना इसका मुख्य उद्देव्य है। ग्रंथ छपाकर कमाई करनेका उद्देश्य इस

शा॰ मा॰ का नहीं है। जो द्रव्य आता है, वह प्रत्योद्धारकार्यमें लगाया जाता है। हमारा यह उद्देश्य तमी सफल
हो सकता है, जब पाठक अधिकसे अधिक द्रव्य मेजें,
अथवा शास्त्रमालांके ग्रंथ खरीदकर जैनसाहित्योद्धारके
काममें हमारी मदद करें, क्योंकि तस्वज्ञानके प्रसारसे
बदकर दूसरा कोई प्रभावनाका पुण्य-कार्य नहीं है।
आगामी प्रकाशन-श्रीकुन्दकुन्दस्वामीके समी ग्रथ,
स्वामिकास्तिकेयानुप्रेक्षा मूल्यायार्थे म॰ श्रुमचन्द्रकृत
संस्कृतटीका और पं॰ कैलाशचन्द्रजी शास्त्रीकृत नई हिन्दी
टीका, समाधिशतक और आसमीमांसा आदि कई
ग्रन्थोंका सुसम्पादन हो रहा है और कई छप रहे हैं, जो
समयानुसार निकलेंगे। शास्त्रमालांके सभी ग्रंथ सुन्दर
मजबूत जिल्दोंसे मंदित हैं।

### प्रकाशित ग्रन्थोंकी सूची

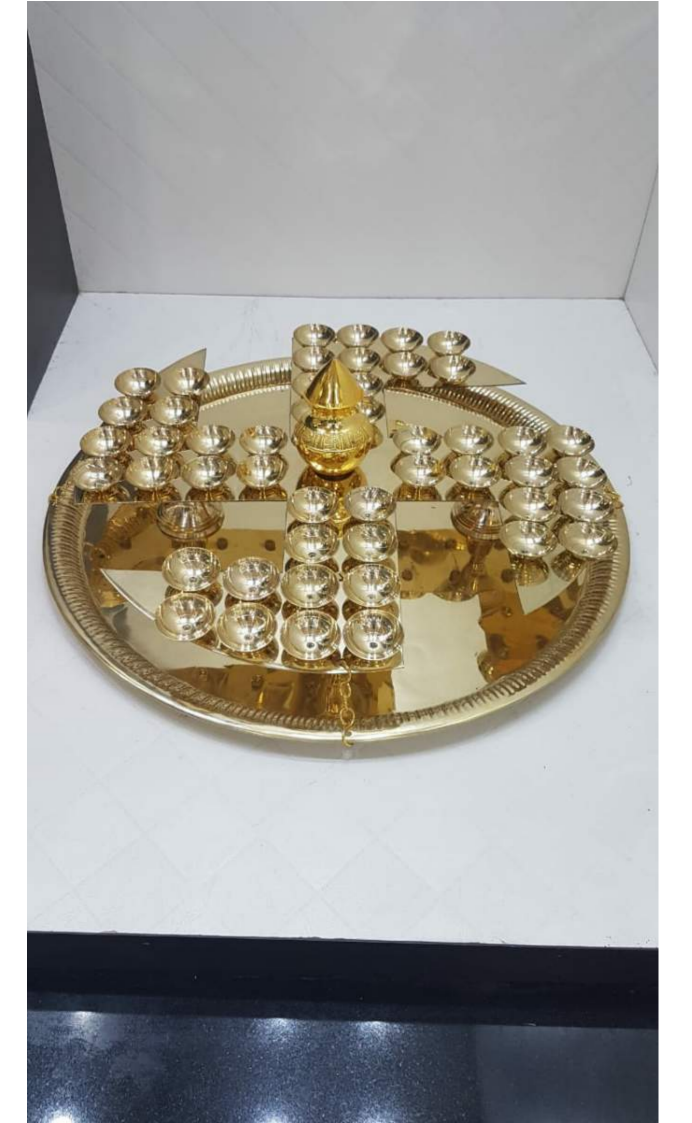
- १ पुरुषार्थसिन्द्रथुपाय—अमृतचन्द्रस्िकृत मूह इलोक और पं० नाश्रुमाजीप्रमीकृत हिन्दीटीका। इस ग्रन्थमें श्राचक-धर्मका विस्तृत वर्णन है। चौथी आवृत्ति सशोधित होके छपी है। अवकी बार ग्रथकर्ताका परिचय, विषय-सूची और २ अनुक्रमणिकार्ये लगा दो हैं। २) पो. ⋈
- २ पंत्रास्तिकाय-अप्राप्य है।
- ३ झानाणेच श्रीग्रु पचन्द्राचार्थकृत मूल और स्व० ८० पन्नालालजी बाकलीबालकृत हिन्दीटीका, थोगक। महत्वपूर्ण ग्रंथ। मृ. ६) थो. १)
- ४ सप्तभंगीतरंगिणी--अप्राप्य।
- ५ बृहद्द्व्यसंग्रह-अमाप्य
- ६ गोंक्पटलार कर्मकांड-श्रीनेमिचन्द्र सिद्धान्तचक्रवर्ती कृत मूच गाथायें और० स्व० प० मनोइरलालजीकृत हिन्दीटीका । सिद्धान्त-प्रत्थ । मू. ३) पो. ॥)
- ७ गोम्मटसार जीवकांड-अप्राप्य है, जस्दी छपेगा।
- ८ लिब्बसार हिन्दीटीका सहित, अप्राप्य।
- **९ प्रवचनसार**—अप्राप्य है, पुनः छपेगा ।
- १० परमात्मप्रकाश और योगसार -- अप्राप्य है।
- ११ समयसार श्रीकुन्दकुन्दम्वामीकृत, अवाग्य है। पुनः मथादन संशोधन हो रहा है, जल्दी छपेगा।
- १२ द्रव्यानुयोगतकणा—अप्राप्य है।
- **१३ स्याद्वादमंजरी** श्रीहेमचन्द्राचार्यकृत मूळ कारि-

मिलनेका पता — मैनेजर—परमश्रुतप्रभावक मंडल, (रायचन्द्रजैनशास्त्रमाला) ठि॰ चौकसी चेम्बर, साराङ्गवा, जौहरी बाजार, बम्बर्श नं॰ २.

कारें, श्रीमल्लिषेणसूरिकृत संस्कृतटीका, डा० पं० जगदीशचन्द्रजी शास्त्री एम० ए०, पी० एच० डी० कृत हिन्दीटीका संहत, न्यायका महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ। मू० ६) पो० १)

- १४ समाध्यतस्वार्थाधिगमसत्त्र-मोक्षशास्त्र-श्रोडमास्वातिकृत मूल्सूत्र संस्कृतटीका, प० खूब-चन्द्रजी सिद्धान्तद्यास्त्रीकृत हिन्दी टीका । इसमें तमाम जैन तत्त्वोंका वर्णन है, सागरको गागरमें आचार्यश्रीने मर दिया है । मू० ३) पो० १)
- १५ पुष्पमाला मोक्समाला और भावनाबोध— श्रीमद्राजचन्द्रकृत, अप्राप्य है।
- १६ उपदेशछाया और आत्मसिद्धि—अप्राप्य है।
- १७ योगसार-अपाप है।
- १८ योगीन्द्र —हिज परमात्मप्रकाश अंग्रेजी अप्राप्त ।
- १९ श्रीमद्राजचन्द्र— श्रीमद्राजचन्द्रजीके पत्रों और रचनाओंका अपूर्व सप्रह, अध्यात्मका अपूर्व और विशाल ग्रंथ है। म॰ गाधीणीकी प्रस्तावना है। पृष्ठसख्या ९५० स्वदेशी कागजपर कलापूर्ण सुन्दर छपाई हुई है। मूल्य सिर्फ १०) पो०२)
- २० न्यायावतार-श्रीसिद्धसेनदिवाकस्कृत । ५) पो. ॥)
- २१ प्रशामरतिप्रक्रण-श्रीउमास्वातिकृत ६) पो.॥-)
- २२ इष्टोपदेश-जैनोपनिषद-आचार्य प्र्यपादस्वामी-कृत । मू० १॥) पो० ।) अंग्रेजी टीका ॥।)

Contact for order Call and whatsapp 993602663 7722983010



























पीतल डिब्बा सेट







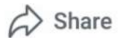














**6** 8







