

प्रकागक~∽ मजाबीर जेन सुमायर्थ प्रागरा भगवान महावौर LORD MAHAVIR Printed as— CALCUITA PHOTOTYPE CO, LTI

## SHRĪ MAHĀVĪRA COMMEMORATION VOLUME.

VOLUME I.

1948-49

# श्री महावीर स्मृति ग्रन्थ।

(भाग १)

( 28-5823 )

#### EDITORIAL BOARD :-

- Dr. Bimala Churn Law, M. A., B. L., Ph. D., D. Litt., F. R. A. S. Calcutts
- 2. Prof. A. N. Upadhye, M. A , D. Litt , Kolhapur.
- 3. Shri Raoti Nemeband Shah, B A , B L , Sholapur.
- 4. Shri Kamta Prasad, Jain, M. R A s., D.L , Aliganj (Chief Editor),

### सम्पादक मन्डलः—

प्रधान सम्पादकः---

श्री कामता प्रसाद जैन, अलीगंज (एटा)

#### सन्मानमीय सम्पादकगण:--

- · १, श्री डॉ॰ दिमलाचरण लाहा, एम. ए., पी-एच. डी., डी. लिट., क्लकता
  - २. प्रो, आदिनाय नेमनाथ उपाध्ये, एम. ए., डी. लिट., कोव्हापूर
  - ३. जैन बार्मगप्रदीप थी रावजी नेमचद गहा, वकील. सोटापूर

#### সকাসক

महावीर जैन सोसायटी, आगरा

### विषय-सूची ! ( CONTENTS )

۲,

|                                         | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | S     |  |
|-----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|--|
| प्रकाशकीय वक्तव्य । सम्पादकीय वक्तव्य । |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |  |
| Editor's Note                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |  |
|                                         | विषयसूची                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 3     |  |
|                                         | Prof. Einstien's Message                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |       |  |
|                                         | नमस्कार सन्मति वाणी को—( कविवा ) माँ. खरोबिनीदेवी वैन, कायमगत                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |       |  |
| सन्देश और श्रद्धांतिरुयां               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |  |
|                                         | (Tributes and Messages) —                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |       |  |
|                                         | अहिंसाके अवतार-म, गांधी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ę     |  |
| ₹.                                      | Lord Mahāvīra's Message—Dr. Tagore                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 3     |  |
| 3                                       | जन-बीवनके भगवान (कविता)श्री, मुङ्ख्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ą     |  |
| 8                                       | मन्द्रेज (Message from H E The Governor of Bihar)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 4     |  |
|                                         | माननीय टाठे सा.का सन्देश                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Ę     |  |
| Ę                                       | Lord Mahavira's Message of Universal Love-Dr W. H. Talbot                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | . 19  |  |
| મ.                                      | महावीर : जीवन-ख्योति एवं अध्ययन ११-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | -१००  |  |
|                                         | (Life Studies of Lord Mahāvīra) —                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |       |  |
| ١,                                      | The same of the sa | į, 34 |  |
| ٠,                                      | म महाबीर आर उनकी विचारधारा-क्ले, श्री, ५, ईलास्चद्रवी शाबी, काशी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 13    |  |
| à.                                      | ऋषमदेव आर महावीर- ( सचित्र Fig I ) श्री कामताप्रसाट केंद्र अलीगाज                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 36    |  |
| è                                       | राम और महावीरभी, अयोध्याप्रहादवी गोयलीय, डालमिया नगर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | २२    |  |
| ٠                                       | महात्रीर हन्मान सीर तोर्थकर वर्दमान—( चित्रत्र ) ( Figs II & III )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |       |  |
|                                         | — इमार बोरेन्द्र प्रसादनी खंडीगान                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 35    |  |
| ٩                                       | हण्या और महाबोर-अी. इतिसत महाबार्य, एम ए., वी एव. डी., हावडा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 35    |  |
| •                                       | महाप्रीर और बुद्र-थी, काम्बायताद वेन अलीगळ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 39    |  |
| ¢                                       | तुम मण्ड अराधना—( अविता ) थी. मानचद्र अध्या                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ₹७    |  |
| ٩                                       | भ. महातीर कीर म गार्था—औ. का. प्र.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 36    |  |
| 10.                                     | गुन्बरित होगा अहितम बीरके सन्देश का ख—(प्रविता) थी. ग्रांधकी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 25    |  |
| 11                                      | ातृपुत्र म. महात्रोसकी जनमभूमि वैशालीमहात्रदिव श्री, राहुल साहस्वायनही                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |       |  |
| 1:                                      | TOTAL TOTAL                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 85    |  |
| ,-                                      | भ महासिकी निर्यापन्ति पावासी स्थितिश्री. टॉ. राजवनि पाटेब,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |       |  |
| 12                                      | - एन. ६., शी, निद्र, शामी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | δo    |  |
| •                                       | भ. महार्थमका निर्देशो मन और दीएमाडिसा—औ, पी. के, बोटे, दूना                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 50    |  |
|                                         | ٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |       |  |

| 18.               | Mahacira: His Life and Work-by Dr. Bool Chand, M. A., Ph. D                     |              |  |
|-------------------|---------------------------------------------------------------------------------|--------------|--|
|                   | Bombay                                                                          | . <b>ę</b> o |  |
| 14.               | The Last Teacher-by Sri W. George Trott, Bovingdon, (Englander)                 | d) 44        |  |
| 15                | Socialism and Sri Vira-by Dr. H. Bhattacharya, M. A., B L.                      | 96           |  |
| .ep               | Ph. D., Howrah  Lord Mahāvīra—by Śri L. A. Phaltane, B. A., LL B., Islampur     | 40           |  |
| 10,               | (Satara)                                                                        | 98           |  |
| 96,               | Significance of the name Mahavira-by Sri K. P. Jain, Aligan)                    | ٥,           |  |
| 19.               | Lord Mahāvīra Vardhamāna—by Śrī L A. Phaltane                                   | ૮૬           |  |
| ₹°.               | विश्वविभृति स. महावीरकी जयन्ती (कविता) श्री. छुरेन्द्र सागरकी प्रचिष्ट्या       |              |  |
| ₹1,               | Date of the Nirvana of Lord Mahavira-by Sri M Govind Pai,                       |              |  |
|                   | Manjeshwar                                                                      | 99           |  |
| घुर               | र्भ और सिद्ध <del>ान</del> ्त १०१-                                              | १६६          |  |
|                   | ( Jama Religion and Philosophy ):-                                              |              |  |
| ∕₹₹.              | जैनधर्मकी विशिष्टता—श्री. प्रो. वक्षदेव उपाध्याव, एम. ए., 'साहित्याचार्य, काशी  | 105          |  |
| ₹₹.               | भगवानका धर्म-श्री, प्रो, इल्सुख माठवणिया, हिंद विश्वविद्यालय काशी               | 909          |  |
| <b>.</b> 28       | जैनवर्मः विश्वधर्म-श्री. प्रो. हेस्युव फॉन कॉह्नाप्प, पी-एच, डी., जर्मनी        | 112          |  |
| √ <del>₹</del> 4, | जैनधर्म : मौतिक जगत और विज्ञान-श्री, नदछाल जैन, बीएस, सी., काशी                 | 225          |  |
| ₹.                | जैनधर्म क्या है ?—श्री, स्रवित प्रसाद, एस, ए., एस्टएल, बी,                      | 129          |  |
| ∕₹७.              | वीर सद्धर्म सन्देश ( कविता ) श्री. नाष्ट्रामंत्री प्रेमी                        | 130          |  |
| વ્ય               | स. महावरिके धर्ममें क्रियाकांडकी वैद्यानिक स्थितिश्री, नायुलाङकी जैन,           | 939          |  |
| ⁄ <del>?</del> 9, | जैनधर्ममें जातिवादश्री. जैनसखदास्त्रजी न्यायतीर्थ, ज्यपूर                       | 136          |  |
| ₹o,               | Jama Teachings and Alimsa-Sri Matthew McKay, Brighton                           |              |  |
|                   | (England)(सपित्र)                                                               | 385          |  |
| ₹1,               | Jama Doctrines of the last Arhat-Sri Herbert Warren, London                     |              |  |
|                   | (सवित्र)                                                                        | 285          |  |
| 35                | Rssence of Jamesm-Dr. B. C. Law, M. A., B. L., Ph. D., D. Litt.                 | 141          |  |
| ₹₹,               | The Jama View of Ahimia-Dr. Harisatya Bhattacharya,<br>M A., B L., Ph D. Howrah | 160          |  |
|                   |                                                                                 |              |  |
| বাৰ               | न साहित्य और कठा १६७                                                            | १३८          |  |
|                   | (Jain Literature and Art ).—                                                    |              |  |
|                   | जैनविद्या                                                                       | 353          |  |
| ₹4,               | सन्तसाहित्य और जैन अपभंज्ञ प्रंथश्री, इन्नारीप्रशदनी द्विवेदी,                  |              |  |
|                   | एन, ए., चाहित्याचार्य शान्तिनिकेतन                                              | 308          |  |
| ₹ξ.               | a fearly dies we are anneally and all all and                                   | 104          |  |
| ₹0,               | जिनवाणी (क्षविता)कविवर वृंदावन                                                  | 163          |  |
| 3,6               | • जैनस्तूप और पुरातर्व—र्शा, नीटकण्ड पु. जोशी, टखनक                             | 168          |  |
|                   | " "                                                                             |              |  |

8.

| <ol> <li>मधुराका देवनिर्मित बोद स्तूप (सचित्र ) थी. कृष्ण दक्तनी वाजपेयी,</li> </ol>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |               |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| एस, ए., मयुरा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 166           |
| १०. प्रयाग सप्रहालयमें जैन सूर्तियाँ( सचित्र ) ( Figs. IVXI )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |               |
| श्री. स्तीश चन्द्रती काल एम. ए. प्रयाग                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 188           |
| <ol> <li>जैन ज्योतियकी व्यवहारिकता—श्री, प. नेमिचन्द्रजी देन ज्योतिपाचार्य, आरा</li> </ol>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 388           |
| थर. ब्रिटेशोर्ने प्राकृतका प्रचार—श्री, डॉ. वनारहोदाहको बैन, एम, ए., पी-एच. डॅ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ì.,           |
| <u>डि</u> भियाना                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | २०३           |
| 83 Mägadhī, Ardhamāgadhī and Sanskrit-Dr. S. K. Belvalkar,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |               |
| M. A., Ph. D., F. R. A. S., Poona<br>88. The Contribution of Jaining to Indian Culture—Sti T. K.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | २०७           |
| Tukol, M. A., B. L., Special Officer, Political Dept., Bombay                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | २१३           |
| ४५ Ksetrapāla in Jain Iconography-(मनित्र Figs XII-XIII)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |               |
| Sri Umākānt P. Shah, M. A., Baroda                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <b>4</b> 52   |
| <ol> <li>The Tree of Life and Other Group Symbols of Jain Art—Prof.<br/>Asoka Kumāra Bhattāchārya, M. A., Calcutta</li> </ol>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 270           |
| ४०. विश्वविभृति म, महावीरकी झानताधना (कविता)—श्री, प्रचिदवा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | २३८           |
| ५, जैन समाज और इतिहास २३९-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | .J 10/        |
| (Jana Community and History) —                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 100           |
| पट. जैनधर्म और समाज                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 553           |
| <ul> <li>चनवम कार समावः—आ, य. यत. उपायाव, यम. य. डा. १७८. काव्हापुर</li> <li>वे बहेमान (किता)—किव 'वन्यव' ब्रुखारेवा</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 589           |
| प॰ अ. महावीरकी महिळा समाजको देन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 583           |
| 4. Karanājaka South and Jaina Tradition—by Prof D R Bendre.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |               |
| N. A. Sholapur                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 743           |
| Kondakundācārya's Birth Place-Dr. B A Saletore, M. A., D 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |               |
| Ahmedabad<br>५३ प्रवाहया नगरीइतिहासमहोद्धि श्री, विवयेन्द्र स्टी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | - <b>২</b> ५९ |
| ve. Jaina Code and Jainism-Sri R. N Shah, B A., B L., Sholapur                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 289           |
| पण वीर वन्द्रमा (कृतिता) श्री, वीरेन्द्र हुमार, एस, ए.,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 707           |
| 🏸 प्राचीन हिंदी गद्यका अभावः उसके कारण—श्री, प्रेमनारायणजी उंडन,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |               |
| चाहित्यस्त, एम, ए,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | २७३           |
| °ं भ. महावीर (कविता)—श्री रामकृष्ण 'बुल्तर' क्रकोड                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 205           |
| ६. महिंसा और विश्वज्ञान्ति २७९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | -114          |
| ( Ahimsā and World Peace )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |               |
| <ul> <li>अहंसा सीर विश्वशान्ति—मानवीय गर्दनर महोदय मध्यप्रान्त</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 765           |
| पर से वर्धमान (कविता)था, ब्रेस्ट्रसागर केन प्रवेटिया, करावही                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 769           |
| and the state of t |               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |               |

|              | 8                                                                                     | -                   |                           |        |  |  |  |
|--------------|---------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|---------------------------|--------|--|--|--|
| Ęo           | <ul> <li>भगवानके अहिंसा धर्ममे अज्ञान्ति मे</li> </ul>                                | नेकी शक्ति-श्रीमान् | .स्व॰ चम्पतरायजी          |        |  |  |  |
|              | •                                                                                     |                     | विद्यावारिषी              | રેલ્ફ  |  |  |  |
| Ę9.          | हे मुक्तिदूतश्रा. नरेशचन्द्र:" हेम '                                                  |                     |                           | २८ ६   |  |  |  |
| ६२           | विश्वकी विभृति (कविता)—श्री, प्रवं                                                    | डिया <b></b>        |                           | २८७    |  |  |  |
|              | <sup>६२</sup> . मांसाहार एवग् पेशाचित्र बुद्धिहोनता—श्री. डॉ. किशोरीलाल वर्मां, M. O. |                     |                           |        |  |  |  |
|              |                                                                                       |                     | अलीगज                     | २८९    |  |  |  |
| ξģ           |                                                                                       |                     | ny                        | २९३    |  |  |  |
| ĘΨ           |                                                                                       |                     |                           | २१५    |  |  |  |
| ξĘ           | Establishment of World Peace-                                                         | y Prof. Hira Lal B  |                           |        |  |  |  |
| 673          | The Urgent Necessity of Univers                                                       | ol Fore and Mon D   | Surat                     | २९८    |  |  |  |
| ٠٠.          | Thomas H. La                                                                          | wrence, Livernon    | 1 (England)               | ३०१    |  |  |  |
| ~ EG         | Thomas H. Lawrence, Liverpool (England) 303                                           |                     |                           |        |  |  |  |
| · {\$        |                                                                                       | han Religion and I  | Ethics—                   |        |  |  |  |
|              | Prof                                                                                  | P. K. Gode, M. A.   | , Poona                   | 310    |  |  |  |
| 90           | . Thoughts for World Peace—Mes                                                        |                     | t, Downer's<br>ove, U.S.A |        |  |  |  |
| 103          | . Vegetarianism vs Insanity-Dr                                                        |                     |                           | 344    |  |  |  |
|              |                                                                                       |                     | (England)                 | 374    |  |  |  |
|              |                                                                                       |                     |                           |        |  |  |  |
| े चित्र सूची |                                                                                       |                     |                           |        |  |  |  |
|              | (ILLUSTR                                                                              | ATIONS )            |                           |        |  |  |  |
| ₹.           | मगवान महावीर ( तिरगा )                                                                |                     | मुख                       | प्रष्ठ |  |  |  |
| ₹.           | तीर्थंकर ऋपम ओर महाबीर                                                                | (Fig. I)            |                           | 6      |  |  |  |
| ą_           | म, महावीर की आमखे कीडा                                                                | (nI)                |                           | ξ.     |  |  |  |
| γ.           | सर्वतोमद्रिका जिन प्रतिमा                                                             | (,, III)            |                           | 10     |  |  |  |
| ų.           | थी, मैथ्यू मैक्ने (अग्रेज कैन बन्दु) (Mr                                              | M McKay)            | <b>?</b> '                |        |  |  |  |
| ę.<br>8.     | थी, डॉ, विक्रियम टॉक्वोट (Dr W. H                                                     |                     | ٠,<br>٤٧                  |        |  |  |  |
| ٥,           | बोद्दस्तूपका शिलालेख                                                                  | ,                   | 14                        |        |  |  |  |
| 6-84         | , प्रयाग सप्रहालयकी जिन मूर्तिया ( Figs.                                              | IV-XI)              | 197                       | १९५    |  |  |  |
|              | a क्षेत्रपाळ (Figs XII-XIII)                                                          |                     | २२०-                      |        |  |  |  |
| ₹८,          | /1/ 5/77                                                                              | hmidt )             | . 33                      | 2      |  |  |  |
| ŧ 9,         | श्री इर्वर्ट वैरन (अग्रेज जैन वन्षु)(Mr                                               | . H. Warren )       | . 97                      | ₹ .    |  |  |  |
|              | शी, बारटर लाइपूर ( Herr Walter Le                                                     |                     | \$4                       | 3      |  |  |  |
|              | २, सपुरा संप्रहालयकी जिन प्रतिनार्वे                                                  | •                   | ३२                        | Ŗ      |  |  |  |

### Message from Professor Albert Einstien to the World Pacifist Meeting.

The initiative of India which finds such a virid expression in this Congress is a new and welcome proof that Gandhi's great original idea has deeply affected the thinking of his people. Brutal force cannot be met successfully for any length of time with similar brutal force, but only with non-cooperation towards those who have undertaken to use brutal force. Gandhi recognized that this is the only solution of the vicious circle in which the nations of the world have become caught. Let us do whatever is within our power, so that all the peoples of the world may accept Gandhi's gospel as their basic policy before it is too late.

Albert Einstein.

Princeton, New Jersey, November 2nd, 1948

### नमस्कार सन्मति—वाणीको ! (स्वविता—को सै॰ सरोजिनदेवी जैन )

(1)

कवि नहीं करपना कर सकता, केररकती रुकी छेतनी है। वक्तागण भी असमंतस— में. शहीभी नहीं बनी हैं!!

(२)

तब सहसा मुख्ते निकटा यह, 'वो शब्द बहे सब स्वयं रहे! और पुदिमान ज्ञाता नरमी--ममप्रानिम असमयं रहे!'

(1)

गह निरक्षरी याणी प्रमुक्ती! शब्दोंगे हैमें करें व्यक्त! उसकें रहण्यरा अनुसबसे-का सकते हैं शान, माह!! (8)

गीतम गणधरमी कहते कहते, कह गये कि वतलावा हुरूम ! ताल्पर्य ' सुखन्ताधन उत्सर्ग वैसा, वैसा करता है शलम !! '

(9)

उस विस्तृत वाणीका सांशिक, दर्भन होता है इस युगर्मे; दर्भनमें कुछ क्षम स्थमान जागृत होते जीवन-सगर्मे!

(६)

वह बढ्रेसामकी वाजी है, वृप-पय-दर्शक प्रति प्राणीकी, प्रदा सहित सुका कर सस्तक, वंगरकार सन्मति-साणीको !

## सन्देश और श्रद्धाञ्जलियां।

### (TRIBUTES & MESSAGES)



<sup>64</sup> श्रीमम्महाबोरी विश्ववका गांग करना चाहिये। ताल्लीम होकर काल उनका च्यान करना चाहिये।। जिनवेशके वशकारका सम्मान करना चाहिये। उनके पर्यो पर प्राण सनना दान करना चाहिये।

—पं॰ रामचरित् उपान्याय।

#### (१) अहिमाके अवतार !

" म॰ महानीर कहिसाके अवतार थे। उनकी पिन्नताने संसारको जीत किया था। ... महानीर सामिका ताम इस समय परि किसीमी सिद्धानके किये पूजा बाता हो, तो बह शहिंद्रा है। ... प्रत्येक धर्मकी उच्चता इसी बातमें है कि उस धर्ममें अहिंदातत्वकी प्रधानता हो। आहिंद्रात्वको यदि किसीने अधिकारे अधिक निकासित किया हो, तो वे महानीर स्वामी थे।"

— स॰ मोहनदास कर्मचंद गांची।



(२)

#### Lord Mahāvīra's Message of Salvation.

"Mahāvīra proclaimed in India, the message of salvation that religion is reality and not a mere convention, that Salvation comes from taking refuge in that true religion and not from observing the external ceremonies of the community; that religion cannot regard any barriers between man and men as an external vertive. Wondrous to say, this teaching rapidly overtopped the barriers of the race's abiding instinct and conquered the whole country."



-DR RABINDRANĀTEA TAGORE

(३) प्रेमके महावीर !

" वे महाबीर अर्थात् महान् विजयी-अतिहासके सच्चे महापुरुष हैं। वे उद्धतता और हिंसाके नहीं, किन्तु निराभिमानता और प्रेमके महाबीर थे।"

—साञ्च दीः एलः वास्त्रानी ।

### —जन-जीवनके भगवान---

सत्य-अर्हिसाके.पयदर्शक, जय जन-जीवनके भगवान । आज वंदनाके स्वर लेकर, करें तुम्हारा हम आह्वान ॥ राष्ट्र-राष्ट्र हिंसक बनकर अब सर्वनाशके हेत वने : एक तुम्हारेही ईगितपर, विश्व-शातिका सेतु वने ॥ धधक रहा है घरका आगन छपटे झपट रहीं विकराछ। यौत्रन जरा भेद नहीं जाने, मृत्यु दे रही निर्भय ताल ॥ नारीका सौन्दर्य शाप वन, भाज दे रहा पाप महान् । कौन-किसीकी टरजा रखले, कौन अभयताका दे दान ! तुम्हीं एक थे सच्चे स्थामी, सच्चे सेवक जन जनके। आज अंधेरी काळ रात्रिमें, तुम्हीं दीप हो मन मनके ॥ गाधी सा अनुगामी तेरा, ईसा जैसा शिष्य पुनीत: प्राण गंवाकर भी जिनने, अंतिम सासो तक गाये गीत ॥ तुने मेदभावकी उठती, दीवारोंको गिरा दिया । कंच-नीचका मेद हटाकर, दानवताको हिला दिया।। " करुणा-शान्ति विश्वकी रक्षक," कहकर मंत्र बताया एक। जन जनको स्वातन्त्र्य दिलाकर, रखली मानवताकी टेक ॥ सुलगाती हैं आज शोक्तियाँ, महानाशकी ज्वालाएँ। किंतु तुम्हारी शक्ति महाप्रभु, मिटा रही भव बाधाएँ।। आज तुम्हारी स्मृति लेकर हम, सोच रहे हैं विधि तत्काल। कैसे हिंसाकी हिंसा कर, मेटें मन भवके जंजाल। तुम न हुए होते तो स्वामी, मानव दानव बन जाता। तुम न हुए होते तो स्त्रामी, विश्व नर्कही वन जाता ॥ आज तुम्हारेही कारण तो जीवन जीवन कहळाता । भाज तुम्हाराही प्रकाश, तम भरे मार्ग है दिखछाता ।। मानवता छैटेगी फिरसे, महावीर स्वामी आओ। वसुधाको कुटुम्ब कर ढाछो, अपनी करुणा वरसाखो ।।

#### सन्देश

## (श्रीमान् गवर्नर महोदय विहार प्रान्त )

श्रीभान् भाननीय एम. एस. अणे महोदय, (बिहार प्रान्तके गर्यनर ) ने निम्न-किंखित सन्देश अप्रेनीमें लिखकर मैननेका अनुप्रह किया है । श्री गर्ननर महोदयकी इस कुपाके छिये हम उनके आभारी हैं। जापने अपने संदेशमें दताया है कि महापुरुयोंकी . आध्यात्मिक प्रेरणासेही मानन अपनी उन्नति करता आया है। ऐसे महापुरुप किसी एक समय अथवा एक देशमेंही नहीं जन्मते वरिक वे प्रत्येक समय और प्रत्येक देशमें जन्म लेते हैं। उन सबका कार्य एक यही होता है कि वे मानवको उसका कर्तव्य सुझाएं, जिससे वह सुखी हो सके। इन महापुरुर्गेको छोग अवतार अथवा आचार्य कह कर पुकारते हैं। भगवान महाबीर मानव समाजने ऐसे महान शिक्षकोंनेसे एक थे। उन्होंने अहिंसा और दयाका उपदेश दिया या, जिससे छोग मोजन एवं देवावर्मि पशुपक्षियोंकी हिंसा करना मुले थे। किन्तु लन्होंने व्यहिंसा सिद्धान्तको उससेमी बहुतही आगे बहाया और ऐसे चारित्र-नियम निर्माण किये कि कोईमी मानव एक कीडे तककी हिंसा मनवधनकायरे न करे। स. महावीरकी शिक्षानें जहिंसा और संयमके सिद्धारोंका विकास चरम सीमाको प्राप्त हुआ या । आज बहुतसे जैनी वहे २ व्यापारी हैं और उद्योगवन्धा करते हैं । उनमें कोई कोई चीटियोको शकर चटाते इएमी मिळते हैं। किन्तु उन्होंमेंसे कभी कामी कोई जैनी अपने दैनिक व्यवहारमें अन्याय करते और अनुचित हाम उठानेकी बुटि करते हैं। वे धर्मकी शास्टिक पाल्ना करते हैं— उसके भावको प्रहण नहीं करते, किन्तु भावहीन द्रव्यपाछना तो पाखंडको जन्म देती है, जो हिंसाकाही दूसरा रूप है ! महावीर जैसे महापुरुषीने मानवके दैनिक जीवनको धर्मसे अराप्राशित कारनेके डिपही इन सिद्धान्तोंका प्रचार किया था। दैनिक व्यवहार खीर धर्म-सिद्धान्त साथ २ चळना चाहिए वरन् मानव जाति एक मयंकर चक्रमें फस जायगी। यह समय है जबकि मानवेंको महावीर जैसे आचार्योकी शिक्षाओं और कार्योकी याद दिलाई वाय । आज यु एत. जो. वैसी अन्तरराष्ट्रीय संस्थाओंका जन्म बढे २ सिद्धान्तोंके नामपर हुआ है; किन्तु व्यवहारमें उनके सदस्य अपने स्वार्यके कारण उन । मिद्दान्तींपर दह नहीं रहते । मगवान महावीरके अनुपायी मानव समाजकी वहीं सेवा करेंगे यदि वे ऐसी संस्थाको जन्म देनेमें सफल हों वो अहिंसा, सन्य और संयम वैसे झुन्दर कारित्रनीयमेंका पाटन इडतासे मानव जीवनमें करा सके। क्या जैनी गवर्नर महोदयके इस सामयिक चेतावनीसे सुबोध हेंगे ह

#### MESSAGE FROM H. E. THE GOVERNOR OF BIHAR

Governor's Camp, Bihar.

July 23, 1948.

Man's progress has always been due to the effort of some highly spiritual personalities who have graced the earth with their presence now and then. Such outstanding personalities are not necessarily born in one country or at one time. If we read the history of man's progress in the world we find that they have been born at different times and in different countries. Yet the work of them all is ultimately to make the world happier by making the man conscious of his duties towards those among whom he lives. These great personalities are generally known as awatars, incarnations or prophets, founders of religion or teachers of mankind, acharya or muni. Mahavira was one of such great teachers of humanity The religion of mercy and nonviolence was preached by Him firstly to dissuade people from indulging in indiscriminate slaughter of animals and birds for the sake of their food or for propitiating their gods. But He did not stop there, He carried the doctrine to its logical end and insisted upon men and his followers to observe a code of conduct in which scrupulous attention has been paid to avoid physical or mental violence to anyhody, even the meanest creature crawling on the earth which may come in contact with him. The doctrine of non-violence, mercy and forbearance reached in Mahavira's teachings its highest expression. Many people, who profess to be the followers of Jamism, of which Mahavira was the most pious and brilliant exponent, are engaged in big industries and money-making business. Some of them are seen at the end of the day's work moving about in open spaces round the town in search of ant-hills and spreading on the ground a pinch of sugar to feed the little creatures. But if we scan the nature of the daily transactions in which they are engaged, we may find some of them, if not all, guilty of unfarmess and injustice to those who have to deal with them. This indicates that they try to conform to the teachings of Mahavira by observing only the letter of the law and not the spirit of it. Adherence to the form at the cost of the spirit brings about a downfall as it encourages hypocrisy and sycophancy, which is nothing but violence in another form. Great men like Mahavira urge these principles in order to create harmony between the principles which they accept in the name of religion and the worldly transactions which they carry on for the sake of making worldly gains. In a way there is a gap between morality and practice. Great teachers of humanity like Mahavira have come down to bridge up this gap. Principle and practice must go together, otherwise mankind will be precipitating towards a great crisis. There is need for reminding men of the work and teachings of prophets like Mahāvīm at the present time. Institutions like the United Nations Organisation and other international associations are created in the name of very high principles, but

( Continued on next base )

#### भ**० सहावीरं-स्मृति-मं**य

Ę

### Lord Mahāvīra's Ahimsā: A Golden Mean! (MESSAGE)

There is a general awakening among the people of all countries in the world regarding the principle of Ahimea and much of the credit of this awakening must naturally go to Mahatma Gandhi. But, I fear, there is more sound than substance in the homage which people are today paying to the principle which Lord Mahavira taught. It is not easy to say why we talk so much about Ahimsa while we allow that principle to affect our life and conduct to such a negligible extent. One reason may be that Ahimsa as taught by Lord Mahavica and his disciples has not been studied and taught with the care with which the Acharyas have propounded the principle many generations ago. I hope the volume you are editing will explain the principle in all its aspects with a view particularly to explain its applications to life in the present-day world On the one hand we have what we may call the extreme view of those who say that complete Ahimsa can be and should he observed in conduct even by those who cannot free themselves completely from the duties of worldly life : at the other end come the majority of the people who believe in the rule of might and in the principle that the stronger should swallow the weaker. The first extreme is impracticable, while the second is thoroughly immoral. I think that the Ahimsa as preached by Lord Mahavira at olds both the extremes and strikes the golden mean which is a path of progress of the Soul to its final liberation

I wish your volume all the success which you and Sit. Kamta Prasad so richly deserve,

> Yours Sincerely, Constitutional Adviser to H. H. Chhatrapati

A. B LATTHE, M.A. LL B.,

Maharat, Kolhapur

#### (Continued from 5 page)

the members do not show the same regard for the principles when they are called upon actually to apply them in the worldly affairs in which their own interests are involved. Those who are followers of Mahavira will be doing a great service if their endeasour will succeed in creating an organisation that will stand rigidly for observance of the rules of morality, non-violence, truth and forbestance in all spheres of human activity.

> M. S. ANEY. Governor of Bihar.

### Lord Mahāvīra's Message of Universal Love!

By Dr. William Henry Talbot, Fareham (England)

The name of Mahāvīra and 'Ahimas' culture, is replete with Peaceunutterable, the Bliss embodied in such seed name vibrations. Holy, Holy, Holy Art Thou Mahāvīta and Thy Co-Conquerors. The example of Thy Victory is the measure for which mankind and indeed all life imprisoned in matter can aspire.

I cry to Thy shell or imprint indelibly left on unconscious Mind of this world, to which mind all mankind are co-heir, that Thou voluntarily vacate Thy throne of omniscences and return to the tortured world, that Thou overcome in the East and again show us this time in the West—the Nadir of human habitation—how to meet the full fury of frustrated desire.

In the East the climate is in harmony with food of one sense life but not in the West.

In the East thought is not tantamount to its material fulfilment as in the West.

In the West we cannot differentiate between the shadow and the substance and we hurt each other in the name of love.

In the West our religion is mockery and there is no health in us.

Otherwise-cause to be sent to us in the West such an Exhibition, Demonstration, Exhortation, or even Dictation of 'Ahimsa' culture as will, by its intensity, proclivity and sheer concentrated power become a Solvent of our case-hardened materiality

Embraced in simplicity, the "hallmark of Ahimsā culture" against what could one rebell The hashness of outline becomes merged into Unity. Boundary or limitation imposed by desire, no longer in evidence. The life and teachings of our Lord Mahāvira will surely demonstrate the path to thus and and we welcome the English Version – the end product – of Eastern mitsted thought, and demonstrated practice.

There was a period when the West sent chicken out to forage for themselves, they now have returned to roost, we do not recognise them now as chicken but as Monsters and their sharpened claws or spurs have now no one to sharpen themselves on but their progonitions, we twist and turn and writhe in our self-determined agony and cry in no uncertain manner for successe from our travisi.

Our nucous membranes are constipated obstruction to vital energy is present in our physical bodies, friction therein impedes our progress and we have yet to learn that the body is healthy only when "One Goth" is in control of the whole world - or body, with "One Language" too completed, when "One Wage" is paid to all the cells, whether they be executive cells or scarengers

What should one expect or demand, that all others cannot possess, or have little or no opportunity of doing so? Does the father say to his child—"I am stronger than you, so! I will take the lion's share"? Should the

executive say to the Workman: 'I am more advanced than you, therefore, I am enutled to greater possession' or should be say, 'the greater possessions are yours, you too become an executive when they automatically will pass again to the weaker'?

Did we not agree to work for a penny a day?

Mahāvīra's life and teachings were earned forward by others. Did that make these others worthy to be regarded as divine and their repeated teaching new scripture? Many think so in the West and even in the East, but is such detraction worthy of substraction from original simplicity and can allegory much longer obscure reality?

In order to remove obstruction from the physical body a mucous-less diet is necessary for right thought to operate harmoniously, right knowledge

and right action then follows as a matter of course.

May this new Volume take us back to the simple way from which we have wandered and show us yet again the path to freedom and emancipation from error.

राधास्त्रामी महर्षि श्री. शिवव्रतलालजी वर्मन; एम. ए., एलएल. ही.:—

" गए दोनों जहान नजरसे गुजर तेरे हुल्लका कोई बश्तरही न निछा। ये मठ महावीर जैनोंके गुरू थे। पाकटिन, पाकटबान, मुजसिम पाकी वराकीजनी थे। हम इनके नामपर इनके कामपर और इनकी बेनजीर नफ्ट्रा कुत्ती न रियाजनकी मिसाल पर, जिस कदर नाजकर बजा है। ये हुनियाने जबरदत्ता रिप्तार्ग-जबरद्रत्त उपकारी और वहे उंचे दर्जेंके उपरेशक और प्रचारक हो गुजरे हैं। यह हमारी कीमी तबरीखके कीमती रन है। प्रसिद्ध नेदा श्री. विजयराधवाचार्य—

" प्राचीन भारतके निर्माता पुरुषोंमे श्री. महावीर स्वामी एक थे । "

प्रोफेसर डॉ. वाल्टर ग्रुकिंग--

" संसार सागरों बूबते हुये मानवींने अपने उद्धारके किये पुकारा। इसका उत्तर श्री. महामीरने जीवके उद्धारका मार्ग बताज कर दिया। दुनियामें ऐक्य और आदित चाहने-बाठोंका प्यान श्री. महाबीरकी उदान रिग्हाकी और आकृष्ट हुए बिना नहीं रह सकता।" श्रीमती जीनेफ मेरी, बॉन ( लरमती ) :—

"Through His Jiana and the creed of Ahimsa, Mahavira destroyed the world of the materialistic creed and ethics in a way that we may call Him a Superman of the first kind. We claim for Him the verses of the German Thinker Herder:

"He's hero the conqueror of Battlefields, He's hero the conqueror in Lion bunting! But He's Hero of Heroes, the Conqueror of Himself!"

इटलीके विद्वान डॉ॰ अल्वर्टी पाम्मी, विनोवा-

" महाबीरजीकी शिकाये ऐसी प्रतीत होती हैं, मानो विनयी आस्प्राका विजयहान हो, विसने अन्ततः उसी छोकमें लाधीनता चौर जीवन पा छिया हो। हजारों जादमी उनकी जोर टकटकी छगाये हैं। उनको बैसी प्रवित्रता और सातिकी चाह है।"

### भगवान् महावीर स्मृति ग्रंथ ; २

भगवान्की जीवन-ज्योति एवं अध्ययन!



LIFE STUDIES
OF
LORD MAHĀVĪRA,

### जय-वीर !

9

'सी जयइ जस्स केवरुमाणुर्जरूद्प्पणस्मि सोवारोयं। पुढ परिजिंवं दीसइ वियसिय सचवत्तगन्भगउरो वीरो॥'

--कसायपाहुड ( जयधवल )

अर्थ — ' शिक्ते डेवकानस्पी उन्बंद दर्शयमें लोड और अलोड विश्वरस्थे प्रतिविश्वर्या तरह दिखाई देते हैं अर्थात् सलड़ते हैं, और जो विरुचित इनल्डे गर्म अर्थीत् भीतरी भागके समान समुख्य अर्थात् तथार हुवे सोने के समान पीतवर्ष हैं, वे बीर भगवान् जयबन्त हीं 1 ?

₹.

" जबइ जगजीव जोणी, विहाज ओ जगगुर जगाणन्हो, जगनाहां जगक्खु, जबइ जगपिया महा भयवं ॥ १ ॥ जबइ सुयाजयभवो, तित्यवराणं अपस्क्तिमां जबह, जबइ गुरुठोयाणं, जबइ महप्पा महाबीये ॥ २ ॥

—नन्दीसूत्र

व्यर्थ — " वगवके स्पूर्ण चराचर जीवींके नामनेवाडे मगवान महावीर नोकि नगवके गुरू, नाथ, दिवेपी और आसन्दरूप हैं उन बगत विवासह स. महावीरकी वय हो, वय हो !

" द्वाद्धान धुनींके जन्मदाता, कीर्यक्रोम अन्तिम तीर्यकर, सम्प्र क्षोकके गुरू ऐसे महान् आत्मावाले म, महाबीर की जब हो। जब हो!!"

## विर अतीतके धर्मीचीर उतरी नृतन वन!

( श्री. शिवसिंह चौदान, 'सरोव ' साहत्व-रल )

हे पूर्ण पुरातन, अनम, अभय, हे दिन्य, अनामय निर कशेष! तुम अभितव, अभिनव गति महान अभिनव अभितन्दन, तय-विवेश!! युग-परिवर्तक, युग गति-बाहक,

युग-पारबत्तक, युग गात-वाहक, युग युग छजेय दुईर्ष ' दीर '। भारत-भृतल कर गये स्वर्ग नास्की विश्वका वक्ष चीर ॥

हिंसकं समिकिते हाँटे हुई-नय-झात, मिळा काळोड सचन । अभिनवोत्थात-पथ पर पहुँचा इस जीर्ण वातिका जर्जर सन ॥

हिंसाकी बेदी पर पोषित ' वृंग-राष्ट्रपर्म अनुदार अवत । अभिसिश्चित हुआ अहिंसाके-श्चिम सु रससे पावन अविरत ॥

वैशालीके खबशेष बहर-करते अवसी वे सदुपदेश । करता अवसी आख्यान सरल निज भाल चठा हिसगिरि नगेश ॥

वहता है पुण्य प्रस् मू पर नैसर्गिक जीवनका प्रवाह । गुश्चित अम्बरमें, श्रुतिबेंमिन नय-मिश्रित वे स्वर अववगाह- " रे, सत्य-बहिंसा सीख, सीख-बम-नियम, जाति-विदेष त्याग । कर दया-बाइमें पुण्य झान, रे जीर्ण रुडिंगत महुन, जाग॥

"कैसां जगती पर जनावार." कैसा दुख, कैसा पर-पोडन ' दुपकार प्रस्त अभिद्यांपित का,

रे, महामहिम सानवका धन ॥ " ृ अस्वस्य देख, हो मनः छान्त, इस भ्रान्त राष्ट्रको स्वस्य झान-

या दिया तुम्होंने 'सहावीर' श्वत निदुर वीरता कर सहान ॥

अंपमानित हो नित दरित-वर्ग सहता या क्या-क्या अनाचार <sup>१</sup> तुम साम्बरूप | वन गूँज घठे सम्बाकी समताका प्रसार ॥

बोले तुम—" लगका महस्स्वत रे विश्व निवंताकी माया। लमिनय युग-नाटकता महान करती प्रतिदिन मह्युर काया॥

" इति पर कमिनवकी, भूप-मृत्व होते हैं प्रतिपत्त सम समान। इस व्यक्तिरीके रूप मनुज हों विषम—धरे कैसा विधान!" प्रम बढे, बढ बला विश्व, पुण्य-शिक्षा-दीक्षाका ले प्रश्रव ! अमृतवाणीसे फूट पहा मृतकोंके प्रति जीवन अक्षय ॥

तुमने उस हिंसाके युगमें थे दिये देशके नयन खोल। हिंसा प्रतिहिंसाके उसमें भर भ्रातमावका स्वर अमोळ ॥

द्वमने परार्थ विरुदान किया है 'बीर'! स्वका तुम हो महाब। तुमने विनाशके खण्डहर पर नव सुभन किया दे अभयदान ॥

तुसने बन्धनके जेराजीर्ण. वन्धनको ध्वस्त किया चटार ! दासत्व मिटाया कर निनाद

सम भारतभावका महोबार ॥

मानवताका जयघोष, अमर-श्चंखविन प्रचुर प्रगति समन्द् । निर्देशवाका हुँ भारू वोह तिर्मेम पञ्चवित हो गई बन्द ॥

तर्वित या जाति-अहंताके-

वद्यस् पर समता-सुधाराग । सतराग वडा भिन्नता भूड वह बस्रा पुण्य पावन पराग ॥ ज़ुह चर्की भिन्न भंगुर कहियाँ वननेको फिर शृंखला एक।

हो वहे एकमय-महा एक-वे क्रिन्न भिन्न अगठित अनेक।। हम जगे, जगी जगती अशेष का रच्च मन्य मारत-लहाट।

जग धन्य हुआ, सीखा इससे प्रिय-' विश्व वंषु '-सिद्धान्तराद

चिर अरीतके धर्म बीर, चतरो मूतन बन। पुनर्दर्शसे मुखारेत हो अभिशापित जन मन ।।

## भगवान् महावीर और उनकी विचार-धारा ।

( ते. थी. पं. फैलाशचन्द्रजी शास्त्री, काशी )

चेत्रका महीना जैन-भर्मके अनिवम तीर्थेद्धर मयबान् महाबीहका स्मारक है। २५४६ वर्ष पहने वे रही प्रम्य मायमें अवतीर्थ हुये थे। उनको ननम-तिथि चैन प्रक्रा त्रवीरशी मारतके इति हारुमें समर्पाप है। इस तिथिने उस महाबुक्यको जन्म दिया या, जिसने संसारको 'सन्तेषु मैत्री '-का प्रम सन्देश देकर सुद्रते सुद्र जीवपारीके प्रति आस्प्रीमता प्रदर्शित की सी।

मारत आज दरित है, किन्दु निर्मा धांतमक है। उनकी श्री वे विमृतिया हैं, शिन्होंने क्रमय स्वस्य पर मारतमें कम केदर मारतमें अध्यम निर्मा किया निर्मा कर्जी विमृतिया हैं, शिन्होंने क्रमय स्वस्य पर मारतमें कम केदर मारतमें हु प्रथम निर्मा हमारी थे। वे महार्यो थे, किन्दु हिंग, संदूर, कारावाप, पर्पाक्त और इस्ताके हुं आईश, क्रमण, संदश, पर्दु:पर-कारता और शानिक सहार्यो थे। वे शविष दुव थे। उनके दिता क्रिया पर वाचिय राजा थे। उनकी माता विश्वक वाचिय के प्रयाक के प्रथम विद्या हो करने थे, माता के बा कर नारी राजको प्रस्त कर के प्रथम के प्रथम केदर पर का मारती है जिस हम करने थे, माता खा कर नारी राजको प्रसाद कर करने थे। अध्यम करने स्वाक केदर पर करने क्रम स्वाक क्षा कर करने हम क्रम स्वाक क्षा कर करने हम स्वाक करने थे। अध्यम करने क्षा करने स्वाक करने थे। अध्यम करने स्वाक करने स्वाक करने स्वाक करने हम स्वाक स्वाक करने स्वाक करने स्वाक करने स्वाक करने स्वाक करने स्वाक करने स्वाक स्वाक करने स्वाक स्वाक करने स्वाक स्वाक करने थे। विश्वक स्वाक करने स्वाक स्वाक स्वाक करने स्वाक स्वाव स्वाक स्वाक

यह सच है कि महाबीर दुनिवाने भागने वाले थे। दुनिवाने उन्हें अपने रवमें राज्य चाहर, किन्तु फिरसी वे उन्हें बच तिकले। उन्हें हाममेगी वीवनने वपने प्रत्येमनीके पनि फेंके, किन्तु राष 'सातों गये। मादा तिजाओं ममदाने अपना बाळ विकास, मादाले व्याह्मनेने उनका राख्या रीकना चाहर, किन्तु हिंसाने अब्द संद्यां कर मादालों की स्वालंग स्वालंग के स्वालंग के दश बहुनेवालं अस्त्रेमंकी चारमें मादाने आद्व संद्यं वर गये। उन्होंने सम्माया — 'मादा। में वे केसल दुन्नेविद्यं तिकला हो रहा हूँ, इस बीवनकेशे विकल नहीं हो रहा हूँ। किन्तु इस दुनिवामें तो न

तृष्णार्थियः पारेदहन्ति न तृतिरासामिष्टेन्द्रियार्थिवन्तैः पारेशुद्धिरेव । दिवलीव काव पारेतावहरं निमित्तामित्रातवान् विषयसीव्य पराव्मुखोऽमृत् ॥

वाने कितमी माताओं के ठाठ उनकी गोरीचे वहदैत्वां छीनेवाकर वह और दुदोंको बिकेदीमर बिक्रान कर दिने बाते हैं। न जाने कितने दुक्त और दुक्तियां नावनाओं के प्रिकार धनकर अपने बीवनको पूर्वमें मिता रेते हैं। ने मांग के जिल दुक्तिक शरीरका दूनन करते हैं, पर मांग खा-कर सर्व अपनी जातमा की इत्ता करते हैं। मान्ये हुए, दुरावे दुक्ति और मुन्दरीते धनतिमहों बन्दर्वी टुण्णों स्वापे वाकर दूक्तिको स्वाते हैं। वात जिन बाम्यामिक शुक्तिंगे मानवस्थाकों और मानवस्तान्ते द्वारा एक्टवर्गत् को पीतिब कर रहना है, उनसे में स्वारको पुक्त करना नाइना हूँ। जेनिन वह वह वक उमन नहीं, बनवक में अपनेको शुक्रवीर कुट न करा कहें।

टोडक्टनाण्डी इंट भारताचे भीरत होकर सहावीको दुनियानो हुसींका परित्याण किया और नारह वर्षकी कठोर राधनाके द्वारा म्हळूका मदीके कितारे जुम्मक माममें आध्यातिक शक्त्रप्रीत हुक होकर एस आप्रवासको माम किया। क्या ने तीर्पहर हो वर्ष और तीर वर्षक करहें ने समस्य मास्त्रपृभिमें विहार क्रेक उंद सम मास्त्रा उत्रदेश दिया, यो उन्हें प्रष्ट प्राप्त हुआ था। उन्हें प्रथम स्वयं तीर्पहर या। 'नाईया का पाठन किये विया न व्यक्ति हुस्त्रप्राप्त प्राप्त कर सकता है और न व्याप्त प्रश्चित का प्रश्न क्रिय प्रथम है यो निवार के स्वयं उन्हों है प्रथम स्वयं प्रश्न क्रिय का प्रश्न क्रिय प्रकार क्रिया वा उन्हें दिने प्रति में महिला का प्रश्न हिमा वा उन्हें दिने प्रति के प्रश्न हिमा वा उन्हें दिने प्रति के प्रश्न स्वयं प्रश्न क्षित मान उन्हें दिने प्रति मान स्वयं प्रति हिमा प्राप्त क्ष्मित क्ष्मित स्वयं प्रति हिमा प्राप्त क्ष्मित स्वयं प्रति होते प्रति स्वयं स्वयं प्रति स्वयं स्वयं

- मधु असंत्य मधुमिक्तर्यो और उनके आर्टोको निचोहकैर शात कियो गया मधु-गउ लाओ ।
- ४ किसी प्राणीको मत स्वासी । ५ — स्व मत बोद्यो ।
- ६ चेरी मत को ।
- अन्त विवाहित पत्नीके विवाय हुनियाको शेष क्रियोंको माता, बहिन और प्रश्नीके हुन्य हमरो।
- ८ सपने हुउन्य पोरणके क्वि आवस्यक धन मान्यका संग्रह करो और उसने अधिककी इन्छ। न करो।

अधिगते जानस्पन्नो शन्य और सरह बनानेके क्यि महाबीरने हिंसाको चार मार्गीर्स

रलक्षण्डल

<sup>ा</sup> नीयासवादनहत्त्वस्त, दोहनो देहिनं मृदि । इन्तु मबनेते सुद्धाः, शास्त्रियः इत् दुर्षियः ॥

मन्यान्यादि प्रन्यं परिमार्यं तनोऽधिकेषु लिखहता ।
 परिमित्तारिप्रदर्मसिक्का परिनाम नामानि ॥ ६१ ॥

बांठा—बद्धारी, आरम्भी, उदांगी और दिरावी। दिना अपरायके, चानपूक कर तम किशी बीवके प्राण किये वाते हैं या तमें हुआ दिना बाता है, तो वह बहुसी हिंदा है। कैने क्वायों पहुन्त स्तात है। बाद-वेहरार्टमें, रोग्ने बनानेंने, जाने जानेंने चावपानी रखते हुआे की हिंदा हो। जाती है, वह बादमानी हिंदा हो। जाती है, वह बादमानी हिंदा हो। जाते को बाद के बाद के बाद कर के बाद के बाद

गृहस्थो मोसमार्गस्यो निर्मोही नैव मोहवान् । जनगरी गृही श्रेयान् निर्मोहो मोहिनो मुनेः ॥ रलकाण्ड० ३३

वर्षात् 'निमाँदी गहरव भोड़ है।' करा चारि कोई बान मोड़ी हीने मोडक वार्म पर नहीं है। मोड़ी ग्रानिट निमाँदी गहरव भेड़ है।' करा चारि कोई बातदावा किवी अनाय की या बच्चेको मारता या वृष्टित करता चाहे, तो उठवरक अपने अपक प्रथम को सान्द्रकर महाबीर मन, बचन, और कारी-एस रूपन सरकर आदावार्ष के हाय में बारनी हकता बचनी करना और व्यत्ते गीवर पर कुछका समर्थेय करनेके आवा देहे हैं, ऐसा कहना महावीरको आहिशास बचा हो शुक्ति दिक्का करना है।' महाबीरको कार्यिया में स्वादके किवे, मतीबिनोटके किने, नीरोपता काम करनेके किने और वर्षबुद्धित किवी माणी की हजा करनेका सकत निर्देश हैं। रहकार्ती है आहमराह्या और बातती-गीकी रहा का मन्द्र उठके किये रोही गार्ग हैं — पहला और व्यविद्धार मार्ग है निरोपीका निराह्म प्रभावना करना और अपने प्राणीका हरने हंकते उत्तर्ध करने विरोपीको कपना पर प्रमाना। किन्तु यह मार्ग उत्तर वर्षस्वलागी क्रांपिकोई किने हैं, विक्ते हामाने आसराहान कोई प्रसारी नहीं है।

१. 'नापि संदृष्टः सुदृष्टिर्दः स सप्तमिर्मवैर्मनाक्।' —पञ्चाध्यावी

रीषेषे राहुल्लीक 'सिंह सेवागति'। बेद है कि अपने इस रमनामकी मुमिकार्स सिंहर सेवापिके वसकार्यानं समाव्यकि विश्वेत करनेमें रेडिहासिक कर्तन्य चीर जीनिकका पूरा प्यान रहमेंकी दुराई देक्तरी लेकड उसका प्यान नहीं रख कहे। कमने कम महावरिक विरित्त कीर उसके उसावपाकि मातिती उन्होंने कहाई नाथ नहीं किया। त्रिपटकॉर्स महावरिक की चित्रण स्थित गता है, उसका तो एक करा है काने पाठलीकी इंग्लिंस महाबरिको सिरामा और झुक्को उठाना। क्या यही राहुल्लीकानी तरह है। हे.

महाबोरते जबने जीवतमें हवी क्योंक्ट मार्गको अपनाया था। वृत्य मार्ग है विरोधांका स्टब्स प्रति-रोध करता और नहींदक शहर हो उतका ज्ञा बहायेनिया ही अपने कार्यमें क्टब्र हो जाता। किन्द्र जीवतके मोहते तिराधियोंका अवहाय कोटकर कभी न भागता। राजन्य-चंधेके किये महाबीरका आदेश था—

> " यः शस्त्रवृक्षिः समरे रिपुः स्वाद् — यः कण्टको दा निजमण्डलस्य । अस्त्राणि तमैय सुपाः क्षिपन्ति व दीनकानीमशुभाशयेषु ॥ "

अपर्गत, ' जो रणाहणमें शक डेकर बुद करनेके लिये आया हो, अधवा स्वदेशके लिये वायक हो, उसीपर राजन्य वर्ग शक उडाते हैं, दीन कायर और सदाशयी पुरुषोंपर नहीं।'

एक्षेपमें महानीरकी आहिंगाका सार एक नारुपों यह है ' पुन खुर विशों और बीने दो जमानेमें सभी को ' । वो लाकि मी, समान वा राष्ट्र हम मान्ताको स्टरमें रख कर दूसरे स्वविधों-वर्गों, समानों और राष्ट्रोके पठि व्यवहार करवा है — उनके हाखाका ध्यान रखते हुने अपना निर्वाह करवा है, नह व्यक्ति, सामान और राष्ट्र व्यक्तिका स्वदानी है, किन्तु विश्व मित्र मों, समान या राष्ट्रों केन्द्र मान्ता निर्वाह है । वो दूसरे व्यक्ति त्यों, समानी वौर राष्ट्रोंके स्वर्फ नोक्स मानन ननाने हुने हैं उनको उठनेही व्यक्ति स्वर्ण निर्वाह सामान निर्वाह है, हो म्यांके, समें, राष्ट्र, और समान ऑह्याके अपन्यामी नहीं हैं।

बहाँतक हम बातते हैं बहागीरके कमवर्गे आवके सेवा रोटांका व्या नहीं या। किन्द्र मनुष्य-बातिये वहाँत चर्का आहें हुई, हमार्थमरात्त्र नैवागिंक प्रमुतिक क्वांत्र के व्यक्ति स्वाचेत्र हमार्थ कि क्वांत्र क्वांत्र के प्रमुत्त के प्रमुत के प्रमुत के प्रमुत्त के प्रमुत्त के प्रमुत्त के प्रमुत्त के प्र जिम्मेरारोगर निर्मर होते हैं — उनके बोटनेस्पनी वल्लाव रख्य मिरनेकी कोई आधड़ा नहीं रहती। लटः आनके महावीरोपाककर्मा हुन्दे श्रोमीकी वस्ट क्यूमही और श्रोमी वन गये हैं। अन्यवा नहामीरका तो कहना हैं —

" इार्डिधेनै विवेदन्ते सतामपि न सम्पदः।

न हि स्वरहारवृक्षिः पूर्णाः कदाचिद्पि सिन्धवः ॥ ४५ ॥ "

अर्थाव—करकोंकी संस्वा प्रद्र नायोगांकित बनने नहीं बदश। इस नादियोंकी किसीने स्वष्ण जरने मरा देरा है। नदियोंके जबकी यह आती है, बरशवके गेदे पामीसेही आती है।" इससे अपिक और कोई च्या कर हरता है!

यह हो हुआ प्रह्मोंडे क्यि विवान । अमर्जो-र्यन-चापुओंडे किये हो कम्प्युड और ममूर-एजोंडो पिन्छाड़े वातिरिक्ष निर्मामी प्रहारहे विराद रात्रेका चर्चा तिनेव मा। उत्तरे विर्क्ष उत्तरे नारियोगी नरा मां वेन अप्यत्वरामें वेदि प्रवेग चा उत्तरे थे, जो पूर्ण निविक्ष हों, किर्हे वापरे एन्द्रियविकारों डक्नेडे किये क्यार्ट्यकामी वावस्पकता न वह गई हो। विवर्ष इत्तर-विकारका योजामी चाउंच वाया जाता या, वे ग्रह्म थे श्रेमीमी उत्तरे वार्च है। इत्तर क्रियामी अपनक्षे पर मिल जाना या, अद. भोजन्द्रीभी विन्ता नहीं यो। उत्तरे किये जो व्यापित रख्य हुन हिर्म वह वेड ताते थे। जहाँकी क्यों हमी हो यी ही तहीं। हाराव यह हे कि वेन अपनको अपिक स्विक्षित आला कियेर, अपायक, स्वीति हम्मिक्स होगा चाहिये। खुरस्थाअपने विज शे भागतीय वृत्तिविक्ष विक्षानका आंगरोग्र हिला स्वा है, उत्तरी पूर्णना थानी होते हैं।

स्थमनतः मनवान् महाबोरके इत कडोर मार्गको छल्मों रख करही यह घारणा बनाणी गई है कि उन्होंने केनक कावपीटनकोही श्रवानता हो; किन्छ नात पेटी नहीं है। उन्होंने राह कहा है कि कामकोबादि कपार्योका कृश करना आवस्यक है। उनको कुश किये विना जो मात्र छारीरको कृश कर डाल्टो हैं, उनका अवसरण 'कावकेशाव केनळप्' हैं। मनवान् महाबीरका कहना है;

न दु.खं न सुखं यद्वद् हेतु ईष्ट हिचकिरिसते । चिकिरसायांतु युक्तस्य स्थाद् दुःखमयदा सुखम् ॥ न दु खं न सुखं तठद्घेतु मोक्षस्य साधने । मोक्षोपाये त युक्तस्य स्थाद् दुःखमयदा सुखम्॥

ं चेंदे रोगके प्रधानात्में न हुन्कहीं कारण है न सुन्नहीं कारण है, किन्द्र चिकिस्ता 'प्रारंस कर देनेनर हुन्छ हो या हुन, उन्ने चहाड़ी बाता है; बैटोड़ी मोचका साधन न दुन है जीर न सुन्न | किन्द्र मोचके मार्गिन वैर रच देनेचर हुन्छ हो या हुन, उनकी परवाह नहीं की बाती है । '

रावेषमं गर्ह। महावीरकी बैग्राचेक और वातातिक विधारणरा है। उनकी दाधीनक विचार पारामी श्रीह्मामुक है। दाधीकेक्वेयमं 'अप्रेजनावाह'' 'साहाह' और 'नववाह' का सर्वन-करके उन्होंते हमें प्रकंक म्याकेले हर्रावेहकोंचे नवालेका गाँव हाता है और 'वार्वका प्रमान रहा है कि इस वेपमेंगी हिंची मुक्क म्याह्मा न हो। येथे मानावालों मानावान महामोरेकी विचारणा वर्तमान विवक्ती व्यवस्थानील प्रकारीन वहुं कुछ नव्ह इस स्कर्ता है।

## ऋषभदेव और महावीर!

( हे॰ श्री॰ कामतात्रसाद् जैन )

' वादीसं तिरवयरा सामाइयं संजमं उवदिसंति । क्वेदोबद्वावणियं पुणा भयवं उसद्दो य वीरो य ॥ ७॥ ३२ ॥ '

पुरिम चरिमादु अम्हा चलचिता चेव मोहलक्ताय ता सच्च पहिक्कमणं अंघलय घोट-दिदेतो ॥ ८॥ २९॥ १

— मूलाचार,

कैत मान्यराके ब्रमुक्तर रह करकार्यों वो चीबील शीवंकर हुने, उतमें शहमारेद लादि जीर महावीर व्यक्तिम तीबेंकर दे। वीवंकर महावीरके ऐशिहाकिक म्यक्तिसमें विद्यानीको यहा नहीं है; एरनु अध्यम्देदको ऐशिहाकिक महाइक्त मान्येत्रे कतिक्य विद्यान हिन्दकते हैं। वैनवार्योगें अध्यमदेदकी महार जालु जीर कावका क्षेत्र महक्त यह कमको हैं कि ऐसा महामान्य शायदबी हुआ हो। जातः अध्यमदेत उनके निकट एक पीराणिक माकि मात्र यह जाते हैं। किन्तु बस्तुरियाति कुळ जीविंदी कार्या है। एम और इन्लोक चारित चौर कमनी मात्रदीस शाहदर्यों, विकासक पह स्वार्य महाराज्य हैं; किरसी राम जीर इन्लोक निकासने यहा महीं की बत्ती, वो कामको एक स्वार्य महाराज्य मान्येने हम क्यों यहा की रे ऐसा कोई यह कारत नहीं है वित्रक्ते का मान्यकाले समान्य कहराया जाते। उक्तर क्रमस्तमन्त्रों वैत मान्यकाल समर्थन महत्त्या नामि और उनके हम कामवेरकी

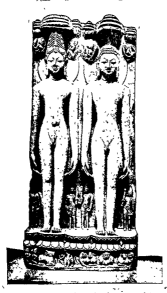
१. नायवत, स्क्य ५ ल. १-६ वे कहनदेवना कर्यन है, वहां कर्ड़ कैसलपति और चोपपर्मन आदि उपस्थित व्यापत है। वह केत तीकेंद्रते सारिक हैं। (किस्कोन, मान ३ इ॰ ४४४ और स्विच्न, करनाइर प्रतिका, इ॰ १९ १ क्रमेंद्र (४२४) में तो करनपेवन क्रमेंक है। वैदिक प्रयोगे जिन्द्र द्वाराम क्रमेंक क्रमेंक क्रमेंक है। विदिक्त प्रयोगे जिन्द्र द्वाराम क्रमेंक हम है.

<sup>&</sup>quot; हैकारी विमुख्ते सम्में वृषमोऽवं वितेश्वरः । चकार स्वावतार च सर्वेश सर्वेगः शिवः ॥ ५९ ॥ "

२. शेवानार्यं मारिकने 'कत्याम 'में क्षमनेक्को कैन्यमंत्रा मारि प्रचारक किन्या है। (बीर भारभ्र) प्रमितिनेनी वर्षकुके करावरामी क्षम और सहावीसका स्थान कुम्मे कोका किया है। (भारमिक्ट १) 'यानावर के 'कत्या कर्य सार' अद से. भरर मेंगी तीवैकर क्षमका कील हुआ ब्हामा नारों है। (क्षिनद सिस्टेरिकक प्रतिर्ता, कक्सा, मा १ ५० ४५१-४५५).

#### श्री. म. महावीर स्मृति ग्रन्थ।

श्री आदितीर्थकर दृषभदेव और अतिमतीर्थकर म, महाबीर वर्द्धमान ।



(बोबीसा १२-१६ वी शती, देखों " वृधमदेव और महाबीर " वोषिकठेख) Fig I Reabha and Mabavira (Images of First and Last Tirthamharas)



गणना को गई है। वसी प्रवर्भ ऋषमदेको निर्माण तीर्वेक्स किया है। वसके अविरिक्त मोदन बोरदोको प्राचीन द्वारावाँच काचोलार्ग सामक और सामग्रमाय-रिक्युक प्यानद्वाम नम्र बोरियोको आइतिया अद्वित हैं, वो बिक्कुत तीर्येद्ध रूपमार्थ मुर्तियोक स्व्यूच है। अपमर्थक्का पिन्द कैत्यां जन प्रदाजीय मिकता हैं, बता वे बुद्धार काचमुनिक पूर्व-का है जीर उनके असित्यको प्रमाणित करनेकि किने पुर प्रमाण। किर हम वसी प्रद्वा कर कि क्रमम्बेट ऐतिहासिक महाद्वस नहीं हैं। वे महातीरके स्थानदी जीकीदारक तीर्येद्ध में।

अध्यमदेवमी तीर्थेष्टर ये और महाबीरभी। किन्तु दोनोंका कार्यक्षेत्र और कार्यकाल भिन्न था। 'ऋषभदेव कर्मभूमिके प्रारंभमें हुवे थे, जब मानव सम्य और संस्कृत नहीं हुआ था।' मानव प्राकृत जीवन विताता था। विशेष प्रकारके वृद्धींसे अपनी आवश्यकर्ताओंकी पूर्ति करता था। कई मनु महा-राजोंने उसे जीवन निर्वाह और धर-कुद्धम्बका वार्ते सिखाई याँ: किन्तु फिरमी वह सम्य और सुसकृत त हुआ धा—आसमस्वरुका बोध उसे नहीं था। ऋषमदेवने पहलेही पहले मानवको लौकिक जीवन व्यवहार और परम आसम्बर्भको शिक्षा दी थी। अपनी हाझी नामक प्रतीको 'उन्होंने सर्व प्रथम् ेलिपिजान करावा या । इसीकारण वह लिपि 'बार्डी लिपि ' के नामसे प्रतिद हुई। आसि-मसि-क्रिप बाणिक्य-शिल्पादि सरकर्म करनेका हान उन्होंने कारते समयके घोळेगाँठे मानवको कराया । मानव 'कल ' वनाकर रहना सीखा और समाज व्यवस्थाका सष्टा हुआ । क्षत्रियोको देश-रक्षाका भार सींगा गया-इस्टिये यह राजा हुये । वैश्योंको रोहको समृद्धिका कार्य सभाला गया-राहोन्तिकी रीढ बहु हुये । शुद्र विविध शिल्प-विद्याओंको आगे बढानेके लिये नियत हुये । ऋषमदेवने यह वर्गमेद राष्ट्रहित्तरे प्रेरित होकर किया था । यह वर्षभेद मानव-मानवमें कच-नीचका भेद नहीं करता था । . तबही तो यह सभव हुआ या दि भरत चक्रवर्तीने तीनों वर्गो क्षत्रिय. वैस्य और शहोंसेंसे श्रेष्ट मेबाबी और चारित्रवान प्रकर्मेंको जनकर उनका ब्राह्मण वर्ग स्थापित किया था ) किन्तु ऋषमदेव अपने सम्बद्धे मोले मानवको लोकव्यवहारमें सम्ब और संस्कृत बनावर संतष्ट नहीं हुये. उन्होंने मानवको आसम्पर्भकामी बोच कराया । आसम्योधिकोविना मानवको ऐहिक उन्नति पहरा रहती है ।

१, " नाभिनो ऋषमपुत्रो वै स सिद्धक्म इहजतः ॥ "

<sup>&</sup>quot; ऋषमस्य मरतः युत्रः सोऽपि मन्त्रान् तदा जपेत् ॥ "

<sup>ं</sup> एते बाइन्ये च बहुब पार्थिवा कोकविञ्चताः ॥ " —एन इम्पोरियक हिस्ट्री ऑक् इंडिया, पृष्ठ १२-१३.

 <sup>&</sup>quot;क्षिक-मुनिर्मास ऋषिकरो, निर्मन्य-तीर्यक्टर ऋषमः निर्मन्य रूपी।" इस उक्केल पर मो. हेस्सय क्षांत त्यासैनपका निम्न क्ष्कच्य सहस्वपूर्ण है.—

<sup>&</sup>quot;It is very interesting to note that, together with the founder of Sinkhys philosophy, the first Tirthenkars of the Jinus spoters in a Buddhist mandals. The reason is obrious. If the Buddhists wanted to give a complete symbolical picture of the world and the great beings who influenced its destinate in a mandals, they could notlonit the great prophet of a religion which though not in accord with their own, had acquired glory all over India.

<sup>- (</sup> Prof. H. V. Glasenapp, Ph. D. Jaina Antiquary, Vol. III P. 47. )

क्षतः ऋवमदेवने उदाहरण वनकर मानवको वता दिया कि "सावधान ! ऐहिक सम्पतिके मोधमें फरकर अपनी आत्माको मत् भुलना, वरन् मानवका पतन अवस्यम्भावी है। " इहत्वियेही अयोध्याके दस्वाकु राससिंडासनपर अपने पुत्र भरतको स्थापित करके वह बनवाशी हो गये। तनपर उन्होंने एक घागामी म रामता । विरोहरते समर्थे उत्पन्न होता है । सात: निष्परिवर्डी होकर सीवित रहतेमें मानवका सपना और मारे लोकका मला है। यह सत्य ऋषमदेदने अपने आदर्शने मर्तमान दमा दिया । यह अफेले. निरारंगी और निष्परिग्रही डोकर गिरि-कन्दराओंमें मौन घारण किवे विचरते रहे । त्रियोगकी साबतामें वह ऐसे कीन हवे कि के महीने वाद उन्हें शरीरपोपणका ध्यान आया । वह भिक्षाफे लिये श्राये जनताके मध्यः किन्तु तवतक जनताका अज्ञान दृर नहीं हुआ था | वह ऋषमटेवको अपना उपकारी मानती यी-उनके विछोड्में विष्टुल हो रही यी । उनको आया मुनकर वह स्वागत करनेके क्षिये दौड पढी । ऋगमदेवकी सामनामें वह विज्ञ-स्य हुई । ऋगमदेव आहार क्रिये विनाही धनको चले गये और व्यान-योगर्मे लीन हो गये । छै महीनेतक तप-तपाकर आत्मक्रीयन किया उन्होंने । तव फिर वह जनताने मध्य आये । इस बार इस्तिनावपुरके शासक-द्वय थेयास और उनके भाईने विधिवत वटी शान्तिये उनका स्थागत किया-कोई कोलाहरू नहीं हुआ । ताला इक्षरसका आहार श्रेपासने ऋषमदेवको दिया और वातियि सत्कारके महती पुष्य विधानको सिर्व दिया। ऋषम सर्वज परमातमा हवे और उन्होंने लोकके किये आत्मवर्मका निरूपण किया । चूंकि उनके समयके कोग मोले थे, इसलिये उन्होंने इरएक बाद अलग समझाई और पाच पापींसे सुस्त होनेके हिये अस्य अस्य प्रायश्चित्त और चारित्रपाधनका विधान किया । इसस्यि वह आदिवसा और आदि रीर्यहर कहराये । इस कार्टमें जैनवर्मके संस्थापक ऋषमदेश हवे ।

सहमारेक ने माल वाईन वीर्णकर और हुने, विन्होंने क्यांने र क्यांक मानकांको अन्या पर्य और सहित-स्वारित याने वाया। वर्ष-अक्षित तीर्थकर महाकीर थे। उनके वायाये मानक मायायी, बारकावक जीर कहा प्रया था। हिंहा और बारकां मानक क्या बना हुआ या। नायायी और मिलु होक्यों वह कामिन कीर सुराणिको नहीं मूला था। विमां पर कालकार होते ये और द्वार प्रवासित किने वाले थे। इस्तिवर्ड करके काम और वायको क्यांचेवत किया बाता था। बातियद और कुळ्यार्स कीय मानकांको जुक गये थे। धर्मके मान पर थ्वा होने वाले ये। मानकांको जीतावह कराया बाता था। वेती विका विपत्तीमें तीर्थकर महानीर कुळ्याममें अववर्तात हुने थे। उन्हें काममंत्रको कमान रात और कामाको वावस्था मार्ची कराया वात्री परी-जान जाको मानको क्यांचा और स्वारकींन वेदें में छित्रा केना वार्ती की अवस्थित प्रवासित क्यांचा विभावक और वर्षके करणाव्य और स्वारकींन वेदें स्वारकीं उत्यासक जीर वर्षमाणेने विभावक जीर वर्षके करणाव्य की क्यांचा वार्ती का वार्ती के व्यक्ति होने क्यांचा वेद्यासक जीर वर्षके करणाव्य कीर का वार्ती का वार्ती का का का वार्ती क्यांचा हुमार ये। उनके मानकां मानव बहुत हुना या-चार्लह कर होते क्यांचीन क्यांचा हुमार था। वारिक इन्तिकों कीणिय करनेते किये वर्षास्त्रीतींन विश्वस वर्षण कमानकों किया था। महानीरकेसी मार्च विश्वस केलीपित करनेते कीम वर्षित्य का वार्तिक क्यांचीन क्यांचीन स्वारक्ति क्यांची क्यांचा करनेता विश्वस क्यांचीन क्यांची करनेता वार्ती क्यांचीन क्यांचीन क्यांचीन क्यांचीन क्यांचीन क्यांचीना विश्वस वर्षक क्यांचीन क्यांच कि " अजितने लेकर पार्श्वनाथ पर्यन्त वाईस वीर्यहरोंने सामायिक संयमका और ऋशभदेव तथा महाबीर मगवानने सेटोपस्थापना सयमका उपदेश दिया।" छेटोपस्थापना नारित्रमे पंचपापादिके दोपोंको दर करनेका प्रथक-प्रथक विधान होता है। यह भेदकम मानव प्रकृति पर समयके प्रमावका ऋणी था। इसी बातको बढ़केर आचार्यनेसी स्वष्ट किया है कि "आदि और अन्तके दोनो तीर्यकरोंके शिष्य चरुचित्त और मुद्रमुना होते हैं। शास्त्रका बहुत बार प्रतिपादन करने परभी उसे नहीं नानते। तरहें क्रमशः शतनाड और बकताड समझना चाहिये. इस किये उनके समस्त प्रतिक्रमण-दहकाँके अञ्चारणका विधान वतलाया गया है और इस विपयमें अधे घाडेका दृष्टात दिया गया है।" यह जास्तीय उद्धेख तीर्यद्वरोके उपदेशोंकी भिन्नताके बोतक हैं, जो मुख्यः अष्टिसा पर अवस्थित थे | इतसे उनके जीवनका पींचेण्यमी स्पष्ट होता है । अध्यम और महावीर जीवनकी गुलना इस अन्तरको व्यक्त करती है। ऋषमका विवाह हुआ और सन्तानभी: किन्तु सहावीर बाव्यक्षचारी रहे ! ऋपमने राजन्यवस्थापक और राष्ट्रियताका 'पद पाया, किन्द्र महावीर युवराज रहे । ऋषम राजमुख मोग कर साध हुने । महानीर युक्राज पदको त्याग कर तील वर्षकी अवस्थामें दीक्षित हवे। मानवींकी अञ्चलके कारण ऋषमदेवको मोजनका अन्तराय-उपसर्ग हसा। महाधीर पर समयकी वक्रताका उपर्वा हुआ ! सम्प्रदायवत हेवने स्टब्को वीलला दिया ! ऋषमदेवने केवली होतेके सायही अपदेश दिवा; किन्तु महावीर सर्वन्न होने परभी सौन रहे-इन्द्रभृति गौतमका समागम हुआ तव उनकी देशना हुई! इस प्रकार दोनों तीर्थंडरोंके जीवनमें महान, अन्तर है! यह अन्तर ही दोनोंको ऐतिहारिक महाप्रस्य सिद्ध करता है | ऋगभदेव आर्यसम्बसा और साहिसा संस्कृतिके प्रति-प्रापक और जन वर्मके संस्थापक हथे. तो महावीर अहिंसा संस्कृतिके खोषक उद्यायक और जैन धर्मके प्रनरोद्धारक हवे ! ( चित्र न० १ ) मोडनबोदडोकी प्राचीन सम्बतासे केकर आवतक ऋपमकी उपासना होती था रही है। रे

<sup>1.</sup> नीएरनेएकोह पुरावरम ऐसी मुगाँ बीर किन्द निके हैं वो कैन तीर्थमांहे बासितको पोषह है इस्का विवाद क्षेत्र एने स्थान पहले हैं, तो विवाद मारत है पुरावस क्षित्रकों का और कैन रिकेटर्स में (1915) इस्का है । जीक्न लोकोहों में (1915) इस्का है । जीक्न लेक्न ले

## रामं और महावीर ।

#### ( हे॰ थी. ययोध्याप्रसादती गोयलीय!)

[राम और महावीर भारतके महापुरुष है। वे विश्वभूतियों है जिनका प्रकाश कोकने लिये हत्यायहर है। समका पितृभक्ति, धैर्य, हेन्यसचारनक्रिया खादि गुण उन्हें एक आदर्श पुत्र, योदा और राजनीतिज्ञ प्रमाणित करते हैं। राम और टक्ष्मण राजावेंडे प्रतीक और मर्यादावालक पुरुषोत्तम को है। जैन शास्त्रोंमें विन त्रेसठ शताका-पुरपोंका वर्णन है, उनमें राम और टक्सम नारायण और वसमद्र माने गये हैं। रामको देनी विद्य-परमात्माके रूपमें पूजते हैं। महावीरभी विद्य परमात्मा है। किन पहले वे तथिहर शटाकायुरप थे। चीवीय तथिहर, बारह बकवर्ती, नी नारायण, नी प्रति-सारायण और नी बलमद-यह जैनोंके त्रेसठ शासकापुरूप हैं। वैनी इनकी अवतार नहीं मानते. बेल्कि उनकी दृष्टिमें वे हम-आप जैसे हाड-मासके मानव होते है, जो अपने निशेष कोकोपकारी कार्यों के कारण महती पुष्प और महान् पदके अधिकारी हो जाते हैं । सपही अपने समयके द्रव्य-क्षेत्र-काट-भाव अनुरूप समिधिका करवाण करते और स्वयं वारमस्त्रातश्य माप्त करनेका उद्योग करते हैं। जी सन्मार्थसे बढक कारे हैं वह महान होकरमी पिततीन्मुख होते हैं। राम और महावीरकी महान-ताका संतरम माई क्योध्याममादवीते प्रस्तुत देखमें चुंदर रूपसे किया है। विस्सन्देह महायोरकी सहासताको प्रकाशित और प्रमाणित करनेवामा प्रतिमाशाली साहित्व समी किखा ही नहीं गया है। जैनाचार्वोने महाबीरको क्षेपक्षा महाबीर सदेशको निशेष महत्व दिया है। उनके उपदेशों और सिदान्तोंको उन्होंने खुव ही समाठ कर एक्सा । उनको इस बातकी परवाह म थी कि कब. कहा और हैसे स॰ महावीरने विद्वार्तोंका प्रतिपादन दिवा था। उनके विद्वारही छोक्छे लिये कत्वाण सर्त रहे हैं । किन्तू ससारका सराची मानव अपने उपकारीके जीते-जानते दर्शन पाकर सराष्ट्र होना है। अत उसके लिये एक महती और सपूर्ण महाबीर औरन बाब्छनीय है। -क्काठ प्रठी

हुछ हमार हुआ एक ऐसे बच्चनते, तार्वाकाप इस्तेका अवस्था प्राप्त हुआ या जो बच्चते जैत है, केन बातारपाने ही एवंदिन रहते जाने हैं और केन हमावजी उत्तरिक्ष तथा अवनारिते दुव्हों होते हैं, हिस्सी नैदी चाहिने पैसी केन करेके प्रति उनकी अद्या मकि नहीं है | वे महानैरिते राजके क्षारिक प्रदाह है. जैन रूपोंचे गीवको काचिक उत्तरीयी दमारी हैं !

मुझते उन्होंने यूक्तः " आपको राष्में राम हमारे क्षित्र आपक अकुकरणीय हैं या महाबोरां तर्व शाधरण के हृदयगढ़क पर किटके बीबनकी विशेष कार पश्ची हैं। किछका जीवन व्यरित्र परतेहीं हम आकांबिस्पंद और आनन्दविमोर हो बावे हैं। इन दोनोंमें हमारा चण्चा जाराच्य कीन हैं।"

मैंने बहा: " दोनों महाइश्व परम परके बात हुए हैं, दोनोहां अपने जुनमें एक महार बाह्यें अपित कर महें हैं, दोनोहीं अपने सप्ते जुनमां परिस्पत्ति और आवश्वकाले अनुसार बुद्ध इहा होहिनोप एक पोर्न हैं, हमें आवश्यका और हम्पके अनुसार दोनोंकाही अनुकरण करता बाहिडे, कार्स किये दोनोंडी आराज हैं।" वे बोर्छ : " आवश्यकताके अनुसार हमें दोनींकाही अनुकश्य करना चाडिये, आपके इस कथनका तासर्य में समझा नहीं ?"

मैंने विनिक्त स्थार करते हुने कहा: " यदि द्रमारी परिस्थित राग कैसी है यानी हमरें पिता किसी कारण हमें परंसे निकालना नाइते हैं तो हमें राजक अनुकरण करके पर लोककर— पिताके जारोधका पालन करना चारिये, और गाँद हमारी परिस्थित महामीर कैसी है यानी हमारे माता पिता मोहदात हमें लोकोप्योगी कार्य करनेके लिये पर नहीं मानते देते हैं तो हमें महाबीरका अनुकरण करके मातादिवाको सम्बानुहत कर उनका कारदेश मात करके पर समाना चारिये, पालिय इस्थोंको हुए महाति कह पहुचाते हैं, हमारी किसीका अपदरण करते हैं, तब हमें राजका अनुकरण करके चार्मिक इस्थों और किसोंकी राज करनी चाहिये, और वदि धर्मिक नाम पर धार्मिक कई योनाको इस्थ अवकाओं, पोलीतों और मूंब पहुजीते दुर्जनेश्वार करें तो बहा हमें महाबीरका अनु-करण करके ऐसे धार्मिक रीति दिवानोंको मूंब हमारी चारिये, आहु पितृगुव-मिक, एक-पली-यहाँ कन्यु-मेग, जायाचार-दस्तकों किसे हमें सम्बत्तीरका सन्दर्भ करा चाहिये, देशने सावश्री हमारे किसे आवस्यकत्रसुदार अनुकराणिय हैं और बेरीती हमारे किसे आराप्य हैं, "

" राम और महावीरही क्या जब कैसी परिस्थिति हो और उस समय जो मनुष्पका बास्त-विक कर्तन्य हो, उसकि अनुसार अनुकरण करना चाहिने, "

" दुबके बंबस्ट पर व्ययना महत्त्वाध्योमें हमें 'हर्सान, बाहुबळी, द्रोणाचार्य, कर्जुब, ग्रीमका स्मरण करना चाहिये, उन्होंका अनुकरण करना चोष्य है. वीर धपूचे द्वकालिका होनेपर एमंका और दुरिक्ट धपुचे सम्मत होनेपर कृष्णका बंदुकरण करना चाहिये, चलके क्रिये हरिक्ट्र और दानके क्रिये कर्ज, प्रधानवंके क्रिये भीष्य, गाविष्ठत कर्योतके क्रिये शीराका अनुकरण करना चाहिये उन्होंका आयुर्ध चानने रखन चाहिये, हमारे चीरनके प्रयोक्त शाविम निव्ह महत्त्वकर्क आज्ञानकी आवश्यक्ता परे, हमें उन्होंका अनुकरण करना चाहिये, और वो परम पर प्राप्त करके आजावि परातामा हो गये हैं, उन चमीकी आराधना करना चाहिये, "

बे सज्यत बोछे: " नहीं, मेरे पूछनेका मधा यह नहीं है, मैं पूछता हूं महाबीर और राम इस दोनोंमें महान् कीत है, "

मेने हफ्कर कहा: "इन होनों महाइफ्लोंको हुळना करना ठीक नहीं, रामके वीक्तमें महाद्वार वैशा तप, लाग, बैराप्य और कोक कल्याणकारी भावनायं इंडना और महावीरके कीवनमें राम कैला हुद, छैन्यसंग्रहका कीशक देखना दुवमें दहीका स्वाद खोजना है.

आपः छमी महाइच्छाँका बीबन अपंची रिपादी आहिने शहुराहर इराइटर होता है और यही उनकी महानता है, उधानमें छमी एक रंगके द्वक हुव विदेश आवर्षणीयं बाई होते, धीवलके क्षित्र मेन बहुद्दार पिथ मिट महाइच्हेंगेंके बीवनकी तथ रहेती हैं, जो पटानों रामके बीवनमें आई है महादोरिक विस्तरों ने आहें दो सहादार राम जैसा आहाई केंट उपस्थित वह सकते हैं। और जो बातानरण महाबीरके समयमें या यह केंचे कहा जा सकता है कि महाबीरके बजाय तब राम होते तक्सी दे तो बड़ी जीता रचते तो पहले रची थी। "

दे सरबत बोटे: " बार कुछरी कई रर जो आनस्र 'रामायण' पढ़नेमें आता है वह सहसिर् वीदन पढ़नेमें नहीं आता, रामायणमें चीदनके प्रेलेक पहुदार इस टवरे विदेचना किया गया है कि कुछ बाननेको दोप नहीं रहुवा और महासिरके जीदनमें एक असुमिरी दनी रहुवी हैं, "

मैंते कहा: '' तो आप ये कहिये कि आप राम और महाबीरकी द्वस्ता उनके वीवनरे नहीं उनके कथासाहित्ये कर रहे हैं "

उन्होंने कहा: " जी हा, आप वही समझ खीलिये."

मैंने कहा. " क्या साहित्यकी वन तुल्ना को जाती है तथ सावककी वात गाँण होक्र क्याकारकी कका परली जाती है,

विस व्यक्तिका चीवन विश्वनेदावा विननाही कुरूक होता है वह उदनाही स्थाविको प्राप्त होता है, रामका बीवन बास्त्रीकिने व्यिता औरमी भवपृति खादि सम्हत कवियोने व्यक्त, पर कुटसीदास मानत व्यक्तर जो रामको आसन दे गये वह किसीने देते न बना,

कहते हैं वाक्लीकिन रामास्क राजके समस्त्रों किया, वरत उठकी प्राथमिकका अन्य रामायहोंके अधिक होनी नाहिंदि और उठकि जामारार अन्य स्व रामास्थ्ये वर्ता है, पर नहीं, जुलकी बास्त्रीक रामास्थ्ये क्या माम केते हुमेशी केशों वे नीकिक मध्य उपस्थित किये हैं और कियाँ रामास्थ्य स्वायित रामास्थ्ये होगीको इक्तरह ट्राकर परे हैं कि चरतेही बनता है, बुक्तीने एक्ने रामास्थ्य स्वायित रामास्थ्ये होगीको इक्तरह राजस्य है है चरतेही बनता है, बुक्तीने एक्ने रामास्थ्ये वालाविके रामाने वहुत जन्म उठाया है, बालांकि, महमूति और बुक्ती हुन रासा-वारित परतेने एक पास वर्ती रह्या थी और इब्द बालि क्रम्मका हो उपिताको हुनने कर दी. अपने बोकेसी व्यक्तिका नो मीकिन विकार क्यार ही महम्मका हो प्राप्त कर दी. अपने बोकेसी व्यक्तिका नो मीकिन विकार क्यार है महस्त केसह, वाहबी आदिका नो क्यार क्यार है बहु इतमा कराज और वेनीद है कि केबकने उनकी बार कर दिता है.

मेरे इन्द्रनेका वार्स्स वही है कि डिक न्ह्रायुक्त वीवनमें तिवती घटनाएँ होती हैं वह चव किस आयोर्क महि देखता, कामारने वाभासन वातका प्रत्य इत्तिका वान्सर वह उसे एक महान् नमा देश है, और देखनाकको स्थितिक क्ष्युक्त समि कोरते मीतिक उद्योख करता है वो इत्तर-कर्म यार वाह कमा देशे हैं, किन स्थिताकों पेते किस कित को है वह प्रतिवद हो जाते हैं, वाकी त्यांकि ग्राम नहीं कर पाते, रामके पुत्र यानेवाले वाल्मीके दुवती के हुने, इन्होंचे दे कामर हारा वाने भी, वर्गो जनके बीवनों किताही पटनामें देशी है वो महासीरमें वो स्था वर्त वाचारकमें पार्ट वार्ती है, राग निवाले कारेरीके १९ वर्षकी वन मेंद्र कम कार्ट व्यवस इन्हा रामक माति किया या, पर् महामीर उसी अन्द्रसमें माता सिवाले करी काल केत वरित्र की विवास किया प्रतिक है। सा सकते और वरोबरते पानी पी सकते हैं, इसके विचरीत महाबीर अकेटे हैं, निशास हैं और अपने आप खाने पोनेकी कोई वस्तु न ठेते हैं न मांगते हैं, न हथियार रखते हैं और न आतताहबीसे अपनी रखाका उदावहीं करते हैं, राम विवाह कर ठेते हैं महावीर विवाहतक नहीं करते !

यह वन होते हुमेगी रामकी चर्चा प्रस्तरमें है, उमकी क्या गांक्यांक्से महीनों तक होती है, उनकी कीका दिखाई चार्चा है, किममी कोगाँका मन नहीं मरता, हकते विपरीत महाचौरका हठना तर त्यारका जीनन होते हुमेमी उन्हें वह च्यादि नहीं, हक्का कारण वहीं है कि उनका जीवन कोई च्यानी व्यास केवानीवे किस है, जमी तक देशा कोई कहिंदी नहीं हुआ।

वर्षमें वैत्र ब्रदी १३, आवन कृष्णा १ और दीपावणीको उनके बन्त, शास्त्रविवस और निर्वाणोत्सव मनाए जाते हैं, अैतरजोके इन अवसर्धे पर निर्वणक निकटते हैं. पर वहीं एक दो बात वो सदासे कुटनेत आप हैं, वहा रामकी क्या महीनों कहों वा स्कती है, वहा महापीकों उनका तावनार कहनेवाला विद्वार नकर नहीं आता, एकका स्वरण वहीं है कि विश्व समस्वाणोंमें उनका जीवन क्रिया होना चाहिये, वह नहीं मिखना, वह कहना कि वस क्लिने वोग्य प्रवानार्थ न रहा तब वसा किया तथा, कुठ जीक इसीक नहीं है, एमको हम वादि की स्वीचीके देखीं वा हुती वों वसा स्वाण क्या करा कुठ जीक इसीक नहीं है एमको हम वादि वहां की स्वाण को किया कार्य किया करा कुठ जीक इसीक नहीं है एमको हम वादि हमा की स्वाण को किया कार्य किया कार्य कार्य

इंद्र, ईंग, मुद्दमन्द्रकी जीवन घटनार्थे झुटा छुटा है, पर चितरीने इन रामें अंकिट की हैं कि मुद्दे वेदास्था दाद निकल्डी है, चकुत्तका स्वा थी और स्था न थी, बहु कीन जाने । पर काळिदाशकी शकुत्तवाको कीन मूठ छक्ता है।

चाराय यह कि विच नायको निवनाही थेष्ट लेखक निल्ला, वह उतनाही लिक स्थातिको प्राप्त हुआ है, एकही ढाल पर खिल्लोबाने दो फूल ठोडनेबालेकी बुद्धिले एक देव पर और दूसरा कल पर चढ़ जाता है,

पकड़ी सबब और देशमें होनेवाले इद और महावीरको देखिये, इदके अनुपाई ७० करोड है, महावीरके ११ व्यख, इदका जीवन दुनियाकी हवारों भाषाओंमें प्रकाशित हो रहा है, महावीर-का जीवन एक माधार्मिमी तम्मूर्ण नहीं है.

ंग । महावीरके नाम पर लाखों करोडों करना दान करनेवाले कैन, जनका एक ऐसा जीवन-चरित्र किखबा चकें, जो आत्मित्रभार करदे-जो अपने अदर चपूर्व हो-जिन्ने पडकर पिपाना धान्त की सा सके, ऐसे कैन अद हैं कहीं ? " इति बस्।

## महावीर हनुमान और तीर्थंकर वर्द्धमान महावीर।

( हे॰ औ॰ कुमार वीरेन्द्रप्रसाद्जी जैन, सकीगज)

वारिप्ररोताल, युव्यस्य मानान, महावीर वर्डमान और श्वन-युन महावीर ह्युमानको कवि यय माजि एक खाते हैं, किन्द्र उनकी वह शरवा भ्रान्त और निरामार हैं। नदीकि ह्युमानको मार्ग्-देखिलाकि कालके व्यायुम्य थे। यह रामन्यज्ञांके उमस्ये अवद्योश्य हुने ये पर्य उन्होंने ग्राम्न्यज्ञांके शाद्यी नीवनका मांकेक उमस्य करतीत किम्मा था। प्रक्तवर्ष और अवनाके सुप्रक द्यामानी अपने अञ्च चारितिक चल्के कारण महावीर माम्ये प्रविद्ध हुए. यह विशायर बातर वर्षी नरेश थे, कुछ श्राम उन्हें नातर (च्छ) कहते हैं, पर बास्तवर्ष वह मान्यज्ञातिक महायुक्त थे। वैश्री उनको क्राम्टेश शताद है, नैन चालामि उनका विष्टु वर्षान हैं, उनके मात्रद्वार हुन् मान्यज्ञीन अन्यज्ञ में नुनिकी शिवा की दश्य करीचानना करने कर्म रिद्धनोंको सार मंगाया कोर मोड विस्तार किन्द्र मानाय स्वत्तीर आवते देशका, नदीवुँ एक प्रक्षमूचि पर अवतारीत हुए थे। और ने रीविद्यालिक कुमके साद्युप्त सायुप्त । । क्रेत टीक्स्प्रोम एक शनिका ये ।

आवनी इतिहासके अन्दर्भद्द इत वैत वीर्थकरोंका अधिवल किद है, इसमें बदेहके हेंद्र स्थान महीं, स्मोंनि आवनी दो इवार वर्षने पूर्वको कामादिक वीर्थकरोंको मुहियाँ प्राप्य हैं. एससे प्रमाणित है कि वे कोर्स महार प्रण्य, चुप्पस्त पर प्रदर्शकही थे, जिन्हीने पर प्रश्रविककी नार्दे मारे मारे फिरते टुने आसमोदार चाहनेवाचे मन्दर्श नोतीको रूपना मीधनप्य वर्दियों किया या और महारा तीर्थती स्थानमा कीषी। इस महार्थी उपकारतो स्मृतिक उसकी मूर्तियां वर्शाई यहँ है, चीरोवर्स तीर्थकर म० ब्यह्मितेर विषयमें दो यह मिर्थवरहाँ सम्ब है के वे इदके समझान्यान सुपार्थर महाद्वार ये, महार्थर ये, महार्थार बर्दमान लोकती रिमृति थे,

कर्नेले आवश्यका नहीं कि वीरका ओकजलाब और वार्विहरूका कार्य हतना प्रभाववाली मा, कि चारा कार्यक उनके मामने नद-मदक हुवा मा, विश्व मंदि र तीन्द्रतास्त्रीने म्हाया, कि महावारिक उपरेश्य प्रभावित होतर कर नामन यह दुवे, करने उनके पात्र महावार स्थित हार्यकार महावारिक प्रभावित होतर कर नामन यह दुवे करने उनके पात्र स्थावित हार्यकार प्रभावित हो, मा, मान, भी हीराचन्द्र गीरीअक्टार्य ओक्षाको अवसर प्राच्छे बारको मामक स्थावि एक दिश्योग प्रमा हुआ था, जिबके अच्यक्ट बार निर्दायके ८४ वर्षके वस्याव राव्यक्रामा राज्यकी भी-मान नारोमि भीई मान हुवा मान करने हुवे हुवे प्रभावित हो स्थावित करने हुवे हुवे हुवे स्थावित प्रभावित है वार्यक हुवा मानने हैं, हुवे मा, सहसीरको महस्यवार सिंद हुवे,

#### श्री भ. महावीर स्मृति प्रन्थ ।



सराय अधत ( राहसीख अवरीगज ) बिका एउसे प्राप्त गुरुकाकीन सर्वेतीयदिका विक-प्रतिक्षा । (पु. २६) Fig III A Quadro-Faced Jina Image from Sarāi-Aghat (Etab.) ( श्री अञ्चल, प्रारीय सम्हाचन, कवतन्यके सीवन्यते ।)



भ. महाबीर की आनशी-कींड़ा दहन, ककालीटीटा मशुरा । (देवहन परिश्तोक पथात् देव प्रचल होकर बावक महावीर को क्रोपर बैठाकर शुना रहा है ) Fig. II Prince Mohaistra with His Play-Mates and Celestial Deva ('महावीर हन्त्रान कीर तीर्वकर बहुमान महाबीर '-शार्यक छेवले सन्वतिन्तर )

रैवाचे दुर्व दिवीप शवाप्टिम किट्राज नैन वनाट खारतेब था; विस्के पौरूप वधा राज्य रिस्तारें ियं देनाई व्यवस्थित वीत गिलन वर्णन देखहर प्रतिब्द विद्यान श्री कांग्रीतवादनी वायस्थानन समाट खारवेल्जा नामन्त्रप किया मा "मारतास नेपीकियन". हनके हामीग्राज्ञा नोचे देखाँ उन्हेस है कि सारवेल्जा नीच्याँमी मनवान महावारेंड स्टब्स था. हस्में यहमी किसा हैंके म. महावारें कुमारों पर्वेल्य आक्द सर्वेश देखा, उक्त क्यानेंग्री ममाणित होता है कि म. महावीर सम्बाद्या कुमारों पर्वेल्य आक्द सर्वेश दिखा, उक्त क्यानेंग्री ममाणित होता है कि म.

द्यानाही नहीं इसके अविशिक्ष भिन्न स्थानीय म. महाबीरकी अनेक मूर्विया प्राप्त हुई है ये मूर्विया उनकी ऐतिहासिकार प्रमाण है, किलाइटाकी ख्टाविष्ट क्लीमक के अन्वैयत स्पाप्त अम्बद्ध नामक स्थानते प्राप्त मुक्तशक्षीन चतुर्धेची मूर्वि अस्तर काल हिस्स है। (चित्र म. १) कलनउने काद्यालम्म कंकांकी दोना स्पुराक्षी खुटाईट प्राप्त कुछ केन नूर्विया चया शिकानेक वेश्वमेति है, उनमें एक शिक्षा वह ऐसा है विकास म. महाबीरका जनम कल्याण देवगण मानते दखीय है, उसी काव्यक्तवा म. महाबीरकी जननी महारानी विश्वनाकांगी सुन्दर मूर्वि है, (प्र १९६) इस मूर्विको काव्यक्तवा अनुरास क्या हृदस्माही है, सुद्धा साहाक्रपके क्रायोग्याद पक्त विकास हुश्यान काव्यक्त है, इसमें म. बीरते कुमार काव्यक्त उस समस्का निवा चित्रित है, विश्व क्यान वे बीरक्यालांकि साथ काव्यक्तिया ते तेल हमें वे वास देवने सरीक्षा की भी, (वित्र च. २) उसरिक्षित्व इन प्रमाणीय १६ दर्द में म. महानीर रिक्रिटालिक स्वाइन्स थी।

अन्तरोगला हुम इस निरुक्षेत्र आते हैं कि म. महानीर पैरिहालिक महाविपृति तथा भी देशमनवी पौरालिक महादृश्य ये, यदि भीहुजमतबी भीरालक्द्रबीके स्वसमें रामक्क्द्रबीकी सहावर्ध कर मंत्री का कुन्दर सरुव दे आता कस्थाण कर मोख विचारे, वो म. महानीरों अपने आता समसे आपालिक तलों सस, अदिंग ग्रीतारिको सहूट एवं अविचय चहानगर खडे होकर कोक-कथाण किया और मोख पयोर, इस प्रकारते इस उमय महादुश्लीका व्यक्तिक मिस मिस विद्य है।

## कृष्ण और महावीर!

### ( श्री॰ हरिसत्य भट्टाचार्य, एम. ए., वो. एट. )

[ श्रीकृष्ण वाशीवर्षे ठोर्थकर अधिकोमिक प्रमणावीन ये। जीनवाँके प्रेवट समावायुरपाँमें वे व्यान्तम नारावण वे। ' हीरवाध दुराण में उनका सिवद वारंत मिकता है। उन्ने श्रीहणप्रवेशीय मानी तीर्थक्त दूसमें मुक्ते हैं। वेणव्यकन उसके हमेन मफ्तरमें करते हैं और उनकी स्पस्त जीला कांचिया करने कर में माने पहते हैं। वेणव्यक तथा प्रमाण करने वे नहीं परिचानों । वीद्यहरण- वींका उनकी सामावीण करीवें मानियानों । वीद्यहरण- वींका उनकी सामावीण करीवें हैं। ग्रीपाय मिनता कि गीपियां इनिरासिश प्रशीक हैं करावें हैं। विकास करने मानवादां की छीन हैना है। विकास करना मानवादां की छीन हेना है। विकास करना मानवादां की छीन हेना है। विकास करना मानवादां की छीन हेना है। विकास करना है। विकास करना मानवादां की छीन हैना है। विकास करना मानवादां की छीन होने हैं। विकास करना मानवादां की छीन हैना है। विकास करना मानवादां की यह स्वाव्यक्त होने महामुख्यां की उत्तर करने हम हार्यक्रिक हमाने होतें हिए पर वा है। गाउक हम व्यव्यक्त दोनों महामुख्यां की उत्तर करने हम हार्यक्रिक हमाने होते हिए एका हमानवादां होतें प्रसाद स्वीत्र । —का छीन एका हमाने हमें हमें करने हम हमने हम हमने हमानवादां होते महामुख्यां की उत्तर करने हम हमने हमानवादां ह

हमारा मह लोक हुन शोकां शीलानुमि है। राजनुहुरको चारण किने हुमें शिकाशों शाहर्का हुरमानी महा पाँछने यहाँ है। लगोना निर्वारणों आवानियोंनी बहा होती रहती है। रोग, बोक और मुक्के हुन्त नित्र कर रोगे हैं। शुमिनार्ग उनसे बचा बीज है। महार्चित विचारवांक मन पर स्त्र नाशीजी महरे कण पाँची ना हुनियांची चौजोंने उनके लिये न बोर्स् लाकार्य या और न मोह। कटवीं बजाविद हंतां पूर्वके तक शासक द्वित्र पिदार्य और विद्यार्थ के मिक्ट राज्य नेटककी पूर्वी राजाविद हंतां पूर्वके तक शासक द्वित्र शिकाश को और विदेश कोचीयाँ या। वीरोने पूर्वक " एक हुन्नवे द्वित्र पानेकार्यों कोई गार्ग है? मानवके अतरह हुन्नवे शोकार्यों या। वीरोने पूर्वक " एक हुन्नवे द्वित्र पानेकार्यों कोई गार्ग है? मानवके अतरह हुन्नव

वीय वर्षके उन जुना और राज्यके उनग्राधिकारी महाबीर्तर इन प्रश्को हन करनेके किये बर-बार कोवा और जाज्यकारणी क्रेसेकम साधार्म वह कीन हो गये। सम्बन्धा एक उन्हें मिळा, को बह चाहते थे। वह वर्षक हुने। उन्हें एतर हुकका मार्य हुद गया। वह अपने तुमके महा मानव हुने। उनके दरवर्ष मुं तो वनके किनेदी विश्वेमका तोजा बदल था, परतु तिरस्कृत, अप-मानित और रिक्ति वीचीके प्रति उनके किनेदी विश्वेमका तोजा विश्वेम हिन्सा और सर्वके किने मोख गार्यकी पोषणा की। दिन्द दासकत्त्र्या का चन्दना पर वह वदय हुने और बहु आर्थिका वनकी नेती हुई। महावीर्तने अपने अमस्यात्मक हुनक्वन्देखको तीच वर्षो वक और-वीर विचार हर फैजमा। यर ५२० हं- वृद्धी कर उन्होंने पात्राद्वास्त निर्माण करनायोक्त पुण्यमार्थ काता और ताहर करामाणिक या कि वर्ष वह राज्य जीत सारा करनकुद्धाल कुनका आपनके किने उनका निर्दाण करायोक्त पुण्यमार्थ करावा और दीपाक्ती रचावा हु हुनामी नहीं।

महानीरके इस सक्षित ब्रचान्वसे स्वष्ट है कि उनके सदेशकी आधारशिला अहिंसा थी।

' विद्योजों कह त पहुंचाओं, चवजा महान करों '-यह उत्तका परम विद्यान्त था । उत्तका महान् करण हृदय जोकके-प्रापियोंके दुशयोकका शतुभय करता या-दुशको महान् विषमदाको वह बातने ये । स्पीलिये उन्होंने नर्मका मुख विद्यान्त अहिंदा बोषित क्रिया !

प्रक अत्याचारी शाक्कके अन्यायने जिनके निरंपराथ माता-पिताको कारावासमें रहस्ता, जिनके नवजात शिशुभाई अकालकालकवलित किये गये और स्वय राजपुत्र होते हुयेभी दूर दूर देखर्ने ग्वालोंके बीच नर्शन करके घातक प्रहारके मदमें जिन्हें रहना पढ़ा. उन कृष्णको सन्तमन अपने जीवन अस्तित्वके किये वचपनसेही कहना पडा । अभी वह पूरे खुवामी नहीं हुये कि कोवले जाना, "वह रहेंने वा अत्याचारो क्स !" पर कसही क्यों ! कृष्णका महान् और प्रवस्न शत्रु हो जराविंधु आ निकला। अपनी, अपने कुलको और समी खान्तिप्रिय लोककी क्षेत्र-कुशलके लिये कृष्णको जरासिंग्र गरमी चक्रप्रहार करना पडा । शान्त लोकके होही अत्याचारी लोगों जैसे शिश-पाल. सस्य शादिको भीतो उन्हें बमके पाट उतारना पढा या। किन्द्र क्या इन, इत्याँसे लोकर्म धर्मराभ्यकी स्थापना हुई थी ! सन्सूच नहीं ! पशुवल पर तुले कीरव और पाटवोंकी कैसे अलाया वाये १ कप्पाने शान्ति और न्यायके क्रिये सबि करानी चाही, तो सदसत कौरव-पाहद परिहास करने हमें ! परिणाम क्रवित्रका दशन और वातक महामारत युढ हुआ ! कृष्णके परिजन और सम्बन्धी लोगही बासनामें अपे हुये साथार्मिक जीवन विताने लगे और अकाल मूलके शिकार हुये। विचारिये . कमाके हृदय पर मानव प्रकृतिकी इस स्थास प्रगतिक, क्या प्रभाव पटा होगा ! उनके चहस्रोर नीच करता नगी नाच रही थी ! इन लीवन घटनाओंने कृष्णको कर्म करनेके लिये प्रेरणा की-उन्होंने घोषित किया, " मानव कर्म करनेमें रत रहे, परत उनके परूकी इच्छा न करे ! " निष्काम कर्म करता कृष्णका ध्येव था 🔀

महानीर और कृष्ण-दोनींदी द्विनयाओं दुर्गांकी वह तक गहुने हुने वे 1 दोनींनीही कोंकलो मुण्डिका बदेश दिया। किन्द्र महानीरने अपनी असीम करणाने प्रेरेत हो हुनी द्विनयाओं अहिंसा कर सिहात दिया। पत्रको सिक्ष्मेमका पात पदासा-पूर्वके निपरीत पहिल कृष्णको अपनी जीवन-वासितलको स्थिर एवनके किमे जन्मान, करनावार और कानावार कृष्ण क्या पर प्राप्त प्रतिक्रियों क्या पर पा एवक्सि कर्मान्य क्या एवं पा प्रतिक्रियों किमें कि विभाग क्या प्रतिक्षाद किया वह उनके विभिन्न वीचन अन्वदार और दिक्क्षियर अवकामित हैं। महानीर स्थापने के दे एवा है पह प्रकार के प्रतिक्रियों कर प्रवार्धित हैं। महानीर स्थापने के दश्चाह और इनाड थे। इसकिये उन्होंने माननको विश्वादा कि वह किसी प्राप्तिकी हिंसा त को और उनके साथ मानाई और अन्यकास्त क्या हुन होने सीचनको कृष्णको कर्म करनेको सावन्यका वर्णाई, इसकिये उन्होंने सानका कर्म करनेको सावनका वर्णांन हमाना कर्म करे, वर्षा कर यानेको आक्रीया न करें। "

किन्तु इस कथनसे यह न समझना चाहिये कि मासमें सन्यास और सहिंसा सिद्धान्तींका

प्रितेपादन बहुने बहुने हुन्य और सहावीर द्वारा हुन्या था। वालावमें वात वृ सहीं है। तन सह है कि कुन्यने वन्याद वर्षका स्वारियत निरूप्य नवे दगरे किया था और सहावीरने पिरहे अहिंदाकों सार्यकता दिद्ध को थी। वेदे अहिंदावर्षका निरूप्य महावीरसे पहने अनेक तीभदूरी द्वारा किया वा बुका था। बीनवाई अमिरिक वेदिक बांत्र प्रात्त्वपायियोगीना वीमितरपूर्व अहिंदाका वाहन किया था। क्याद समेह क्रियमी बही बात बहित हुई। जयनियदी क्याद वाहकों विदेश ने पिरह्म महावीरने बहिंदाकों नया स्ववहारिक क्याद वी वीनवीनीया उनके सहत्वों प्राप्तिक वीवनका महावार केंद्र वन कहता हो दोनों सह्युद्धिने किया कि विवासीका उन्देश नहीं दिया।

कुलने बाँदेलाइटे दार्घिनक्टम्पॅ मानवपर्संग्र निचारचा थाँ। उनके निकट एक सहसे अदि-रिक देश वस माला (क्रमा non-existence) है। क्षेत्रामामानी मालल 'है। इस विद्यावने क्षप्तमार जेक तो क्रमा (<u>illuson</u>) माल है-फिर एस्टे मित चर्म हो हो स्वा क्का है! तोनो स्लेक मानदाहर्सों वालादे स्नकार नहीं किया चा कड़ता। इसलिये खायाता होम या मोह न करने निकास कर्म कलने क्षित्र चेटिया है। कुलने इस विद्यावने क्रमी ब्याचा था।

वैनी लोकको छाया अथवा असल ( non-existence ) नहीं मानते । उनके निकट लोक बाद दर्खीका किसाक्षेत्र है । अल्यता जैनी यह मानते हैं कि सासारिक पटार्थ आत्माके स्वभावसे प्रतिकृत्व हैं । इसक्रिने ने अप्राह्म हैं । इस हद तक नैन पर्मर्मेमी सन्यासका महत्व स्वीकार किया गया हैं। दैन सिद्धातके अनुसार (१) छोकमें अनन्त तीव हैं (२) और वे तीव कर्म-मरू द्वारा अनाटिकाससे महिन हैं. जिसके कारण वे संशारमें भ्रमण करते और दुख उठाते हें। अतः वीना-चारका निरूपण इस सिदातके अनुकुछ होना अनिवार्य रहा है । निस्तन्देह वैनी,आत्मोन्नति करनेके सायही संसारके दली और स्वर्धेमें जीन अपने साधिबोंको कैसे मुख बाते ! अतः मानवधर्म समक्रे निकट एक वर्षार्थ वस्त रही है। दूसरोंका उपकार करना जीवके लिये स्वाधाविक है। महाबीर शपने समयके वैनियोंमें प्रधान वे और उन बैसा क्रोसल एव दवाछ हृदय किसीका नहीं था। उन्होंने अपने चहुओर देखा कि छोड़के समी प्राणी दुख-बोक्के संपर्धेसे वर्जरित हो रहे हैं। उनका व्यान निकट और प्रत्यक्षते दूर गया। उन्होंने अनुभव किया, सभी वर्षों, कार्लो और बेलॉर्मे सासारिक नीवॉके मान्यमें समुदिके इस और शोक लिखे हुये हैं। उन्होंने अपनी मुक्तिमेही स्तोष नहीं माना, बल्कि दुखी स्वारको सुक्तिके लियेमी क्रम्म करना उन्हें आवश्यक बचा । अंतः उन्होंने घोषित किया कि मानवका परमधर्म अहिंसाको पालना है। यह अहिंसा नहीं, जो मानवको दीनहीन बनादे <sup>।</sup> दीन भिखारीके आगे यहे गर्वसे पैसे फेंक देना अहिंसा नहीं है। अहिंसा तो महान, धर्म है। उनके पालनने तो अपना और पराया सबका उनकर और गौरव होना चाहिये। इसक्रिये महावीरने कहिंसाको मुख्य वर्म माना और वताशः कि व्यक्तिका पालन किये दिना कोई मुक्त नहीं हो सकता !

फुल्म और महामीरके जीवन और सिद्धात उनकी महानता स्वतः प्रमाणित करते हैं। प्रति राम ।

# महावीर और बुद्ध।

( हे॰ श्री॰ कामताप्रसाद जैन )

थन्तिम तीर्थेहर महावीर वर्दमानके समकाकीन म० गौतम हद थे, जिन्होंने बीद पर्मांकी स्यापना की भी। जो लोग जैनवर्म्म और दौद्धवर्म्मको एक माननेकी मुख्में पढे हुये हैं, वह देखें कि दोनों धर्मोके सस्पापक हुदे जुदे थे । ऋषमदेवने बैनधर्मकी स्थापना महावीर और बुद्धसे बहुत पहले की थी: जब कि गौतम बुदने बौद्धवर्म्मको पहले पहले उत्तरमय चलावा किरासमय जैनपामके तेईस तीर्थेंडर हो सके ये और चौदासनें तीर्थंडर महावीर उसका प्रनर्रस्कार करके प्रचार कर रहे थे। प्रो॰ स्यूमानने महावीर और बुद्धको तलना करते हुवे लिखा था कि " महावीरका जन्म ई॰ स॰ पूर्व ५७० के आसपास हुआ । वह महान् विजेता रूपमें प्रसिद्ध हुये । सुद्ध ई॰ स॰ पूर्व ५५० के लगभग जन्मे और घुढ अर्थात शानी कहलाये। ये दोनों महाप्रका आईन्त (पुन्य). भगधन्त (प्रमु), और बिन (विजेदा) नामोंने ख्यात ये। किन्तु महावीरकी वीर्यहर सन्ना उसी प्रकार निराही है जैसे दुढ़की तथागत ! दोनों महाउक्बोंके रूपका बड़ी नाम लोकपिय और प्रचलित ये। तीर्थेद्धरका शन्दार्थ 'तारमहार ' अथवा 'सुक्तिमार्थके प्रदर्शक ' होता है । तीर्थेकरका माबार्थ मार्ग-दर्शक समझना ठीक है। 'त्यागंत 'का शब्दार्थ डोता है 'ऐसे गये जो ' अर्थात् 'सच्चे मार्ग पर चढे जो। 'तथागतका भावार्य 'आदर्शका 'उहरता है। महावीर जार्नुकर्ध्में और बुद्ध शास्य-क्रव्यों जन्मे थे। इस्तिये महानीर 'शातपुत्र' और बुद्ध 'सान्यपुत्र'मी कहलाये थे.! शास्यपुत्र अपेक्षा शास्त्रसानिमी यह कहलावे। घरके मार्ड-बन्धलॉमें महाबीर 'वर्दमान ' और वृद्ध ' सिद्धार्थ ' नामरे प्रख्यात् थे । सुद नामकी अपेक्षासे उनके अनुदायी बीद (Buddhist) कहलाये और महाबीरकी जिन सशके अनुरूप उनके अनुयायी जैन -(Junst) नामसे प्रतिद हुये।" १ इस प्रकार महाबीर और बुद्ध दो प्रथक महाप्रका ठहरते हैं और दोनोंके वर्ममी स्वाचीन थे। जैनवर्स और बौद्धधर्म एक दूसरेकी शाखा नहीं थे और नहींडी उनका उद्दम बैदिक धर्मांसे हुआ था। शलवत्ता बैतवर्स वीदवर्ससे प्राचीन है, रे किन्तु वीदवर्सका साम्य वैनवर्ससे अधिक है। बौद्धधर्मके स्रतेक पारिमाधिक शब्द ( Technical Terms ) और विद्वान्त नितान्त जैनधर्मके अनुस्प हैं।

१. हुद्ध अमे महावीर (पूना १९२५), पृष्ठ १२-१३-

<sup>&</sup>quot;James played an important part in the religious listory of ancient India There can be no doubt that it (James ) is older than Buddhism. According to tradition the principles of James existed in India from the earliest times."—Dr. B. C. Law, M. A. S. L. Fh. D. I. Litt. etc.

३. विशेषके सिए स्त॰ त० शीतसम्मादनीकृत "कैन-मौद्धतस्त्रान" (स्रत ) नामक स्रतक देखें।

वाहिंग-दरा और भैमें मावनाओं तेनकों वाह बीहरमी बिछेव महत्व देते हैं। चगार जोर तावनाचे रोनोंही मानवाचे वाचपान करते हैं। रोनोंही कमेंद्रियात को मानते और आपन्यन शब्दीमा मानहार करते हैं। किन्द्र यह वाहस्य साहक्यमेंही है। मानरे उत्तरेनपर कैनोंकी आहेंदा और कमेंद्रियती मेर्सोंकी आहिंदा और कमोंदियानचे निकायत आप करते हैं। वेन वाहिंगात राक्क सार-मंदिरकों कभी कृ महीं काता, किन्द्र वीदमिक्क्षण्यक मुक्तात आप करते हैं कोच नहीं कही विनयिष्ठकों मेरे उत्तरेल में में किन्दें मानवा है कि तत्व इद्धने मान मोनवा किन्दा थां। उत्तराज वीदोंके 'कब्बनार द्वारों 'श्रीव-मानवापादिवतों ' नामक आजनें वाल्याय हारा मानव्यवका विरोध इदके ग्राह्म जबक्य कात्र्य। गया हैं। मुख पिठकक्योंमीमी वाह मुझ इदकी एक वैनके कमान कर-प्यान्दक्ष राक्कान्त, रावि मोजन म कारो, नदर्मिकायती विराम न करतेल क्षम्य स्वाप्य करोई करें देव हैं तो क्षम्य पत्र वाल पत्र हों। वक्षमा कराने वाल क्षमें करान करते न क्षमें क्षमा कराने वाल मानवापादिवतीं हैं। क्षम्य पत्र वाल करते करान करते न क्षमा कराने मानवापादिवतीं में स्वाप्य करान करते क्षम कराने क्षम करते हैं। क्षम करते क्षम करते हैं स्वाप्य करते हैं कि क्षम करते करते हैं। क्षमा करते क्षम करते हैं कि क्षम करता व होत्त की क्षम करते करते के स्वाप्य करता न क्षम करता करते की स्वाप्य मानवापादिकों — 'क्षमुक्तमक्ष' नाहिंदे

९. 'जीवकसुसन्त' (२।१।५), 'मिश्यसमिकाय' (हिन्दी , पृ. २०० और 'महावस्य' (६।९५।२) में म. बुटके १२५० मिछुजी सहित सासभीवर करनेका उक्षेत्र है ।

२. "म्प्यास्त्रस्य दशान्त् । वर्गामिकंग्द्राचे कार्यमाट हर्षमध्य ष्ट्रशास्त्रां योप्सिवस् वे-सस्त्रियमात्रं वरमामि । "द ल्लांडि 'वंबारतास्त्र' 'वं म. पीता बुद्धके सुकतं मात्राहारका निपेप प्रणा गर्या है विकेट है कि वैद्धांत साहाहरके निषद मात्रा वायत हुई वा । बीत-सामके कियत्र वीदिमेख हर वस्त्रमां भाव नहीं चाते हैं । (निवेश्वे तिथे 'वंतन्येद समझान' (स्त्व) पुराक इ. १८४१) ८५ दिवेश ।

 <sup>&#</sup>x27; मुत्तिगात 'के प्राम्मक्युत्तमें दरासान रखनेके किये स्थानर और त्रस बीवाँके प्राण न क्षेत्रका उपदेश और जैन आक्षके अनुरूप हैं '—

<sup>&</sup>quot; पाभ न हाने न च घातवेय्य न चातुवभ्या इनत परेस । सन्वेसु भूतेसु निधायईंदे वे बाबरा वे च तसकि कोके ॥ "

<sup>&#</sup>x27; महाबगा'( ६ ) केमियबाटिल प्रसामें लिखा है — " असन गीतममी रातको उत्रत = विकास भोजनते विरति हैं । सर्पाद् गीतम बुद्ध रात्रिको मोजन नहीं करते हैं । " — बुद्धसन्दर्श, प्. ९६०.

<sup>&</sup>quot; शामेबनस्तुता " (र्जापेकसर ) १६६० में सायुप्पंत काला है कि " सायु योक-प्राप्त प्रदान प्रदान प्रदान प्रदान प्रवान प्रदान प्राप्त कि स्वान प्रवान प्रदान प्रवान प्य

यहाँका प्रयोग बनस्वि विशेषके किये हुआ मिलता हैं। किन्तु पाँगों के विनयपिटक' संपर्स ऐनापित चीहका प्रकरण इस अनुमानमे वाषक हैं। वहां बैचके वस करने और यह बैकका मान हुनको काहारमें वर्षित करनेका राष्ट्र उत्तेश है। इसके वह अनुमान होता है कि द्वह स्वय और अपने क्यु-पापियोंको प्राणिहलाने दूर सुनेके किये बैनोंके हमानहीं हावचान रावते थे, किन्तु वस कोई प्रहरा उनको वह मान देता या जो कनके उद्देशने नहीं माने येने एक्को इत्वाचे प्राप्त हुआ हो, तो बहु के केने थे। नामों जादि देशींके बीद जानामी इस अमानक धारणना देतनाय शहण करते हैं। कैन पानमें ऐसा बोर्स संदेशन एका नहीं है— उत्तर प्राप्तानका क्येंचा निषेप हैं। 'दुस्थार्थ दिख्युपाय' भें उने सह हिया पानका कारण और लावन कहा हैं:—

> " न विना ग्राणिवधातान्मास्योगातितियाचे वस्मात् । मार्च भवदस्तरमात्रस्यतं निवासिता हिंसा ॥ ६५ ॥ वयाचि किंक प्रसद्धी नार्च स्वयमेष मुद्दस्य महिष्क्रस्यादेः । वजापि मार्चल हिंसा वदाविकानियोतिनिर्ममात् ॥ ६६॥ जमारविनि वक्षस्वति विचन्यमात्रस्य मार्चपेशीस् । सामविनीन्यादस्यव्यक्तिता निर्माणात्रस्य ॥ ६५ ॥ "

मावार्य — "विना प्राणियोंके मारे माल नहीं होता है, इसकिये माल खानेवाकेके अवस्थ हिंसा होती हैं । उदापि स्वय मरे हुए मैंस, बैकादिकामी माल होता है, तोमी नहीं खाना चाहिये, स्पेंकि उनमें उनके आध्यक्ष पेटा होनेवाले अनेक बहुआँकी हिंसा होगी। मांचकी बाले चाहे कच्ची हो, चाहे चाही हो, चाहे एक रही हो, उसमें उसी बालिके बाहु मिरवार देवा होते हैं, विश्व जातिके पद्धका वह माल होता है। " इसिकेट्ने माल अध्यक्त है। अंतामर, कैनींके 'स्थारामा पे (ब्युक्तवाह) प्रवर्षे कुटले हुल-क्ववके इन्डे अध्यक्तमें कवतींच गायाज़ोंके अन्तर्येन मालाहार करने-बार्गोंका कर्यंक क्याने किया है! —

> " वे यावि भूजन्ति तहप्पगारं चेवन्ति ते शवस काणमाणा । मणं न एव कुशलं करन्ती, वावावि एसाइड्या जमिन्छा ॥ "

 <sup>&#</sup>x27;माकीरी विद्यालकानियानो बनस्याँत विशेष '—अववर्षेवद्यारे। 'मानवादिक में 'माञ्चालक' का क्ये सुम्बरणी वतस्यति किया है। 'ब्रमियानसंग्रह-नियद्ध में क्योतको 'क्योताब्द-द्वस्य करा' बौर कुर्वकुक्तो कनस्यति विशेष (श्रीवारक विशिवस्यविद्धस्य कुरुकुकः विशित् ) क्रिका है।

महावस्य ६:३१:११ (SBE XVII) p 115.

१. "बीवक, दीन मार्काके मांबकों में (बुद ) मोजन कहता हु >--- काह, काबुत, कारारे विश्व (= बीवका वापने किये मारा आपा न देकता, न समया और न थका होगा.)—-वीवकहात्तन्त (२११५) प्रतिकारिकाय (हिन्दी) पुर २०० "महत्त्वमा" (वित्य पिटक ६१३१२४) मेंगी कार्युक्त तीन वर्तीवाहित मान्यते वापने विद्यान है। इस तरह विहित्यकों मानते हुनैयी द्वद मांवनों करते वर्षया विरोधी नहीं थे।

सर्यात् — 'सो मी उद प्रकारता आहार इरता है, वह चारको न वातनेवाडे अनार्थ मानवली देवा इतता है, परतु हुवड मुख्य मान महत्वके हारको कानता है, उसकी सामिकावायी मानवें नहीं इता हैं—-पेटी (माद मोनवन-विचान-केटी) मिखा वाणी बोज्जामी नहीं!' इत प्रकार केत और बोळ विकारता करता रहत हैं!

यही हाल व्यक्तियालका है। महावीरके परानही बुदमी व्यक्तियालको स्वीकार करते प्रतीत होते हैं। दुद हर बारको मानते हैं कि प्रतेक प्रामी करने किये हुने छम व्यवसा अञ्चम कर्मोका एक पाता है। नवतक रूप, बेरना, रस्कार और विकारको एकाम चकती रहेगी दवतक अमेक कर्मोर्ग प्राप्तिको प्रतम करना स्वेमा। वस वस बालव बीम होंगे, तम हम होगा और सम्मे निर्तामको प्राप्ति होगीं। किन्तु हर विवेचनले यह स्वस नहीं कि द्वारमी महामेरके व्यक्तम क्रमिके एक विशेग हम्म डूकको बाला पर प्रतिका करने पे, वो व्यक्ति (= आएमम), नम (= विपाद-विपाद) और निर्देश (= क्य) की अवस्थानोते बुक्त है। व्यक्ता वैदाहास्विमें निमम प्रकार आवस और क्षेत्र ध्वारीका स्वीत हुना क्षिका है।

- (१) 'शासवा संबरा पहा तब्बा'(= आसवोंको सवरसे दूर करना चाहिये),
- (३) 'निवक्तपेपलके लिये अनेक वी वर्ष, अनेक हचार वर्ष नक्ष्में एकना एउता उस कर्मविपाकको आहफ, द इसी सम्मर्ग मोग रहा है।'

—बुद्दचर्ग पृ॰ ३७० (अद्गुलिमालपुतः) -

इर उहराँमें मास्य, स्वर और क्रांसियाड शब्दोंडा प्रचीत हुआ है, विनते वह ध्वनित होता है हि दुस्ती स्पेंड्रहरूक भागा और एक देता मात्री है, 'वंद उन्होंने 'वस्य' तस्त्वा , 'वेनती त्यद नार्दी मान्य है। इस किने यह स्कालत है कि उन्होंने महावेशके समान्दी क्रांस्ट्रेड्डरूको आवल, वंद, क्या और तांस्ट्रेटर्स मान्दी है। वस और निकेश नाक्ष्य का मान्दिसमें नहीं हैं। इस प्रकार नाक्ष सास्य होते हुवेशी दोनों धर्मोंकी मान्यतात्रीक्ष सन्तर हैं।

कारावडे दिकार देशेनांने तिकासा कि विचार वर विकेष कार कालेनाने बाह्य जाताके समान हो थेड काराव वरते हें। तह भार केनवांचे बाह्य गोरूट होता है, बसीह और रह क्रेयुहर समार कार्या है, यह वास्त्रा केनव केनहर्केनांही है। —जैसपर्स (गुलपारी) हु ११४०

१. जैन-बाद सलज्ञान ( स्रत ), पृष्ट १४४-१५३.

<sup>2.</sup> Bandha—In Jamesm et mesus bondage. In Buddhism, et mesus Samyojanā. Nirjarā—There is nothing like this in Buddhism.

<sup>-</sup>Dr B C Law, MA, BL, Ph D, D Litt (Foreword to Bhagawana Mahatira Aur Mahahama Beddha, p 11).

किन्तु महानीर और बुददेशके किदातिमें इककार वाह शहरत होनेका कारणमी होगा चीहिंगे। यह कारण कैताचार देशकेन्त्रे 'इग्रेंग्सर' एम्पड़ो देशनेते रह होता है। उसमें किसा है कि देरेट्से टीपेंडुर पार्थ्वापके टीपेंड आचार्य मिहिदानमंड डीय्य झुदकीर्ति हाने हुने, जो मुट होकर मस्य महक और अपने माजनीद स्वीके प्रणेता हुने। आपने वासुवीकार्य केन सुनिवर्षाका गानन झुदते किना पारश नारको उन्होंने निव्यक्तित्व घटींचे स्वीकार किना है, झुद कहते हैं:—

"वहा वारिष्ठन । मेरी यह दास्तिता ची-अचेल्ड (नज़) जा । इकाचार, इस्तानरेखन (इस्पदा), नड हिमादनिक (इलाई भिषाका स्तार्था), न-विश्व-मदनिक (कहींपे वह, वी मेर्ट मिलेले हो, न करने उद्देशको किए गएको और न निमन्वनको खाता या । ... न मक्की, न साल, न दुरा पीता या । ... योकाहार्य था । ... केशदार्दी नोचनेयाता या ।" — मरिकानिकंग्न, शारार, (हिन्दी), इ. ४८-४९.

बुदको वह चर्चा विस्कृत दिराम्य मुनिक्की चर्चाके अनुस्य है। स्रतः वह राष्ट है कि जैन-सुमिरदरे पृष्ट होकर बुदरे 'नामार्च ' का निक्षण किया था। इसकियेही उनके मतका साध्यम कैसास और उसके विद्याति हैं!

देनोंडो महान तमसाते पन्या कर इद क्यामार्ग कर गये — न पह एहरोंडो तर बाधनातक ये और नहीं ही अमगोंडे अनुस्थ भीर दम्मते । बादमस्थी परिवायकोंडे स्थान दुवने कनातों बीधनमें बी-दुवकी विधिवदाहामी निर्देश किया या । उसके चिराहित सहायीर दोशे असे महाक्स्मते (दें। वां, स्मानने डीक सिका था कि 'स्वायों केट चाहुयों तर्म, दमसोंगी थे। किन्दु दुवको योग प्रात होनेस्न वह तमसी न दर्भगान यातु पह गये वह' पुदर्श कमना दुवसी वीवनअमेरर तमान्। इस जाम स्वायोक्त प्रदेश सामको हुना तो दुवका बोक्समं । दुवने सम्मा उद्देश सामकार्य हैं विश्वेत करके बोक्समें रिश्त किया। इतीक्सस्य वह महानार्य वह दूवे। युवकी रहि कोड समानस्य समीनद एकडे ये और उनका सामकार्यमानी तम्हों की यह इस शार उनका बने महानीरके प्रसित्त क्यानिक प्रति दुव रह ये । युविक व्यवस्थ सम्मान्य सम्मान्य सम्मान्य है। मत्रीक्षद्व और पुक्त है। युवकी स्था स्था स्था स्था स्था स्था स्था सम्मान्य है। मत्रीक्षद्व की दुवह रह ये। युविक सर्थ मेर दोनों स्थानम

विरोचके किये " म॰ महाबीर और म॰ कुद्र " ( स्टूल ) ए॰ ४८-५२ और " कैन कीट तानहान " पृष्ट २००-२०४थेलीं,

 <sup>&</sup>quot; त्रिरिवालमाइतिस सम्युतीर चन्यमणवरायो ।
पिद्रवालमाइ सिला माण्डते वुक्दजितितुर्यो ॥ ६ ॥
पित्रवालमाई क्रिक्यसम्बन्धानी परिस्तृते ।
सामर्थ परिता नविस्तृते ते परदेत ॥ ० ॥
मंगल परिता नविस्तृते ते परदेत ॥ ० ॥
मंगल परिता नविस्तृते ते परदेत ॥ ० ॥
मंगल परिता नविस्तृते ।
साम् विश्विता ते सम्बन्धी न परितृते ॥ ० ॥ — दर्शनावर

और युद्धका अर्थ यहिक 'वह पुरुष जो सबके लिये शानी हुआ हो ! ' पहला शानी एकान्तर्मे रहता हुआ अपनी आसमञ्जूदि करके सतीप मानता है। दूसरा, छोकलमाजर्मे विचरता और उपदेश देते हुएमी श्रातमञ्जूदिका प्रयत्न करता है । महाबोरको एकान्तवासी प्रत्येकपुदकी संज्ञातो दी नहीं जा सकती. क्यों कि वहमी लोकलमालमें दिचरते थे। दुदको तरह महावीरकेमी अनेक शिष्य ये और उनका क्षपना स्थमी या। महावीर सपका विस्तारमी होता रहा है। मारतकी सीमाके बाहर बदापि उसका विस्तार अधिक नहीं हुआ, परन्तु भारतमें उसका अस्तित आजतक है।... क्षतः महाबीरका स्थान प्रत्येकदद्धे कचा है। निस्सन्देह महाबीर उन महाउच्चोंमें थे जो आस-चित्तवनपर विशेष ध्यान देते ये और उनके शिष्यसण आसोद्धारके दिये विशेष प्रस्थार्थ- करते. ये ! इस प्रकार प्रत्येक वद और वद-इन दोनें श्रीणियोंके कपर महावीर थे । " वह थेभी एक तीर्थेकर, जिन्होंने योग और ध्यानकी पराकाष्ठाको पहचकर सन-वचन-कावकी सीमाओंको जीत लिया था। उन्हें मानवींके मध्य घम-फिर कर वैयक्तिक सम्बन्ध स्थापित करनेकी इच्छाही नहीं रही थी। यह यत्र-तत्र निर्मोही होकर विचरते ये । उनकी अभिद दया निरन्दर जीवोंको अमय और सुखी बनानेमें कारणभुद यी । धर्मका विष्क्षेपण मनोविज्ञानके आधारते करके उन्होंने आश्मश्चानका उपदेश दिया था । उनके वर्मविज्ञानमें प्रत्येक प्राणी स्वाधीन या-उसे दसरेका सह ताकनेकी आवश्यकता 'न थी। वह स्वय परुपार्थ करे और सल-समृदिको पा है। बाह्य समृदिको महावीरने हेय बताया था। इसस्त्रिये जनके विषय आसोदारके कार्यमें संख्य रहते थे । वह अपना आसोपकार करते ये और छोककामी ! आस-स्वातंत्र्य-प्राप्तिका यह मार्ग वृद्धके मध्यमार्गेने व्यक्ति स्वममय और श्रमसाध्य था । किन्त्र जो व्यक्ति उसके रहस्वको पहिचान छेता या, उसके निकट वह अति सरह और आनन्दका मार्ग या ! वह इस बत्मके संबोग-वियोगके दुर्खींचे भयमीत होकर वासनासक नहीं रहता या और मिविष्य जीवनके स्वरूपको समझ कर जन्म-मरणको चीतनेके छिये प्ररूपार्थ करता था। महावीरने प्राणीमात्रको बता दिया था. यह क्या है ! छोक क्या है ! छोकते उसका सम्बन्ध क्या है ! सुल-दुल उसकी आस-भ्रान्तिके परिणाम है। इसक्ष्मे भ्रान्ति-मुक्त होना उपादेव है। बुद्धदेवने छोक और परक्षोककी स्रोर ध्यान नहीं दिया । उन्होंने एतारके दुखों और अनरे मुक्त होनेके छिये इस जीवनको सबसित अताने पर जोर दिया। यह जीवन सुधार टिया तो मविष्यमी सुधर कायगा। दात तो ठीक थी. परत यदिकी जिजासको इतनेसे सतीप नहीं होता । इसकिये महावीरने वीवन-विज्ञानका निरूपण किया--मानवको इस जीवन और भावी जीवनका वैद्यानिक बोच उन्होंने कराया | इससे मानवके मन और बुढि दोनोंको सतीप हुँका और वह इस जीवनके सायही मादी जीवनकोगी समूळ यहानेमें समर्थ हुआ ।

"मितमानिकार "के 'सामगामहत 'से त्या है कि कित समय द्वाद सामगाममें थे, उस समय मानुष्ठन महाबोर पानाले सुक हुवे थे'। महाबोर-निवांगले कुछ समय पथाल द्वाद दिवंगत एये थे।

१. युद्ध अने महाबीर ( गुड्ड० ) पु० १८-२०.

 <sup>&</sup>quot;एहम् समयम् मनवा सम्बेद्ध विह्रान्ति सामयामे, तेन जो पन समयेन निरान्छो नातपुत्ती पानायम् अध्या कालको होति। —तिसमिनहाय मा० १ प० ६३.

### तुम सफल आराधनां......!

( श्री॰ ज्ञानचन्द्र अलया )

₹

तुम सफल आराधना, तुम गान पूरे ! यक न जाए सृष्टि, दुस गति-दान पूरे !! जन मजुनता त्रस्थ बी, पुता निकल, छा रहा या श्चिति-श्चितिज पर एक छल; उस विषम बातावरणको चीरते, तब तुन्हीं तो मुस्कार थे, सबल ! तुम घराके धर्म, युग-अभिमान पूरे !! तुम सफल आराधना, तुम गान पूरे ! थक न जाए सृष्टि, तुम गति-दान पूरे !! थक न जाए सृष्टि, तुम गति-दान पूरे !!

₹

पुण्यकी जागी सुपुता चेतना, संकुचित, सिमटी सल्ब्या बेदना, मीन माया-मैच-मद-मसिसे मरे हर गए पर्लेमें, नवा दिनकर तना! पाफे प्रति हुम ता पाषाण पूरे! तुम सफल आराधना, तुम गान पूरे! यक न जाए सृष्टि, तुम गानि-दान पूरे!!

आजभी तुम प्रेरणाके विन्तुसे, या निरन्तर साधनाके सिन्दुसे! चिर-चमत्कृत मन-ममिके बीचरी; तब उदित निकल्ब्र्स पूरे इन्दुसे! इस सफल काराधना, तुम गान पूरे! यक न जाए स्रष्टि, तुम गति-दान पूरे!!

# म० महावीर और म० गांधी !

### ( श्री॰ कामतात्रसाद सेन )

अञ्चमदावादमें वि॰ स॰ १९१६ के वीरवयन्ती उत्तवमें स्व॰ म॰ नांधीने प्रवारकर जो मायण दिया उसमें आपने कहा था कि "महावीर स्वामीका नाम इससमय यदि किसीमी सिद्धान्तके किये पूजा बाता हो तो वह अहिंसा है। मैने अपनी शक्तिके अनुसार संसारके जुदे जुदे समीका अध्ययन किया है और को तो निदान्त मुझे बोग्य मातुम हुए हैं. उनका आचरणमा में करता रहा ट। मैं सनता ह कि प्रस्केक धर्मकी उच्चता इसी बातमें है कि उस धर्ममें व्यक्तियाज्ञा तत्व कितने परिमाणमें हैं और इस तत्वको यदि किसीनेमी अधिकसे अधिक विकसित किया हो. तो वे महासीर स्वामी थे । १ इस प्रकार म० गाधीको दृष्टिमें म० महादीर खिंहसाके सर्वश्रेष्ठ प्रणेता थे । अब उनकी परसर तटना भटा स्थाकी जादे ! भ० महाबीर धर्मवृगके कान्तिकारी वैमानिक महा-पुरुष ये और म॰ यांची कर-नगके क्रान्तिमय सुवारदारी नेता ! उनकी दाणी यहता है कि म॰ . महावीरसे उन्होंने बहुतकुड चीला था। इस तुरमें भ० महावीरके अनन्य भक्त शतावशानी कैन कवि राजचन्द्रजी हुये हैं । म० साधीवीनै इन कवि रावचन्द्रवीके विषयमें एकवार अडमदाबारमें कड़ा या कि " मेरे जीवन पर श्रीमदराजवन्त्रभाईका ऐसा स्थायी प्रभाव पहा है कि मैं उसका वर्णन नहीं कर सकता। यूरपके वलगानिरोंमें में टाल्टॉयको पहली धेणीका और रिकन को दूसरी श्रेणीका विद्वान् उनसता हूं: पर श्रीमदुराकचन्द्रभाईका अनुभव इन दोर्सेसे बढा-चढा था"। " इस प्रकार श्रीमदरावचन्द्रजीके सम्पर्केम साकर म॰ गांधीने म० महासीरकी शिक्षाका परिचय पाना या-इस अध्ययनसे बहु ऐसे प्रमादित हुने कि खिंहिसको अन्तोंने अपने जीवनका आचार-स्तम बनावा और उठके अनुसार सत्याग्रह सप्राममें बिदय पाइर मारतको स्वस्त्र बनाया ।

नित्सन्देह कैन वर्मावार्योक्ता समाद उनके इदद पर वचकाते पदा या। उनकी माले सुरू कैन वर्मात्मायों नेपादी लामी ये और उनके रिवारीके पाठमी कैनवर्मावार्य खादे थे, दिनकी वर्माव्यां में हुमा कृदवी में ! विज्ञाय वानेके प्रकाम न॰ गार्याजीने सरकी "आलकत्य "में दिलता है कि "मावा गोठी—" इसे वर्षा विश्वाय है। पर दूर विदेखों कैदा होता ! मेरी को असक करता के तहता ! में वेचारी व्यापनी पुत्रणी ! केता लामी मोद दिनके कैन हास हुए यो वोग्रीजीनी दार कवाहकरणी में । उन्होंने मेरी नदद की। उन्होंने कहा कि मैं दक्त वीजा में प्रतिकाम दिल्ला होंगे। विश्व को देनेसे कोई हुने मेरी। वदलार मेने मोद, मदिश और कीट्रिक इस्प्रों मेरी

१. र्रेन लगत्, १ अप्रेस १९२७ से. २. जारमसिदि से.

३ लालक्या (प्रयम संड) अनमेर, प्रद ६८. ४. लालक्या (१ माग) पृ० १६.

नेटाल (अफ्रीका ) से म॰ गाधीने राजचद्रजीको एक पत्र लिखकर सत्ताइस प्रश्न आस्पर्धन विषयक पुछे थे. जिनका उत्तर कविजीने तभी अपने पुत्रमें दिया था जिसे उन्होंने क्रसार बदी ६ स॰ १८५० को छिखा था | यह प्रशोत्तर कवि राजचद्वजीकी प्रस्तक 'आस्मिनिंदि ' के प्रारमी दिये हैं. जो स० १८७५ में बम्बर्डेसे प्रकाशित हुई थी। इस प्रश्लोत्तरके अवलोकरने स्पष्ट होता है कि महासमाजीके वर्मसिद्धान्तीका निर्माण कवि राजनस्ववीके उसमें पर कितना निर्मर था। जदा-हरणतः अर्डिसाविषयक प्रश्न सीविये । म० नीने पुछा या कि " सर्प काटने आने तो उससमय हमें रियर रह कर उसे काटने देना उचित है या मार डावना ! <sup>17</sup> कविजीने उत्तर दिया था। कि " इस प्रसंका में यह उत्तर द कि सर्पको 'काटने हो 'तो वही कठिन समस्या आकर जपस्थित होती है। तथापि तुमने जब यह समझा है कि 'शरीर अनित्य है ' तो फिर इस असार शरीरकी रक्षार्थ उसे मारना क्योंकर उचित हो सकता है जिसकी कि शरीरमें भीति है-मोहनुद्धि है! जो आसाहितके इण्डब हैं उन्हें तो वही सचित है कि वे सरीरसे मोड़ न कर उसे सर्वके आधीन कर हैं। सब सम यह प्रक्रोगे कि जिसे आत्मिक्षत न करना हो उसे क्या करना चाहिये १ तो उसके लिए थडी उत्तर है कि उसे नरकादि क्रगतिवाँमें परिभ्रमण करना चाहिये। उसे वह उपदेश कैरे किया जा सकता है कि वह सर्पको मार डाले ! अनार्यश्रमिक द्वारा सर्पके मारनेका उपदेश किया बाता है, पर हमें तो यही इच्छा करना चाहिए कि ऐसी वृत्ति स्वयनेंसी न हो 1 " कहना न होएा कि महात्माजीने अपना अहिंचा सिद्धात इस आर्थ-सत्यके आचार पर निर्भारित किया या। यही कारण है कि ता॰ १५ कारत ४७ को जब भारत स्वतंत्र घोषित हुआ और देशमें साम्बदायिक विदेशांत्रि जोरसे महकी तो उन्होंने अत्याचारियोंके प्रतिमी दयामय व्यवहार करनेका उपरेक दिशा-शरका म क्षेत्रेके

५. भात्मक्या ११९५८-१५९. ६. वही, पृ॰ २३१-२३३.

किसे वावचान किया। मानव हावृद्धि होक्ट मनकर वर्ष वन गया वो क्षा उठके क्यापेनन क्ष्रेत कामीरे व्या होक्ट विवेकी अपना वार्यवर्ष गुटा दे ! नहीं | म्युलावाने कहा कि बहले देद नहीं | मिद्रता, विके प्रेम वोश्त वमाने देख्या अपने क्ष्या वा चकता है | म॰ महावीरनेमी कहा था कि "पानित्ये क्रोफ्स वोशी ! (उनविभन दणे तोह) | इन्वत्यह इस पाने हैं कि म॰ वाशीद्वारा म॰ महावीरके अपहिर विद्वार्ताकाई अगर हुआ था।

मन गांधी खानसार्म पूर्ण शाकाहारी और दिसामोजी तो येही, पर परीखां के समस्तेमी बह उद्यार दह रहे। एक बार उनके पुत्र माणिवाउजीको तीन बार हुआ और आकटारे ग्रामिक देवेका शोरवा एकमान श्रीचारि निर्पारेश की! श्रीचांश्यम एक जारोच चन्चेको त्रदेका शोरवा देनेमें अस्त्रपरे कोई वृत्त न समसा और साधीबीत चोर देका बढ़ा कि दीवित उदे। हिन्दू सरिमें आर्थ दिन देखा होता है। किन्तु मन जीको बारुटाई यह बात नहीं च्यी। पुत्र मोहमें वह स्वस्मीती निर्वारित नहीं हुई तो खोरा नहीं दिया, विकल पानीका हाजब किया। माणिवाउनी अमके हो गये। इस दखारों वह बातमार्म अधिवास बात स्वतं थे।

पविभे म॰ वी अपनेकों 'बैध्यम' कहते थे, क्षोंकि वह कमता बैध्यम ने, वर तह बैध्यमका वहा त्यानक अपने करते थे, विश्वके कारम कहना होगा कि वह सम्मदाय और व्यक्तिकों सोमाने कार कर गये में ने बेहुएके हुवारी में । इसी क्षित्रे तो उन्होंने हरिकन उद्धारकी बात कहीं और अभी नक्षीत्रें करों, ग॰ वहारीयों के एक उन्हेंपको उन्होंने पूर्तिकार कराया था कि कसी चाहितों कमा नेकेने कोई कमा नहीं होता। मनुष्य जनने करीके सामक होता है, अमेंने शावित्र होता है, अमेंने वंसर होता है और नमीच गढ़ होता है।

बेनों में बदहरों में वो प्रत्येक वीचलों ईसरका मानवे थे। वह ईसरको मानव दूरवर्में विराजनाम नजाते थे। उन्होंने लाह कहा था कि "मेरा ईसर वो सक्त और प्रेम हैं। नीति और उदानार ईसर हैं, निभेवता इंस है, ईसर प्रजाब और धीवनका मूट हैं। ईसर अन्तराला है। ईसरके उजनेदी नाम हैं निवादे प्रयोगर मान्यों हैं और इतावेने इस उन्हें दिवा नामकानी नहते हैं और वृद्धि उन्हें अन्तरन कर है एस जिले इस उन्हें अक्तानी नहते हैं। " (नवनीवन, ५.३,२५) भी समस्मावार्यवर्धने जाहिकाकीएँ एस्टब्स बोरिय किया या।

जनवर्षमें वस-शहिंगादि करोंके वाय चहेलाना कराज विदेश सहस्व है। बहेलाना कर बसतारे महोत्री कराजो दीलाना ६-जवर देंद्र और शायर जाजाओ पहिचानना है। करायर उनाजों होने परती-पुरतें पहुने महोहर होने तसी कराजाकुर्यक महोदकी कामके शील केना कहेलाना है। कर नॉर्थने रह वस्त्रों माना या और रहर वहां या कि "महोत्रा हरण शिलनेके चारही पर्मी शायत चेंदा होती है। वस्त्री हुकते महोत्रीत शिल्व है। दहाईदे छोग महो महोत्री मानी सामने चेंदा होती है। वस्त्री हुकते महोत्रीत शिल्व है। दहाईदे छोग महोत्र सामनेसाल हुना है सामनेस दिल्ला महोत्री कराजे न कराई क्या हिस्सानेस जा गोर्थने, क्योंकि महोत्रील कराईसाल कराजे हुन मेरेंगे। <sup>198</sup> जो उन्होंने कहा, वह करके दिखा दिया-अपने इत्यारीके प्रतिमी वह दयालु वहे। महान् थे वह।

म० महाबीरते विक प्रकार महिंसाको परम धर्म माना और कोक धीवनमें उक्को प्रतिक्राति किया, उसी मका उनके पथात् म० नांधीने अहिंकांक प्रयोगीको मानती वीवनमें राष्ट्रक बनावा। उन्होंने सर पोतिश किया कि "कुछ कोग तक्कारति हिंदु पर्यक्ती वयानिकी शात करते हैं। वे तक- तार केत कावाद करते हैं। यह वर कों! मारनेके किये। इस वरह हिन्दुम्मी वदनेवाके नहीं हैं। वस्तेवेही भी पदता है। "'क्लाकारित परोधर्म' और 'आहिंता परने। यदे । में हिन्दुमर्मित किसावा हैं। "

म० महावारको म० गांधीने अहिंदाका गहान उपदेशक माना और उनके अनन्यमक कवि राजवद्वति धर्मतक्को एक्ट कर जीवन एक्ट बनाया और भारत्वाधियांको आस्मराहण्य-मोनका द्वल मुख्य कराया। हणारा कर्कम है कि क्ल और ऑहिंगको कार्य वर्जीव बनाव ।

# गुञ्जरित होगा अहिंसक वीरके सन्देशका स्व ! (रविद्याः थी॰ कट्याणक्रमार केव, 'वर्षः')

विश्वके हित यह रहा हो प्रेमका अविश्वान्त निर्झर रॉम रोम स्वतंत्र हो बन्दी न हो जीवन हृदय स्वर !

पुष्पता समता क्षमाः सौहाद्ग जाये उत्तरीत्तर श्रान्ति जननी शुद्ध हार्दिकता यहे जनमें निरन्तर!

विश्व रक्षाके लिये अन्तर सदा हो प्रोप्ताहित हो घरामय घोर हिंसा मायना होकर परानित ! आज हिंसा रह गई वुसंते प्रदीपोंका उजाका विश्वमें होगा महिंसा सायका फिर बोलवाला !

फिर वहायेगा निर्धंक रक सानव का न मानव बुक्तरित होगा वहिंसक नीरके संदेशका रव !

बग् बलानेके लिये कोई न फिर दीपक बलेगा समर जीवन दीप जल कर विकमे तमहर बनेगा।

आत हिंसा दानवोके केन्द्रमें भीपन प्रस्य हो ! विश्वके हिंद ' वीर ' के सन्देशकी जगमें विजयहो ! !

१-२, " विश्वाणी "-श्रद्धाव्यक्तिसङ्, पृष्ट १९२-१९३.

# ज्ञातृ-पुत्र महावीरकी जन्मभूमि वैशाली।

(से॰ महार्यदित औ॰ रास्क साकृत्यायनजी, नवाय)

[ प्रसुत वेधमें महावीला शहुत शाहुदावनों वो प्रशान मनवान् महाबीर है जन्म स्थानते रियपमें बाला है, उन यर कोली निशेष कान देना उनित्त है। मुरुक्तपुर निलेका बलाह जातक प्रमाशे गानीच वेशालों और इंज्याम ममाचित्र हुआ है। बनावती सुरहिंदे हैंने जिन्हें मिन्ने हैं, जिन्हें रिव्ह दें कि देशालों बही पर बाजार थे। वंगते वो बातों जाते उन्होंनेमी कान्ये माजहाति की स्थान यर बैजालों सिती पुण्टिल की है। केन सालोंदोंनी यह दिन्द होता है कि नैसालोंने पावदी मनवान महानार्थी कमनूनि इत्यान वर्गीस्था वी। बाजाने चण्डदानि बेगालों, इंब्यामा कीर बनीय प्रशास स्मृतिनित्त हम लग्नीय बजात, बहुइंड कीर बीम्बरा, नामहे प्राप्त निल्हें हैं। वेक्याओंने किस दिश्वस स्वाप्तीयों बेजाती और बेजाता विदेश देश स्वाप्तीयों प्राप्तीयों के दिश्वस स्वाप्तीयों है कार्य

र्रंश पूर्व पांचवी कर्षी शतास्त्रिम वैद्यालीका गयराज्य बहुदाई शक्तिशाकी राष्ट्र या। वह उत्तरीय माराके स्थाप, कीवक, बक शीर अवन्त्रीके विश्वाल राक्ष्मीय व्यक्ति कार्काल करता था। क्यम जामा, बन राजवनके प्राम्वको कार्मन वर्षी ( स्वक्रालों) का विचाल हुआ। इयदि से क्षाम होनेंचें बतायिय्या कर्षी कीय माराक्ष्म अधिक पांच चौचय व्यक्ता वही उच्च स्थान या, बोले अपने क्या करने बीवाको पांचकों भीन प्रशानियाँने चीचेय व्यक्ता वही उच्च स्थान या, बोले अपने क्याने वैद्यालिके पणवन्त्रम या। जुर्ती द्वारा पोंचय व्यक्ता कर वर्षाचेद्र हुआ, बीर वीचेय अपने नररों कोचा, ओज, खबिक आदि से निक्चकर बहा वहां विस्तर सद्, और अन्तराल, स्वयंव्याह, यह आकरिमक वात नहीं है, कि वृद्ध और महावीरको जन्म देनेवाले राजतन्त्र नहीं, प्रवा-तन्त्र थे । बुद सामग्रीके प्रजातन्त्रमें पैदा हुए, और महाबीर वैद्यालीके किण्क्रवियोंके प्रजातन्त्रमें । केकिन यह कितने आधर्यकी बात है, कि महावीरके अनुयायी आव उनकी जन्मभूमिको भूछ गए, और वह उसे छिछुबार (मुगेर जिला) में ले यए | छिछुबार क्षम देशमें है, लेकिन जैन प्रत्योंके अनुसार महावीरको वैशालिक कहा गया। "बिदेह जच्चे, विदेह सुडमाले " का वचन बतलाता है, कि जनका जन्म विदेष्ट देशमें हुआ था। विदेश और वृत्ति (वैद्याली बाला प्रदेश) आपसमें वैदाही सम्बन्ध रखते थे, जैसा कोसङ और शावय। एकबार कोसङराज प्रसेनजितने उदसे कहा था " भगवानभी कोसलक हैं और मैंसी कौसलक हू " वस्तुत: गगा-बच्दकी (तत्कालीन मही) कोसी और हिमालयके बीचके दुन्दर उर्वर समतल समिका नाम विदेह था। हा, भाषाकी दृष्टिमें एक होते हुयेभी किन्हीं राजनैविक कारणोंसे इस मृशिका वह मांग को आब सुगेर और मागण्डर विलोक मगाके उत्तरीय अञ्चले रूपमें परिणत हो गए हैं~को अगुत्तराय (आप=मगाके उत्तर बाला अग ) कहा जाता था। यही प्रदेश गुप्तकालकें तीर सुक्ति (निदयोंके तीर बाली सुक्ति=सूता) कहा जाने लगा, जिसकाड़ी अपसूरा आजका तिहुँत शब्द है। विदेहकी राजधानी मिथला सगरी थी। काशी था देशका नाम. किन्तु पीछे उसकी राजधानी बराणसी (बराधस, बनारस) का पर्याय वाची वन गया। यहीं बात विदेहके साथ उलटी तौरसे हुई और वहा राजधानी मिषिलाके नामने सारे देशको अपना नाम दे दिया। इसी दिशाल दिदेह मुभिका पश्चिमी माम था लिच्लदि गणका दृखि देश, गिसकी राजधानी थी वैशाली इस प्रकार सात्यन महावीर 'वैशालिक 'भी थे, 'वेदेहिक 'भी थे।

मारावान स्वानीरको शांतु-पुत्र वा शांतु-बन्दान कहा ग्या है। पालिये शांतुका रूप 'नात ' यत नाय है। वारिका (जांद्य) जानका एक स्वाम बिशाबी श्रवालयों या। वैद्याली (वराल) और उचके आपवान करनी एक मारावाली शांति रहती है, तिले वयारिक वहीं है। यह मुमित्यारके लिख्य माराव्य सालिये एक शांता है। यहां करत, वोरत्यत्य, वाविया आहि किलोमें पृत्तिवारके लिख्य माराव्यका मयोग लाम्बर्कि लांद्य हुता साला या, बहा दरमान, माराव्य लाहिक मिस्त माराव्य मृतिहाद माराव्योको पश्चिम माराव्य वर्षो कहते, वरिक उनके लांद रोटी वेटाले लेक्स उद्याहण मिक एक्से हैं। व्यवस्थित काद कादि वराव्य कोच्य पत्ता है। इनके तिव्य करते किल्य यहुत परिभावती आवस्त्रका नहीं-काहिके काद किर जावर-उत्यक्त वार्वालया, व्यवस्था विकेत अवस्थितों और उनकेशी लिक्स प्रीमन्दिरोंको इच पत्ता करते कादियों और उनकेशी लिक्स प्रीमन्दिरोंको इच पत्ता करते कादिया, वयरिका विकेत अवस्थितों और उनकेशी लिक्स प्रीमन्दिरोंको इच पत्ता करते कार्योक काद्य इसकेट, कि साल के क्यारिया द्विमीत होनेने कब कि श्रावण होनेना दाना मरते हैं, वहाँ आर्चान आहं हानित थे। उनके पानमें नहीं शांता कि ऐदामी उनन था, यह कि आर्मीम नावण-हानिक्का मेद न था। एकहीं तिराने दो इसमें यक उद्देशक हवरिया होगा होगा और हुएता देश जर्चक हुमानां मादान (कहुता रेता पूरे जरवाई वर्टी मुंद पंत्राचन द्विमीत प्रतिकार किया। मादानमीन बहुत पीते हुना। यही होनी नत्तर थे, किन्हीने वर्ट प्रथम राज्यकाले व्यक्ति किया। मादानमीन बहुत पीते हुन हम मेटीक सीकार वहीं निया, न शांत्राचीं प्रथमता कथा उनके बाति केड होनेकारी। अब उन्हों दाहान प्रसाननीय कार्य थे। काल्य वांची आये होनेते उन्हें हानिक्यी महा तार्य किया था, किन्दी वे बहुता उन शांसींका मादिनीयित करते थे, किन्सी माद्यक किया में देश देश पाय था। इस्तिय व्यक्तियों माद्य करते यो एक क्षेत्रीयों के उक्तिन्य प्रस्त वहीं होना चाहिए। जिर प्रवा-रानीय गारांकी हो बहु पस कीरारी कालाक्यत है वन कि हमें निवेचत वान पढ़वा है, कि बाने उनीनी रीटी हैं थे एक होने वा रहीं हैं।

वसरिया दलोंमें वो कियने लोकार करने को है, कि स॰ सहसीर करहींके इंगके थे। तोक़न हमारे केन मार्र वो असमी हके मकनेने किए हैवार नहीं हैं, कि बैगाजी (बचाव) ही बह समी भी विकड़े उपन्यार कुष्पामने दर्जमानने कमा क्षण था। किन्होंने मनद दुईनियों पर वय प्रमान कर किन्न 'बन-कपनी मनदी बीरकोन किए नहींत नाम मा मिद्ध हुए। वह बढे आप की हमा हो कि कि परमानमें मंग नहींत्रों के निवाद क्यान और कप न्यान रोगोंने कुछ की हमारे के दिन स्थानोंने लीकार किया। हुष्ट प्राम्को बैगाजी और दिदेहरे हम कर सोगों (क्षित्रमार) और निवाद स्थान महीत्रों की था। हुष्ट प्राम्को बैगाजी और दिदेहरे हम कर सोगों (क्षित्रमार) और निवाद स्थान महीत्रों भाषा (वो वहरोंनोने पार पर्यार हो करती है) से हम

र्वश्राकों निवासी कारत हुए हैं। मास्तीय प्रशासकों स्वयो सकता नक्यांनी रंगाली प्रवासकों पेतिपुलिक गीरकों निवास कार्य हमारे सामने काले किये वह प्रवास इस दो हैं। यह वरने में बहातीर मर्जाया नक्या मानने को हैं, और बैठ मानके छक्त पानीय प्रयोदगीओं दविंग पर गोर पह रहात हो करने चुन इतिहासने प्रति अद्धा प्रदूत मिति करते हैं। प्राप्तीय प्रशासकों नहीं एक प्रशासक पानी किया प्रशासकों करते प्रशासित क्षा क्षा पानीमें करीं करती हैं। हमें मानक हैं, क्षांक दुद रह पानन प्रणासीन दक्षी प्रशासित हुए ये, कि अपने नेवक तिस्मीन रहातीन करहीने प्रशास करवाना वापन किया था।

िष्ठ तर शुद्धको जन्ममूनि छन्दिनीको अयोक्ति केन्न आव तक्के बीद न सुद्धावने, उती तरह वैन स्युजीको महर्वारको जनमूनि बेदानीको सुद्धाना नहीं चाहिए।

१. सर् मरिय वगदेन । --का० प्र०

## भगवान महावीरकी निर्वाण-भूमि पावाकी स्थिति ।

( हे॰ सॅ॰ राजवली पाण्डेय, एम ए., डॉ. विट.. काशी हिन्दू विश्वविद्यालय )

इत चारको तभी प्राचीन नेवक और आष्ट्रनिक ऐतिहालिक नानते हैं कि समसाद महासीरका निर्माण पामा (बचापा) मार्ग्स हुआ था। बद्धा बैन बावकुक बिन स्थानको उनकी निर्माण-मृत्ति तमस्य कर वीर्षयाचा करने बाते हैं वह पद्धा जिल्लाकीत चारावीर (चारपह) के पास है। समुद्ध वेककुके मत्त्रमें बाधुनिक पानाकी मार्ग्यक भावनामध्य, गीने स्थानान्यारित और करिस्त है। बात्यकित पाना उनके मिक और इस्स्य था।

मळ प्रयोंमें भगवान महावीरके निर्वाणके सम्दन्धमें निम्नलिसित वर्णन मिलते हैं :---

- (१) वैन करावृत और परिशिष्टार्गन्देके अनुसार मणवान् महावीरका देहालसान मार्केकी राजधानी पावामें हुआ या। मार्केकी नद शाखाओं (माराकि) ने निर्वाणस्थान पर रीपक बाला कर प्रकाशीत्वन मनाया।
- (२) बीद प्रय गल्किम-निकाममें वह उल्लेख है कि दिल रामय मगयान युद्ध शाह्य देशके सामग्राममें विदार करते थे उस समय निगठ गाँउद्रस (शाइट्डन) अभी अभी पादामें दिवगत दुवे ये (शासादिक द्वानान)।
- (३) बौद प्रम अहक्ष्यातेमी इस वाठकी दृष्टि होती है कि सरोके समय ममवान् . महाबीर ताळवाचे पावा चर्च खाये थे।

मारके वर्धनोंसे नीचे छिले निष्कर्य निकल्ते हैं :--

णहाको अपने निर्वाणके लिये <u>जना</u> ।

- (१) दिस पातामें नगवान महावीरका निर्वाण हुआ या वह महाँकी राजधानी थी।
- (२) उपर्युक्त पावा शाक्य देशके निकट थी; हुत्ते वर्णनसे यह स्पष्ट खनि निकल्की है।
- (३) तिव दरह ममवान बुद निवीचके पूर्व राजदाने चक कर क्यांनाम गहुँचे थे उसी तरह ममवान न्यांनीस्मी नाजदाने चक कर पावा कामे थे। ऐसा वान पड़ता है कि मार्क-पासने दोनों न्यापुरमाँका पनिक लोह मा; रही किये दोनोंने मन्त्रांकी राजवानियाँ ब्राटीनस्म बीर

कर मन्न यह है कि मन्नींनी राजवानी पात्रा बड़ी पर रिश्वर थी। यह निर्मिख है कि बौद पाहिल्मों दिन स्वावजीन पर्यंत निन्ता है उनमेंने पायक मन्नींनाधी एक स्ववत्त्र था। मन्नींनी रो मुख्य बातामें थी--(१) कुर्वान्यर (कुरीनार) के मन्न और (१) धात्र (जापार) के महा सम्बोधी नव फोर्टी मोदी शावाजीकामी वर्षन निन्नता है किन्नते स्ववित्त स्ववित्त करें हैं वित्त स्वति (क्युवान्यक) करते थे। इसके सामे वर्षनीति यहि निन्दत्र निन्नता है के मन्नींनी सम्बोधी गीर पर्वती करिया होने सामित है किन्नता के स्वति हो सम्बाधी निर्माण करती करिया होने प्रवाद बातानी पर्वति प्रवाद स्वति किन्नता क्रियों परिवाद स्वति किन्नता क्रियों परिवाद सिन्तता है सिन्तता है स्वति क्या स्वति क्षा स्वति हो समा है कि क्योंनारर वेशीरमा विकानक्षेत्र (भीरक्यूप निन्नते निन्नता हुन्या एक समा विज्ञा) करना नामक क्येके पुरत व्यवस्थाने दूरी पर रिप्त था। वीद्यक्रावीन सम्बाद बढ़े वरे राज्य नहीं थे। गण-रामामी कन्नी अवस्थानी और क्योंने सम्बाद स्वति होता था। ये सूनानके समर-राष्ट्रीते स्वति होनी सामित्री

बौद साहित्समें पाबाकी रिधारी और दिशाके सन्दन्तमें निम्नतिनीत उल्लेख मिलते हें :--

- (१) प्रविद्ध बीद प्रथ परिमिन्धान सुनानको गरिनेशांच हुन मनवार बुदकी राज्यको कुशीनगर तक्की गामके मर्ग और चारिका (अलग) का विस्तृत वर्णन मिळा। है। इनके खनु-सार प्रयास बुद राज्यको नाज्या, नाज्यको राज्यकृत, गाज्यकिके कोशियान, कोशियानने गाविका, नारिकाने वैद्यानी, वैद्यानीने माज्यान, माज्यानके हरिक्यान, हरिक्यानने व्यावकान, अलगान, अलगान क्ष्मान माज्यान, माज्यानको सार्वान के स्वावनी कुशीनगर गरे। इस वाचा-क्रमते वाचा भोगनगर और कुशीनगरें वीच्ये चार्टी है। एक बात और प्रयान करने हि। माज्यान इद रक्षाविचारने गीविक होडे दुनेगी गायाने कुशीनगर वैद्या एक दिनमें विकास करते हुने गहुँच सचे थे। अलगाद वाचा कुशीनगरें वह दिनकी इसकी बाजानी हुनी वर रिवाठ होनी चारिये।
  - (२) दूसरे पींदरूम बुस्तिमेंदेस्त्रे निरिगरहरूपेमां एक बाराबर वर्णन सादा है | इसके धनुसार देगक, मन्द, दूमन आदि वरिङ सातु अञ्चलते पत्ने थे और दनके मार्वेमें क्रमशः निनन-शिवित नगर परे :—

कोसम्बिञ्चापि साकेंतं सावरिंध च पुब्तमं। स्रोतस्य कपिलवर्खुं कुसिनारञ्ज मंदिरं॥ पावञ्ज सोगनगरं वेसालिमागमं पुरं।

कपरके अबतरणसेमी साह है कि वैशालीकी ओस्से पावानगरी मोगनगर और कुशीनगरके बीचर्मे पदर्वी थी।

हम एवं बार्लोंको ध्यानमें रत्त कर वो उठक कुधीनगरसे नैवालीकी बोर ज़ादी है उसी पर पावानगरीको हुँदावा बाहिये। हथी राखं पर कुधीनगरसे उसामय ९ मीककी दूरी पर पूर्व-दिख्य दिखामें सर्विमाँद सालिकनगरकं अपरोध (वेद मीक मिरन्तु ) हैं। वे अन्यवेध मोमकार दर्शावा वर्षरा १ तिवाल वर्षरा १ तिवाल वर्षरा १ तिवाल वर्षरा १ तिवाल वर्षरा १ त्या हमा १ ति पावा और कुधीनगरकं बीच वो तरिसाँ प्रवाल थी। विद्यालना वर्षरा दिवा हुआ है हि पावा और कुधीनगरकं बीच वो तरिसाँ प्रवाली मी निर्मात कुछ्या ) के क्यमें अवभी बर्धमा है। ज्ञालीमक वामक इरावलनिक्दे १८०५-व६ में मोरवाइ दिवालिक वर्षन और मीमोठिक रियाले जामरार रहीं वर्षित निम्नात करते हुने पालमारीकी दिवाल वर्षन वीर मीमोठिक रियाले जामरर रहीं वर्षित ने निवाल करते हुने पालमारीकी दिवाल वर्षी निम्नात जामर कियाल कीयो। वाल उसी स्थालिक वर्षा निम्नात कामर वाल कीयो। वाल उसी स्थालिक हुने कियाल प्रवाली है। प्रतिक्रनगर नाम नृत्य है और वर गुम्म सुविक्त व्यवन्ति क्या प्रवाली है। प्रतिक्रनगर नाम नृत्य है और वर गुम्म सुविक्त व्यवन्ति क्या प्रति हमा वर्षा है। पर इसी प्रवालक स्थान व्यवन्ति क्या प्रति क्या प्रति क्या हमा प्रवालक स्थान विद्याल कीयो। व्यवन्ति क्या हमा व्यवन्ति क्या हमा व्यवन्ति व्यवन वर्षा वा । वर्षा प्रवालक स्थान विद्याल कीयो विद्याल कीयो विद्याल कियाल कीयो विद्याल कीयो व्यवन वर्षा रहा हो जाले कीयो व्यवन वर्षा रहा हो जाले कीयो वर्षा व्यवन वर्षा रहा हो जाले वर्यालक व्यवन विद्याल कीयो वर्षा विद्याल वर्षा रहा हो व्यवन वर्षा रहा हो व्यवन वर्षा व्यवन वर्षा रहा हो जाले व्यवन वर्षा रहा हो जाले व्यवन वर्षा रहा हो जाले हो व्यवन वर्षा रहा हो जाले व्यवन वर्षा वर्षा व्यवन वर्षा रहा हो व्यवन वर्षा रहा हो व्यवन वर्षा रहा हो व्यवन व्यवन वर्षा रहा हो व्यवन व्यवन वर्षा रहा ह

कुछ विद्यानीन वाबाकी विश्ववि अन्यत्व निर्मिष्ठ करनेकी बेहा की है। कर्नियहराने पावाको 
गर्यमान पढरीमा (देवरिया निकर्मिही) और महायाध्यद राष्ट्रक वांक्रावानने पण्डर (रामकोका 
रवेयानके सारा है विकानका प्रसार किया था। इस कर्मियवार्ग नेविदेव चाद वानमके वाविर्गित 
रवेद केदा माण नहीं। वेदिया तैयान कुछीननारेक पविचानर करिक्नस्क जीर नहींचे कावस्की 
गानेवाके माणिर विवाद हैं। वेदियानी बानेवाको माणित केत करने दिखाने हैं। बादा पढरीमा 
और पपटर कियी वरहमी पाना नहीं हो करने। काव्योववाद बादवराकने कपने हिन्दू पॉलिटी 
सामक प्रनम्में, प्राचीन राज्योंकी विद्यित बीर मुगोक पर प्यान न देते हुने, माकर्के राज्यको कुधीसामस्य प्रत्या कह विद्याल कीर बर्जमान प्रशाकोंकी सम्याक स्वत्य । अपने किया था। बहु साम वर्षया भ्रान्य था। अपनेक दुन्ते एक्कपमें उन्होंने हर स्वका गरिताव 
प्रत्या।

वर्तमान पावाको मक्कोंकी राजवानी और मगवान सहावीरकी निर्वाणमूमि माननेमें कई प्रवट आपक्तियों हैं:

- (१) मानान बुद और भागान महानीर दोनों उपलबाधित सामके राता विभिन्तार होर जनताब्यु दे। साम भागों देखिन अमूर्य देखिनी विहार पर विस्तृत था। उत स्वस्य उनकी तत्वधानी गाटलियुन नहीं, असिंह राज्याद थी। जनातब्यु वसाही महत्त्वकार्यों, सामाञ्चलारी और समझ्यानी पाटलियुन नहीं, असिंह राज्याद देखी वालाव्यानी माटलियुन नहीं, असिंह राज्याद देखी वालाव्यानी स्वाप्त क्षित । उत्त हो नात विल्लाव्यानी कालाव्यानी स्वाप्त क्षित । इत इसे विल्लाव्यानी ओरले मानानी वहे थे। जला राज्यादेखी स्वीं शासकार पाटलियों कालाव्यानी स्वाप्त क्षित कालाव्यानी स्वाप्त क्षता वालाव्यानी स्वाप्त क्षता प्रमाण क्षता । अपन और काला दोनों पर जनाव्यानुका शासन क्षता अला क्षता क
- (१) महामितिकाम-हातालेट वकाकांत यूगोळ और उच्च कपर मागों में दिला राम स्वार्ध होता है। रामवह (रिवेज विहार) हे चक कर मार्ग मंगाको पारतिवृद्ध पर पार करवा मा सीर एक वाद वैकाल (क्रान्यस्य कार विहार) हुने वाद विवार है स्विकेत प्रतिकृत पर प्रतिकृत विद्यान पर प्रतिकृत प्रतिकृत प्रतिकृत प्रतिकृत प्रतिकृत प्रतिकृत प्रतिकृत प्रतिकृत प्रतिकृत पर प्रतिकृत प्रतिकृत पर प्रतिकृत प्रतिकृत
  - (१) वर्तमान पानाद्वर्तिम प्रार्थात तमर अदबा फॉल्यानडे कोई जबखेव नहीं मिळते हैं। वर्तमान मिरंद आयुरित हैं। यह बात इत त्यानडी प्रार्थीनताने छन्देह उत्तरत करती है। वर्तमान पाना समस्या चीदहर्त्त देशायाँनी स्थातानदीत हुई। जैस जनताने प्रारम्पते सुरक्षित आतंत्र और पीछ अपने अमानडे कारण वालाबिक पाताका परिशाम इरहे नथीन पानाई। इस्पना की। किन्दु पान और इस्पना वालाबिकाको दह नहीं सबते । वालाबिक पाता त्राविबॉब-फानिकनगरके लेक-हरीमें अपनी त्रीर्था पत्री है।

## भ॰ महावीरका निर्वाणोत्सव और दीपमालिका !

(हें औ, मो॰ परशुरास कृष्ण बोड़े, एस. ए., क्यूरेटर मान्डारकर जो. रि. इस्टाटपूट, पूरा )

[श्री. मी. परपूरान कृष्य बोटे, एए. ए. रे श्रेषमाध्यित कीहराने विषयी स्रोधनाने परिवासी है जीर करने तीय-परिवासी कर एसम-साल पर कीहरील विषयी कीए-मोककारों में माधिक करते रहे हैं। माझुत टेक्से उनमें उनमें अन्यक्त श्री शोधन परिवास और परिवास कर करते रहे हैं। माझुत टेक्से उनमें अन्यक्त श्री शोधन परिवास की पर उपस्थित किसी ता सहा है। उपस्थान केही कि श्री अपने पित्रक माझुत बीटिंस पुंच मत्रवह है जो है, किसे नेतान्तर की समाद कर कराया वीटिंस परिवास कार्यों के एस कार्यों के किसी कार्यों के क्षित कार्यों के किसी कार्यों के क्षित कार्यों के क्षति कार्यों कार्यों के क्षति कार्यों कार्यों के क्षति कार्यों के क्षति कार्यों कार्यों के क्षति कार्यों कार्यों कार्यों के क्षति कार्यों कार्यों

मानवर्षने सामानिक और राष्ट्रीय बीजनों मीहारोंका प्रभाव शरहा है, किनु उनके प्रदास का विदास प्रमान का मोनेकी निकार हुए। है। प्राप्तने करने सम्मानकार हैं और आनेक पार्थिक एक सम्मानकार है और आनेक पार्थिक एक सम्मानकार की निकार के मानेकार किया है। प्राप्त करी प्रमान के मानेकार किया है। प्रीप्त करी प्रमान के मानेकार किया है। प्रमान क्षा कर किया है। प्रमान क्षा क्षा कर किया है। प्रमान क्षा कर क्षा कर किया है। प्रमान क्षा कर क्षा कर किया है। प्रमान क्षा कर क्षा कर किया है। प्रमान क्षा कर कि

- न्युर्वकार्त्वचनुर्वमावकीर्वहात्वात्वकतुर्वद्येणके ।
   स्वातिक स्वातिषु कृष्णमृतद्वप्रवात सम्पातमके समानतः ॥ १६ ॥
   व्यातिकक्षीय निरुद्दयोगको विश्वन वादी प्ववतिक्षणः ।
   विकंपनस्यादमसाय कक्ष्णे निरुद्दासीक्ष सुरातुर्ववरं ॥ १७ ॥
- ज्यस्त्यदीनाविक्या मन्द्रता सुराहीः दीनिक्या प्रदीम्या ।
   तदास्य गवा करते समततः प्रदीमिताकाग्रत्या प्रकारते ॥ १८ ॥
   ततस्य लोकः प्रतिक्षैनादराज्यनिक्द दीपानिक्यात्र मारते ।
  - पसुषतः पूर्वावेर्तुं जिलेश्वरं जिल्हेनियोग निस्ति बोक्तमाक् ॥ २९ ॥ —हरियंत्र पुराण, पर्वपद्वितनः सर्गः।
- ९ ' उत्तरपुराण' में बेवल देवेन्ट्रॉहारा विर्धानोध्यय मनाने का उद्वेख है।

परतु उसमे भी हिन्दु व्योहारोंका ऐतिहासिक विवेचन नहीं मिसता। 'श्रुप्येदी 'ने भारतीय व्यीहार रोंका बिन्न प्रकार वर्गीकरण किया हैं :---

- (१) ऋतु व्यपेक्षित त्योहार : स्वत्सर प्रतिपदा, अधववृतीया, चार्तुमास, धावणी, मारको गौर्षिमा, विजवादश्रमी, दोशावको, षात्रीपूजन, सकरस्रक्रांति, वसत्ववसी, ट्रोटो व शिमगर ।
- (२) पेविहासिक त्यौहारः श्रासमनवर्मी, परक्षरामवयती, दश्चरा, कृष्णवनमाष्टमी, व वामनदादयी।
  - (३) हैव स्यौद्वार : त्रिपुरी पौर्णिमा, महाशिवरात्रि ।
- (४) वैष्णव त्यौदारः वृत्तिहत्यस्ती, सहाएकादशी, अनतचर्तुदशी, वंकुउपर्तुदर्शी, व दोजोत्तव ।
- (५) कौटुनिक स्थौहार : वटमावित्रों, मतलायीरी, पिडोरी समादस्या, इरिलाटिका, ए ऋषिपंचमी }
- (६) झाक त्यौहार गौरी उत्तवद, ब्लेडा गोरी उत्तवता पंचमी, उरस्वती, देवी मनराज, व च्यापडी |
  - (७) सौर त्यौहारः स्वसतमी।
  - (८) गाणपत्व त्यौहारः गणेशचतुर्घी।

, इन लोहारोंमें श्रीकायेदोने बौद और जैन लोहारोंकी गणना नहीं की है। बौदोंमें वैशाखी-पूर्विमाकी विशेष मान्यता है। जैनोके प्रसस्य पर्व और लोहार निभ्न प्रकार हैं :—

(१) श्रीमहाबीर बचनी (चैत्र छ० त्रयोदगी), (२) अधवदृद्धीया, (३) छुठ-पदमी-न्येष्ठ छु० ६, (४) अपनी प्रतिस्दा-चीरशालन वनर्ता, (५) रहावन्यन-आवर्धी-पूर्णिमा, (६) प्रदूष्ण-वर्ष (माहसमार), (७) छमतन्त्री-चीन्निम प्रतिस्दा, (८) दीर-निर्वाण-दीम्पालिका, (६) अछानिकारचे (झार्तिक-कास्तुल-आवादः), (१०) छपन-निर्वाण, (११) वेदावन्यमी आहि

प्रस्तुत छेडमें रीग्मालिका लोहारके विचयने ऐतिहालिक घोषकी प्रक्षित किया करता कामीष्ट है। रोग्मालिका लोहार कैतीमी मानते हैं और वेष्णवादि हिन्दूनी। इट लोहारमें कैती और हिन्दू प्रायः एक स्मान रीति क्ष स्तर्तते हैं। बढ़ा हमारे रामुख दो प्रभ उपस्थित होते हैं। पहला प्रश्न तो यह कि बैन और हिन्दू दिलांकोंसे कीन प्राचीन है। और हुस्टा प्रश्न बह है कि बना यह प्रमानता जिंक है कि प्राचीन दिलांकार प्रमान कर्ताचीन पर पत्ना है। इत प्रमानता स्वाधन स्वाधन देतिहालिक वार्षके आधारतेही किया वा इन्हता है। इतहास दिनाली, ह्योहारके उद्धम और विकासना हितहास हैतार बहुना सावस्थक है। मूं वो दिवालीके त्योहारकी उत्पत्तिके हिष्यमे अनेक बन्युनियां सिक्यों हैं, परंदु उनकी प्रति किया उत्पत्तिक काया उन्होंने साक्षीरे होना आवस्पक हैं। श्री, वी. ए. गुनेते दिवाली पिपक लगभग आर्थादर्बन बन्युनियांका उत्प्रेख एक लेखमें किया है। उसका निष्कर्ष दिवालीको उत्पत्ति निम्मलिखित है स्पर्ते अक करता है:—

- (१) ऋतुपरिवर्तनके उपलक्षमें यह लौहार चला ।
- (२) शालि-धान्यकी फरलका अन्त होता इस कारण मनाया गया।
- (१) दूसरी फसलके छिये खाद डालकर खेत तैयार करनेका समय-प्रतीक।
- (४) द्वंके तुवा राशि युक्त होनेके उपलक्ष्में ।
- (५) रामचन्द्रजीके राज्यामिषेकको स्मृतिमें।
- (६) विकसादित्यके स्वत्-प्रवर्तनका दिवस होने क्यमें।

एन जन्युविमॉम आनित रोख्य पेटिवालिक महत्त है। येथ बनशुविधा अनुपारियंज जानित क्षियन्त्रम्थी महत्त्वको प्रमाट करती हैं। (किन्दु उठ बन्दार पर दीमोलक्का कारण अस्तव है। धोणीमी कर्युवन्त्रम्था लीहर है, पादु उठ वर काबना देवे अन्य न्योहारी पर दीमाणिका नहीं होती। -च॰ ) हर बन्धुविस्थित ग्रीह पेटिवालिक जावारते किये बानेकी आवस्प्रकात है। राम ज्यान कर्या होती ग्रीह पेटिवालिक जावारते किये बानेकी आवस्प्रकात है। राम ज्यान क्षित होते क्षामाणिक अस्तव विकास क्षामाणिक अस्तव क्षित्र होते हैं। पाम ज्यान क्षामाणिक अस्तव क्षामाणिक क्षामाणिक क्षामाणिक क्षामाणिक होती है। स्वाम क्षामाणिक क्षामाणिक क्षामाणिक होती है। स्वाम क्षामाणिक क्ष

श्री॰ मॉर्गरेट स्टोवेन्सनने जैन दिवालीका परिचय निम्न प्रकार 'इन्साइक्लोपीविया ऑव रिसीजन पेंड ईथिनस' ( ना॰-५ पु॰ ८७५-८७९ ) में हिल्ला है :—

१. इंडियम ऐस्टोंबेरी, गां० १९, एड २१७-२१९ ( मई १८०१ )।

२. ईन्साइकोरोबिया ऑव हिलीवत पूँच हीयेवस, (१९१२) सा॰ ५ ४० ८६७-८७१।

'कारी चौदर ' बहुसाता है। इस दिन विया पकान और मिशन बना कर मृत प्रेतादिके कोपकी धनन करतेके क्षिये चढावीं हैं और निकटके चौराहे पर रहा आर्ता हैं । तौतम हिन अमादस इस व्योहारका प्रसंख दिवस है। इस दिनहों में व महानारने मोध-गमन किया और इन्द्रभृति गीटमने बैबल- (-क्सी ) प्राप्त को थी। इस दिनहीं राहको जेनी वहांपुत्रा करते खोर दीपसालिका मनार्थ हैं। असवस्त्रे प्रातःहाँ तीनो सम्प्रदायाके जैनो अपने २ सीदेरो, उपाधवीं सपदा स्थानकोमें जावे हैं। वहां जो साधुमहाराज अथवा साधी देखी अवस्थित होते हैं. उनके मुखरे म॰ महाबोरका जोबनजनान्त सम्रहे हैं. और सामाधिक, गांत और . भजन गाते हैं। मत्तवस्तव वहाँ उहर कर प्रोपय करते हैं। शेप सपने घरोको सीट साँठ और वर्षभरके दिसान-कितानका चिद्धा सेवार करते हैं। सार्वकातको व एक ब्राह्मणुको उसा कर शारदा-पुना करवाते हैं. स्पांकि नेनीमे बायण अवभी प्राहितका काम करते हैं। जेमी अपनी वहिया एक चोको पर रख देते हैं। ब्राग्रम क्षाता है ओर यवसानक साथ पर टीका कर देता है भीर उनकी करम और बहाके आदि प्रश्चे चरच देता है। स्व वह बहाके आहे पर पर प्रद 'सी ५. ७ या ८ बार लिखाता है । अद वहीं पर पुरानेते पुराने तिक्केक स्वतं ह, जो लक्ष्मोका प्रतीरू होता है। यह कियाहो ' लक्षीपूजा ' है। वर्षमर वह छिका वड़ो सार-समालसे रक्खा जाता है। क्योंके उसे सीमान्यवदेक माना बाता है। इसरा दिवादी पर बड़ी सिक्का फिर पूजाके किये। कामम लिया जाता है। इस प्रकार किन्हीं जैन घरोमें बढे प्रराने २ सिक्के मिलते हें। वहाँ पर एक पान, ज़पारी, अक्षत बारिमो रक्षे जाते हैं। कहर वटा कर वैजी उनकी आरती करता है थोर रेरोकी विषयों पर बिडक कर पूजा समाम करता है। दब प्रोहित और उपारेयत जेना मिछान्न स्वांत हैं। कई घटे बहिया खुटो रक्खी रहवीं हैं | उपरान्त केन उन्हें ' छक्ष-वाय, टब्ड-डाम ' कहते हुये कर करके रख देते हैं। चौथा दिन कार्तिक शुक्रा शतिषदाका नव-वर्षका पहला दिन माना जाता है। इस दिन नेन परसर एक ट्रुटरेने मिल कर अभिनादन करते हैं ओर अपने व्यापारिक वर्षका प्रारम करते हैं ! इसी दिन अपने भिक्रनेवालाँको दिवाला-पूजनके मगरूपत्र जिलते हैं ! <sup>33</sup> रे

<sup>3.</sup> धं- बीट-चूका विराज किया जनन है, परंतु करन्यूक पोक्रम द्वार करन्यां मुक्ति मार्कि वस्त्रम विराजिती सुनां (= पर) पूजक सांदारती माना मार्ग है। एह र्जन्क निवह समें हो विर्मुल भीत महान्मती केवामरूकी गार्कि है। वस्त्रदार्थ कर ही करने है। कहा करवार ने केवा द्वारा क्यान्यान्त्रमीची पोन करने चीतिक कार्काव प्रकाश सानिक विराजी मुक्ता की निकास का सामानिक है। कारा मारक्ते पुन्ताको कित करने तैवालों मार्ग स्वार्ध है। कार्ने हाती निवाद की कर्म नार्म बातों है, एतुं हमें देवकां कर 'बाकों बादर ' बार्ट करते, बीत्त 'मिर्वाय चोदर' कर्म नार्म बातों हैं। उन्तरें कर देवकां कर बाता मुक्त बार पर स्वार्ध करें हैं की उनकी कर निवाय बातों हैं। करारें कर देवकां कर्मा क्यान बुक्त कर बार पर स्वार्ध कर है की उनकी कर स्वार्ध बीतां किया था उस निवाय कर्मा कर देव हैं। केव क्यान क्यान स्वार्ध कर बाता कर स्वार्ध की स्वार्ध बीतां किया था उस निवाय कर्मा कर देव हैं। क्यान क्यान क्यान क्यान कर स्वार्ध के स्वार्ध के स्वार्ध के स्वार्ध के क्यान स्वार्ध क्यान क्यान क्यान कर है। क्यान कर है। क्यान क्यान क्यान क्यान क्यान कर है। क्यान कर है। क्यान क्यान क्यान क्यान कर है। क्यान क्या

इस प्रकार कैन दिवालीका उद्धम में महावीरके निर्वाणीक्यमें प्रगट होता है और उनका निर्वाणकाल ई॰ पूर्व ५२८-५२७ माना बाता है। खदारत कैन दिवाली २४०० वर्षों हार्नी प्राचीन कहरती है। अब प्रम यह है कि स्ना हिन्दू दिवालीमी हरनी मानीन हैं? ब्या उसके उद्धम का आदिलो दिवाहमें प्रमाणित किया वा कब्जा है! हम प्रमाणका उत्तर शालीय उन्लेखिके आपारते नेते लिखेही हमें प्रमुख केस निर्वाण अमीह है! कदाव्य वालीय वालीके खायारते विवर्त प्राचीनका हम बोन कके हैं, बहु उपस्थित करते हैं। वेश कार्ये कम्य शोककों पर हम कोरते हैं। ने बागे खोत करें और जीक निर्यंग हुँ मह वाकनीय है।

हिन्द दिवालीके विषयमें श्री॰ मार्यरेट स्टीवेन्छनने जो क्रष्ट किया है, उससे स्पष्ट है कि हिन्दभी दिवालीका त्यौडार चार दिनोंतक मनाते हैं। पहला दिन धनतेरसका बहतडी पवित्र माना जाता है। इस दिन सभी कुमकार्य किये जाते हैं। देना-छेना चकता कर दिवा जाता है। धरोंकी लियाई पताई हो बाती है। पराने बरतन बदल कर नवे कर लिये जाते हैं। लड़के गोधिनवेला पर गउओंके मध्य जा कर सकडीमें बची सफेट घेडिकवाँको जिन्हें 'भवडा' कहते हैं. ग्रमादे हैं। गउर्वे चौंक कर घूळ उडावी हैं। यह घूळ बाळकोंके शरीर पर पब्ती है तो बहुत श्रम माना जाता है'। इस दिनमी वरोमें रोशनी की जाती है। दूसरा दिन 'रूप चर्तुंदशी 'कहलाता है। इस दिन सद जोग लडके उठ कर खुब महाते-बोवे और अंक्ड्रे कपडे पहनते हैं। फिर वे मित्रोंके बहा जा कर जलपान करते और ख़श्चिया मनाते हैं। किन्दु चौदसकी रात्रिको वह 'काल रात्रि' कहते हैं। छोगोंकी घरणा है कि इस दिन दृष्ट प्रेताक्षार्वे छोगोंको सताठीं हैं। वे टोटके करके चौराडे पर रखते हैं. हन्मानबीपर तेल व खिंदर चढाते हैं। चढे हुये तेलका कावल पारकर आखोंमें डालते हैं और तब अपनेको प्रेतातमाओं से संरक्षित समझते हैं । कोई २ मत्र साधनामी करते हैं । कोली-भील आदि कोग महाकाली-भैरवी आदि देवीको चिन चढाते हैं। किन्तु तीसरा दिन विशेष 'महत्तका समझा जाता है । इस दिन ठडके-छडकिया वहत तडके ठठकर अच्छे करडे पहनते और 'पटाखे छटावेमें माम हो बाते हैं। इस दिन गीले कहेमें गलेका पोर्ड घरस कर वे बांवट वनाते हैं और उसपर जलता हुआ दीवा सकतर वे घर-घर तेल सागते जाते हैं। इस टांपकके प्रकाशने वे अपने मृत पूर्वजॉको प्रकाश पहचता समझते हैं । इसी दिन शामको वही-पूजन किया जाता है और . बढे २ दीपक जठाकर रोशनी की जाती हैं ! प्ररोहित आकर वह पूजन करता है और अन्तर्ने े मिए।च खाया जाता है और मित्रोंको सेना जाता है । इस समय पटाले होडे जाते हैं । वहिये सम-

<sup>(</sup>पीछे पृथ्ते चाद्)

२. उत्तर भारतमें यह किया नहीं की बाती है। — का० प्रव

मर दुन्ने दस्त्वीं दुनी है और उनके पान एक शैक्क जनना दहता है। प्रानः शेमीहर आता है, वित्तवे बनमान कहता है " कहा जाम "। होमीहर कहता है कि " बनावार ठाम हो ।" और नहिंदें वह पर देता है। राजस्य परने वा जोना जागान करते हैं। व्याद जनक समानकामना करते हैं। हर प्रकार दिन्दू दिनांनी मनाई जानी हैं। इन वर्षनको देशकर देवके प्रिप्त भागीने रिकाकी मानोक्ता अपना एकामाइके जाना वा उनका है।

ब्याब्देशमंत्री दिवादों मनाई वादी है। व्यावनस्थाने संस्थि टटना उन रीयक राठ मा बनाये बाते हैं और खहरेंगी, व्यावस्था एवं प्रतिप्याने दिन नारेगोर्ने बात्ते हुए रीयक बहुएं बाते हैं। इन दिनों आदिवारायोगी लोधी बाती हैं। किन्तु स्थानमं एक स्वोहरूकी उपसींत कैने हुई, बहु बहुता हैं।

'मराज कॉनीकड 'में महरवां विक्या (१७७४-१०८५ रं॰) के विवरतमें किया रें कि कोटामें दिवाली चार दिन समार्ट याती थी। कोटा स्टेश "दास्त्री कंज" (ब्राविक्यावीकी कंज) दसता कर तको ह्युस्तन द्वारा आत काबाते थे। सूनार्व देखाती आहाते सहरवीने वार्तता सर्वेत पर वह तकत रचावा था। वसनत. तमीने दक्षिण देखाती या पटाले होटनेकी अध्यास्त्री है।

दिनाली-उत्तरका परित्र विकार जैन 'इस्तहर' में मिनदा है, जिने श्रे॰ शायकरें मार्किताटामें (१९६५) अवस्था या एक चित्रमें एक चरोवांके सोर्थ तीत पुरव हार्योमें मधार जिसे क्षात्रित है, जो कंपनतः किच्छारे, मह जीर वैदेशिक राजाओं के दोहक हैं। उसके नीने 'शेवालां' किया हुमा है। वह चित्र १६ वीं बदान्दीका सनुमान किया स्वा है।'

प्राचीय उत्तेयों पर निवार करतेते हनको 'करायुष ' के पवाद दिवालंका उत्तेख 'कार-युष ' (कर १०-४००) में 'वेक्सीने ' के नामने निकत हैं, क्सीके और ट्रेसक्ट्रायार्गि दीनालंकारों क्यार मार्ग 'वक्सतारी' (पडणांके) क्षिता है। क्योबरने अपनी टीकार्मे 'युध-रागि ' के 'क्षणांकि' दिवा है।'

<sup>9.</sup> Steventon, Rates of the Twice-Born, (Religious Quest of India Series ), pp. 335-340

<sup>ं &#</sup>x27;रत्तर चारत ' में क्योरको रोज्यों नहीं हो बातो। क्यांते हो स्थित दिन बही छोने बाते। त्योंत क्रियोंनी पत्ती बारी। कीरको मुरूनेको करने क्रिये की क्षित्र वहाँ कहते। त तबके तेत मांपने बाते हैं। वस्कोंनी 'देन्' माम दिसाली करने होती है। वही दिनोजन स्थाने सहस्थानाहर होग्छ पर नोपह सब कर परम्प की मोही हो। दिसानी नर देवजा कर प्रदाह कर दिया बाता है। बैता इस प्रमान नहीं नार्यों हैं। स्वाच पूठ

<sup>9</sup> Gerini, Stamese Festivals and Fasts, pp. 885-890 (ERE , V)

३. पेश्रन्याची वसर by K V Sohons, ed. K N Sene, Poons p 149.

Y , Brown, Ministure Paintings of the Jains Kalpasutra, p 40-Plate 25

Annals of Bhandarkara Oriental Research Instr., Vol. XXVI, p. 253.

- २. इजीतके सम्राट् श्रीहर्ष (स्तर ६०६-६४८) ने 'नागानन्द' नामक एक मारक रचा या। उसमें आत्मायमें 'वीप्यतिपद्धस्य 'मनानेका उल्लेख हैं। उस समय इस उत्तव पर बर-मञ्जूको नववल मेंट करनेकी प्रया थी। आवक्कप्रणी विवाहके प्रथात् पहली दिवाली पर पागारको दावत और लामुग्य मेंट करनेकी प्रया कहीं-कहीं पर है। दि
- २. 'नीक्नवदुराण' की रचना काश्मीरने स्त्र ५०० से ८०० है. के सच्च हुईयो। इस इरफ्यें दिवाजी उत्तककी प्रमुख वार्त इस प्रकार किसी हैं।— (१) चहु और दीमोंका जवाना, (१) किसी-स्वादि अटकाना, (१) प्राह्मणों और सन्तिम्यों सिंद प्रोचन करना, (४) मोर्गी और सुकरमण, (१) मुख्याई राजापुराण और वक भारण करना, (७) मिर्मी, क्वानियों, प्राह्मणों और तीकरोंको सपे वल मेंट करना। (कार्किक समाया दीमाका वर्षनायू).
- Y. 'आदिलपुराण' (१००० ई.) में कार्तिक कृष्ण बमानस्या को ठस्मी पुनन करता और दिल्मी 'प्रक द्वारिका मत्र 'मनाने का दिशन है। रास्को दीयक जबाने, ज्योतार, करने और "ने दश्तीको मेंट करनामी हत्वा है। किन्द्र आतकक 'ब्रुव्यहृतिकावत' दाविजमें शासिन अमा-क्लाको मनाया जाता है।"
- ५. हिस्टू 'पद्म इराण' में 'चैच्यविचन' की उद्ध 'कार्डिक प्रतिष्ठ' पर त्यान, दिव्य-गीराबन, गोगहिष्मादि मुक्प एव जारूण मोकनक दिवान हैं। जहाको हरदिन गुढ़, दींप च नए बल ज्वाकर पुरुनामी आवृक्तक हैं। 'मानिष्युराण' और वाराइप्रावर्णमी ऐदाही विध्यन हैं। 'ब्राह-प्राय 'और 'गानिष्य-पुरावर्ण' 'कार्डिक हा. प्रतिकृद्ध प्रातः दो वर्ध दिन चटने पर नारी गीरावन और बामको महक माकिका मानों का विचान हैं 'देवी प्रायम्'मी गढ़ी उक्लेब हैं। 'ब्राह्मुरावर्ष'में जिवा है कि पार्वतीकीन इस दिन बुद कीटामें शहुदानिक बीट किया था। इसकिये व्यन्यकेकमी युद कीटा, गीरावाद, बन्दमीनर, दीमानावर्षिक हैं। 'ह'
  - ६. 'बामनपुराण'में इसका उक्लेख 'बीर प्रतिपदा' नामसे हुआ है |'
- ७, वैताचार्यं सोमदेवत्तिने मान्यसेट (मण्डेस) के राष्ट्रकूट-समाह कृष्ण तृतीवृत्ते सारमकाल (सन, ९५९ ई.) में 'बचासिलकचन्यू' प्रंप रचा था। उसमें दीगोत्सको सम्बन्धसं निमार्शिक्षेत बातोंका उद्येख किया है: (१) यरींकी लियाई उताई कराकर शेवक्षवादिश सल्कृत

<sup>9.</sup> Ibid. 3. Ibid, p. 254.

<sup>1.</sup> Journal of the Jha Institute, Allahabad, Vol. III, pt. 2, p 210

V Bharatiya Vidya, March 1947, pp 60-61.

हिन्दू पुराणीके वर्णन बहुमा अप्यात्म रहस्यके रुपकों होते हैं। क्या पार्वतीका शहरवीको जूत-क्रीहामें बीतनेका क्रमें क्षानुरी-सहारक-शृति पर क्षाहिक-शृतिकी विवय ( शुक्तिका ) बोतक है ! —सं०

<sup>4.</sup> Ibid, p 62.

करता, (२) जी क्यांजिंग आसोद प्रमोद मनाना, (३) गीतवाठ, (४) ज्ह, (५) परॉकी कर्तोबर टीप-प्रिया प्रमादित करता, (क्यांक्क्यूचिवावकरा दोपोतकस्थि)

८, श्रीपति स्वोतिपाचार्यने अपनी 'प्योतिप राजमाना'की सराठी टीकार्मे दिवासीका अस्टेख किया है।

९. अव्येखनीने अपनी 'अव्यक्तिक-रिक्टर' नामक प्रकार (च्य १०३० १०) में दिवाओंका वितरण किया है। निकारी प्रकार नामें वह हैं। (१) नाम 'वीचारी', (२) वस-क्रीओं मक्कीओं पोशाइ, (३) प्रमुखारी मेंद्र इनात, (४) आमीद मनीद मनाना, (५) मीदे रीमें बाना जीत दान देना, (६) राजमें वर्षक दीकड अजना, (७) आपके दिन विष्णु-अनी असीओं वाजीके करीयहरे पुर्वि मिली थी. (८) जोमाण दक्क लीहर!

१०. श्री हेनचन्द्राचार्यने 'देशी नाममाछा' श्रंपमें (१०८८-११७२) 'जनसरही' (यक्षरात्रि) को दिवाओं या दीनातिका बताबा है.

११. अस्पोत्तमदेवनेमी 'निकाण्डवेष 'में 'नखरात्रि 'को दीपाडी (१-१-१०८) कहा है। यह उक्केस कर ११५८ ई. से पहले का है।

१२, मुस्क्रिम डेवक बुक्तान-वादी बण्डुड रहमान अपने बपन्नग्रमापाके श्रंप 'सर्वेश· सरक' (सर ११००-१२०० ई.)में दौषावडीका दक्षेत्र नित्रश्वार किया है- —

> 'दिविय भिति दीनाटिय दीन्द णन्डिस्टिस्टिस इदि डीट्य । संदिव सुन्य तस्य बोदन्सिट्टि

महिलिय दिंति सलाइय व्यक्तिहिं |१ १७६ ||

मारार्थं — महिकाबन नव-शति रेखाके तरहा दीए-मक्तिमेंते वाकी घर राजको प्रदीत करती हैं और दन दीर्पोका कावज परकर वे आर्जेसे क्याती हैं।

(१२) महाराष्ट्रीय सन्त जानेश्वर (१२९० ई.)ने 'दिवार्छ' का उद्धेख अपनी जानेश्वरीमें किना है। दिवार्छके प्रकाशको उपमा उन्होंने जन्यास-आन-प्रकाशके की है।

(१४) चक्क (१२५०)वे 'बीजनित' सारी-पहानामये दिवाणे वर्षेन सम्बन्धे यह विशेवारी किसी हैं. (१) उनके विष्य बोबारियों हारा बहु-बळ एकर करते स्नार करता, (१) सारके सुळे वेंक बंद करता, (१) मध्यपक्षी नारि-विध्यानों हारा, गोवारियोंकी आहती (बीजाक्षी) उठारता, (४) परिदेशीयों मोहक वाह-बेबारिकी ब्लोजर करता। यह सुत जीवित दिवालों पी।

१५. हेमाद्रि (१२६० ई.) अपनी 'चर्ड्डवेन्टिन्टार्माने ' (ब्रह्नव्ह)में यसदिविवाका

<sup>1.</sup> Annals of the Bhandathars Or. Res. Instt., XXXVI, p. 254.

उछेख करता है कि इंग्रेटन वक्ष्ठी बहन बचुनाने अपने माईको मोबन करावा या। धर्मीचे यह माई-बहनका लौहार हो गवा!

- १६. नेस्छ्व (१२०५ ई.) ने 'जरुवियन्तामिल' में किसा है कि गुनराके धाएक विद्यापने धानकालिन कोवापुर्क राजा ने दिवाली जरूब मानाथ । उनमें यह विद्येषकों दी। (१) कोवापुर्क कुळदेवी बहाकमीकी चूना शाजाकी रानियोंने की, (२) टिब्सानके एक राजकर्म-पारीने महाक्रमीक लोपोप्यन-एक और कपूर दिवालीकी राजकों बदाये और (३) एक मैन्युक प्रकार विद्यापा ।
- १७. सावदाचार्यं इत 'काळनिर्णय' (१२५०) में त्रवोदर्शाको क्रुवेर पूराका उच्लेख है। (" त्रवोदर्शी चन्याभवाः क्रुवेरः पित्रते कळाम्।")
- १८. छत् १४२० या १४२१ ई. में इटमीटे निकोडोड कोन्टि ( Nicoloi Conte) गानक यात्री विजयनगर आया या । उसने विवाधीको मंदिरोके मीतर और बाइर छवींपर दीपक दिन रात करते हुए देखे थे ।
- १९. 'आकाशमेरवकस्य' (सन् १४६०-१६०० ई.) में दिवालीका वर्णन है। राजाके लिये नरकचतुर्दशी और कार्तिक शुक्र प्रतिपद मनानेका विधान उसमें है । नरकचतुर्दशीकी विशेषतायें इसप्रकार लिखीं हैं: (१) यह साम्राज्य दिवस है। अतः इसदिन रावाओंको विजय सन्तान. हुख-वैभव प्राप्त होते हैं. (२) प्रातःस्नान. (३) प्ररोहित व बाह्यणोंकी पूजा: (४) स्नानसमय रानी राबाके तेल मर्दन करे और महा गर्म पानीचे मङ्गलस्नान करावें; (५) राजा कुलदेवताकी पूजा बरके तीन दीपक बळावे: (६) तब राजा अस्थानकृढ (दरदार) को बस्न-शस्त्रे सुरुव्हत होनर जाने और राजसिंहास्तपर दश्वारियों सहित वैदे । उनका मजरा से और उन्हें प्रस्कृत करे। तांग्वल वितरपके साथ यह उत्तव सभार करे; ( ७ ) उपरान्त शवा अन्तःप्रसमें वादे, तद रामियों व परिजनों सहित मोजन करें: (८) शामको अपने अधीन राजाओं सहित वाणविद्याका कीशङ देखकर नाटच शालामें नाटक देखे, (९) तद अन्तः पुरमें जाकर मोजन करे और रात्रि पदमहिपीकी सगतिमें वितावे । श्रीपावली अर्थात कार्तिक श्रक्ष प्रतिपदके दिन पूर्ववत (१) स्नानादि करे. (२) भास्कर (हवें ) को पूजे: (३) छप्रमीनारायणको छक्ष्मीकी वियरताके लिये तीन दीपक चढावे. (३) पूर्ववत राजदरवार लगावे, (४) अन्तः इस्मे साम्राच्य ट्यमीकी पूजा करे, (५) मध्यान्ह विभागके पश्चात महत्रपदादि देखे. (६) सारे नगरमें दीपमालिका करावे: (७) राजकर्मचारियोंको ताम्बल और वस्न उनके श्रमके उपलक्ष्में मेंट करे, (८) वस्त्र दीपनिकल महालक्ष्मीको भेट करे; (९) विरोचनके एन और प्रस्तादके पीत्र वसीकी पूजा करे. (१०) प्रासमादिको स्वर्गदात ।
  - २०. रहिंद कृत 'काळनिश्च दीपिका विवरण' (१४०९) में घनद या और अर्थात् मसराज या कुनेरका सम्बन्ध प्रतिपदरे दताया है।

१. सं. ८ से १६ तक उत्तेवांका विश्वर विवास "Annals of the Bhandariar Oriental Research Institute" Vol. XXVI के पूर १६१-६६२ वर वटना चाहिने।

- २१. रीवाके वधेत नरेश। वीरमझने स्वरचित 'कंदर्यचूगामणिमें 'यक्षरात्रिको सुखरात्रि वताना है।
- २२, 'आईन-इ-अफ्डरी 'में अञ्चलक्त (१५९० ई.) ने दिवालीके वर्णनमें लिखा है 'के दिवाली कैसोंका सबसे बका त्यीहार है। इसदिन दीपक जला कर त्यूब रीजमीकी जाती है! विधि कार्तिक तु. १२ व कृष्णा १५ बजानेंन कुल मतमेद है। तुथा खेळा जाता है।
- ' २३. 'महोति वीधित 'कालनिर्णय क्षेत्र' (१५६०-१६२०) में, कमलाकरमह 'निर्णयर्षिषु' (१६१२)में और दिवाकर काल 'जालनिर्णय चढिका 'में दीपावली विषयक 'अनेक उद्येख करते हैं।
- २५. दिवालीका उन्नेज अप्रेय केवालीने (१६१३-१८८३) मी किया है, विकर्ण निम्न विदेशवार्षे गिनाई हैं (१) आमोद प्रमोद चहित ज्योतार, (१) विज्युक्ते उत्थावका स्वीहर, (३) मेंट रायरणी बत्तीको देना, (५) वरियोंको दिवाली, (५) कह विश्वयक महान, स्वीहर, (६) आधियानी (१८८०), (७) व्यसीको पुजा, (८) महियोंम दीयक प्रयाह; (९) कतारकको जोदार दिवाली, (१८८८). (Hobson-Jobson, London, 1903, pp 208-309).

२५. वावाशाये ने ' घर्मेलिन्डु ' में कस्मीपूजाके श्वात् कार्तिक गुरू प्रतिपत्को कुनैर पूजा कार्ता छिला है । ( १७६०-१८०६ ई. ).  $^{t}$ 

सन् १८०० के लामन वृत्तेरपुराकामी उन्नेस दिवालीयर मिलता है। हमारे सिचारचे यह कुनेर युवा 'पाराहद्वराण'गत वहार्चाकाही दुकरा रूप है, जो वैष्णवाँकी करमीयुवाके कारण गीय होगाँ है।

द्विषय माराजें दीमानवांके मातः पत्नी पविकों के लान करावों है — नहुवा पत्नीके किये , वह सामनावस्पक हैं। विचाहके पथाए पहली दिवालीप हानाद अपने परिवन वहित पत्नीपाइ हर देरेपले आता है। वह समय कन्माका निता करने मोनान कराता और सक्ष्म्यक मेट करता हैं। वह समय कन्माका निता करने मोनान कराता और सक्ष्म्यक मेट करता हैं। वहन सह उरवे वादी और आयुक्त देता हैं। वीपानवांको प्राव. लान करने हरकोई अपने मिश्रोंके पर वाक्ष्म देखें हैं कि करोंने माहा लान किया या नहीं। आयुक्तका चलतार वान्नुल, मेदा- विद्यापने किया नावा हैं।

इतोराकी गुजाओं (न. १४-१६-१६ एव २१) में राष्ट्रकृट नरेश कृष्ण प्रथम

१. मे, १७ से १५ तस्के उत्सेतींके सिये " Annals " का उत्सेखित स्थान एव 'सारतीय विद्या '( मार्च १९४० ) दु॰ ६६ देवना चाहिते ।

<sup>.</sup> शारतीय विद्या, मार्च १९४७, पू. ६२-६४में विशेष देखी.

३. वहा, पृ. ६९ देनो.

(चेत् ७५७-७७२) की खुदबाये हुने ऐसे ह्यालाहित चित्र हैं, बिनर्में 1धेष पार्षतीके खुआ खेळनेका इस्स अहित हैं। किन्तु उनका सम्बन्द दिवालीसे स्वष्ट नहीं हैं। रै

हव 'प्रकार अवटकके अध्ययनका सार राजकीके रामुख है। इससे सार है कि श्वार जैन 'कल्लाहर 'में म, सहसीरके निवारीतकांत्रकामी किच्छि-माझिक बारि राजाओं दारा दीशोखर मानोका उकेल है, पद्ध कैतेवर शाहिक्सी हवालीका प्राचीन नाम स्वराधि मिकता है। काककाग-क्वार उक्का नाम स्वरूप दिवाली हजा निकासर स्वराधनित है।—

| यक्षरात्रि | <b>बुखरा</b> त्रि | दुखसुतिका                                                                                                       | बक्खरत्ती<br>(बह्धराष्ट्रि) | = दीपाछी                                                                        |
|------------|-------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|
|            |                   | सन् ५९० से ८००<br>के मध्य मुखसुरिका।<br>(नीसम्बद्ध पुराण<br>ब्यादि) (हर्षने दीप-<br>प्रतिपद्धसम्ब<br>स्थिता है) |                             | <br>  ११००-११५९ वे<br>  मध्यपे 'दीपाळी '<br>  नाम हुआ  <br>  (प्रुक्षोत्तमदेव ) |

हतना होते हुमेंगी इन अपने मून प्रगांको खुला छोड रहे हैं। हरका कारण यह है कि जानी अध्ययन करनेके किये बहुत गुजाहरा है। वेन-दिवालीका अध्ययन बेन प्रग्योगें करना गोय है। सम्ब र यह दिवालीका व्यवसीयें क्या रहा, वह जातना जालकक है। यूर्ण अध्ययनके प्रवाहतीं कियों निक्कांत्र राहुना वन करना है अवद्दर दिहालोंको हत विक्यमें और अध्ययन करना जीवत है। हिते हारू

९. जर्नेल ऑव दी शा इंस्टीटयूट, बालाहाबाद, मा. ३ झंड २ ए. २९४-२१५.

### Mahāvīra: His Life and Work\*

By Dr. Bool Chand, M. A., Ph. D., BOMBAY

ि श्री : बॉ : ब्रह्मन्दजीने इस देखमें मः महावीरकी जीवतश्लोकीका मार्मिक दिस्दर्शन कराया है। उनका जिखना है कि म॰ महादौरका जन्म और खाउनपाटन एक जनतत्रवादी समाजर्मे हुना था: जिसमें गहरी मानसिक तथलपुथल मची हुई थी। प्रचलित रुहिबॉके प्रति लोगोंको हासतीय था और सैदानितक सतमेद मस्तिष्टको सग्रद्ध बनाये हये था ! तीसी उससमयके समाज पर शीर्थकर पार्श्वकी धर्मपरस्पराका विशेष प्रमाव वहा हुआ था। इस प्रकारके वातावरणमें तीस वर्षके युवक सहावीरने साधु होना निश्चित किया था। बारह वर्षकी घोर सपस्या और साधनाके परचात् महावीर पूर्ण ज्ञानी हवे-उनकी दवा कोककत्वाणके खिवे अविरठ घारामें वडी-इसख्यि वह सीर्थंकर एहलावे। सब व्यवस्था महाबीरकी अपूर्व थी, जिसमें सुनि आर्थिका-श्रावक-श्राविका समितिकत थे । गृहस्योंकोभी उनके सच्चाँ सन्मासनीय स्थान प्राप्त था । महावीरके सचका हार प्रस्थेक प्राचीके लिये सुसा हुआ था। गुणाँकी सान्यदा थी उसमें। विध्या आचारविचारकी उसमें स्थान मंदी था। ईसरको संधिका क्ली-इर्ता कोई नहीं मानता था। मानव स्थयं अपने भारयका निर्माता और मीचा या। पश्यक्त स्थान मानवीय बासवासय पाशविकताको अन्त करवेसे परिणत हुआ था। महाबीरका जीवन पार्थिवताके "द्वास और शारमाके विकासका प्रतीक था। महाबीरने कमजोरके शोयनके लिये शक्तिसचय करनेको प्रोत्साहन नहीं दिया। उन्होंने समाजमें कच-रीचके नेदमावका, आर्थिक सर्ध्वका और राजनैतिक दासताका अन्त किया या। जैनवर्मके रूपमें उन्होंने क्षेत्रको एक आध्यात्मिक जनतंत्रवाद मेट किया था। उनका सदेश लोकमापामें था। उसमें किसी प्रधानवादी आबद्यबस्ता न थां । स्रोक सीचे तनकी बात सनता, समसता और मानता था । मिन्ने हार दीनदलित और हीन-मलीन, सबके लिये उन्होंने खोले ये । देवतामी मानवके सामने डीव बोबित किये गये । सातमका पूर्ण विकास मानवडी कर सकता है । चारित्रको आधारशिला सहिसा बनी थी। को जितना सर्दिसक या नतनादी अधिक चारित्रवान था यह । जैनधर्मके सलस्रोतका आमास ध्रमण साहित्यमें मिलता है, जिसका विकास बैदिक साहित्यके साथ साथ हुआ । डॉ॰ विदरमांत्रने उसकी विशेषतार्थे बताई थी कि उसमें बाति व आश्रम स्ववस्थाकी उपेक्षा है. उसके बीर केवल देवता या ऋषि न होक्र राजा, विनक या शहरक हुए है। काव्याधार श्राह्मणींकी कपायार्ता न होकर प्रवस्तित कथासाहित्य रहा है। ससारके इस शोकका चित्रण उसमें खब है और सर्दिसा-दयाका परिवादनमी अध्यवपूर्व है। सोह्ययोगके सनुस्य जैनवर्मही प्राचीन वर्म है. जिसके द्वारा वाहिक कान्ति हुई, जिसने वेदिक कियाने मार्वेने अर्थलाका काम किया । ब्राह्मण और श्रमण परम्पराओंका यह समर्प बराबर चलता रहा है। महाबीर और गोबाल हो प्रश्नक धर्मप्रवर्तक है। रममें गरू-शिष्यका सम्बन्ध नहीं था। गोशारचे आजीविक सम्प्रदाय चलारा था। वह निर्मातवाही था। ैनपर्ममें शान. कर्मसिद्धांत, और सबम-तपका निरासा निरूपण हुआ है। शरीरकी दासता

This forms the concluding chapter in a book entitled "Mahävira His Life and Teachings" by Dr. Bool Chand The book is now in the Press

Born and brought up in a Society informed with democratic ethos and in an age of great intellectual stir, social dissatisfaction, philosophical doubt and religious confusion, and deeply influenced by the ethical tradition of Pārsva, Mahāvīra chose, when he was thirty, the life of an ascetic seeking after truth and enlightenment. After twelve years of penance and suffering and rigorous practice of spiritual detachment, he attained such knowledge as was perfect and absolute, and developed such compassion for the afflicted world and strove so much for its redemption that he came to be regarded Tirthankara. Mahāvīra showed wonderful ability in the organisation of his Sangha which consisted of the ascetic as well as the layman, men as well as women. He did not consider the layman as incapable of sipiritual uplift, and, therefore, accorded an honourable place to him in the Sangha. The layman is as important a limb of the Sangha as the ascetic, and it is incumbent upon both to cooperate and push the Sangha forward towards spiritual uplift Mahāvīra's Sangha was open to all irrespective of caste, colour and sex. Merit and not birth was the determinant of status in society. Ability and not sex was regarded as the criterion of admission into the higher order Superstitions, ritualism, and belief in the capacity of gods to help man were discarded. The jexistence of God as the Creater of the world was denied, and man was held responsible for his own fortune as well as misfortune, freedom as well as bondage. Sacrifice of the animal was replaced by the secrifice of the brute self. Mahāvira's life is a symbol of the mortification of the flesh for the development of the Spirit. It is spiritual joy, and not heavenly pleasure, that is worth pursuit. Mahavira did not encourage acquisition of supernormal powers for the victimization of the weak. He prohibited the use of such powers even for self-protection. He disparaged social inquity, economic rivalry and political enslavement. Mahāvīra took it upon himself to work out and proparate a veritable spiritual democracy in the form of Jainism. He delivered his message in the tongue of the speople. He did not like the aritstocratic

aloofness and mystifying secrecy of the Brahmanical thinkers in matters religious and philosophical. There was no need of interpreters of the tongue of gods. There can be no mediator between man and God, Mahavira popularized philosophy and religion and threw open the portals of heaven to the down-trodden and the weak, the humble and the lowly. To him spirituality was not the property of the privileged few, but a valued possession of each and all It is only in the form of human being that the spirit can realise itself. Gods are inferior to the man of conduct. They symbolise only a stage in the development of the spirit. The final development, however, is possible only in the human form. The idea of an over-free omnipotent Creator God and His incarnation is exploded as a myth, and the responsibility of creation is put on the shoulders of those who inhabit and enjoy it. Conduct is judged by the spiritual law of shimsa, perfect and absolute. The means are not justified by the end. It is perhaps with reference to these revolutionary ideals that a modern critic informed with the faith in merciful God, has characterized Jainism as 'a religion in which the chief points insisted upon, are that one should deny God, worship man and nourish vermin'. Philosophy, with Mahavira, is not an intellectual system based on data supplied by psychological analysis, or a metaphysical speculation based on scientific investigation, but an all comprehensive view based on spiritual realization, wherein all other views find proper justification These are, in brief the general features of the message of Lord Mahavita.

The roots of Jamism can be traced out in that floating mass of Sramana literature which developed side by side with the ancient Vedic, and had, according to Dr Maurice Winternitz, the following characteristic features: It disregards the system of castes and ashramas; its heroes are, as a rule, not gods and Rishis, but kings or merchants or even Shudras The subjects of poetry taken up by it are not Brahmanic myths and legends. but popular tales, fairy stories, fables and parables. It likes to insist on the misery and suffering of Samsara, and it teaches a morality of compassion and Ahimsa, quite distinct from the ethics of Brahmanism with its ideals of the great sacrificer and generous supporter of the priests and its strict adherence to the caste system'. 'Jamssm together with Sankhya-Yoga', according to the Dr. Hermann Jacobi, ' is the earliest representative of that mental revolution which brought about the close of the Vedic and inaugurated the new period of Indian culture which has lasted through the -middle ages almost down to the present time'. We can clearly discern in the formative period, nay, throughout the development, of our culture, two distinct ferces, perpetually struggling for supermacy and evolving a more and more rational culture Of these two forces, one attracts us to the spiritual life by insisting on misery and suffering, while the other strives to keep us attached to the duties and responsibilities of social life. The advent of Mahavira and the Buddha represents a period of supremacy of the former over the latter. This period was, of course, preceded by a long period of

philosophical ferment and religious unrest. There was strenuous search for the ideal. Two distinct ways of thought, Brahmanic and Srtmanic, were struggling for supremery and were influencing each other. It was myossible that one should supersede the other. But they evolved a system which had a strong note of acceticient and was predomnantly Sramanic. This was embodied in the 'Catunyāma dharma of Pafréna, and finally developed by Mahāsīta into what is called Jainism. Buddhism too is a similar, though decidely a later, growth with a wonderfully rational outlook. The investigations about the antiquity of Janism are by no means complete. We look to an intenser research for more enlightenament.

We have shown elsewhere the untenability of the fanciful opinion of some scholars that Mahavira was a disciple of Gosal's for some time. Our conclusion is that Mahavira and Gosala did not have a teacher and disciple relationship at all. Mahāvīra and Gośala were just two associated in a common concern, two Sadhakas who lived together for six years in asceticism Later on there sprang up accute differences of opinion between the two. They separated from each other and became irreconcilable opponents, fighting out their differences generally through their followers. After six months from the separation with Mahavira, it is said, Gosala acquired supernormal noners, proclaimed himself a Jina, and founded the order of the Ajivikas. It is also probable that the order of the Ajivikas was already there and Gosala only assumed its leadership proclaiming himself the last Jina. The implication of the doctrine of 'seven reanimations' advocated by Gosala is not very clear; possibly Gosala referred to the six past leaders of the order, and considered himself to be the seventh and the last. The problem is to be studied afresh, and there is every possibility of fruitful result, There is, however, no ambiguity about the central doctrine of Gosala. He was an uncompromising fatalist. For him there was no such thing as freedom of will, all things being caused by destiny which was unalterably fixed. This contrasts strongly with Mahavira's ideal of survana as something to be achieved by toil and labour, and not something to be presented by destiny in due course. There is neither scope nor necessity for voluntary efforts in the system of Gosala We do not know whether the Aprika order survived him for long in its original shape, although a reference to the Ajivika order is found in an inscription of so late as the thirteenth century A. D. -

The Jama doctinie of knowledge is sasuredly a valuable contribution to the epistemological thought. Knowledge is inherent is soul and depends for its expression upon the disentinglement of the soul from the forces that visitate its nutrials capacities. The Kašiyas of attachment and aversion are held responsible for the obstruction of the opacity to know, and its juty, the total destruction of these Kašiyas that the soul achieves 'the blaze of omnassience.' Absolute annihilation of knowledge is impossible, and the-knowledge is in the minimum in the one-estedge organism. Perfection is inchéred

not by adding one knowledge to another, but by removing the cause of imperfection, which consists in the Kasayas. Ignorance is only an incidental effect of a more fundamental cause, namely, the Karma that blurs the right intuition.

The Karma-doctrine is another glorious achievement of the Jain thinkers. Karma is a substantive force, a sort of infra-atomic particles which have the peculiar property of developing the effects of merit and demerit. As heat can unite with iron and water with milk, so Karma unites with the soul'. Life is a struggle between spirit and matter. The material body is to be subdued by the spiritual self. Samsara consists in spirit subdued by matter. Evolution means evolution of the spirit followed, as a matter of necessity, by the evolution of the body. The body is the instrument of expression, and so the perfection of the spirit is synchronized with the perfection of the hody. What controls the universe is the law of Karma. The world is made, not by gods and angels, but by the Karma of the spirits. The history of man is determined by his own voluntary choice. Man enters the world of his own creation and fashions it according to his own designs. He can transcend the inherited limitations by his will and action, and become the architect of his own future The theory of fourteen states in the ascent to the state of final liberation is the logical consummation of the doctrine of Karma

Indian religions lay stress on asceticism and life of negation, and Isinism does so in a special measure. Jainism prescribes even the abandonment of the body in case it fails to fulfil the demand of the spirit. This exposes Jamism to the charge that its ethics is negative and passive, The Jains ethics will not plead guilty to this charge The motive behind ethical practices is that of purging the soul of solfish impulses so that it may realize itself. Spiritual strenuousness, meditation, the freeing of the mind from hatred, anger and lust are emphasized. What appears to be passivity is intense concentration of consciousness where the soul lays hold immediately upon itself. Life affirmation is fraught with more dangers and pitfalls than those of life negation. If affirmation leads to progress, negation certainly leads to peace. World has suffered more at the hands of the progress-loving peoples than at the hands of the peace-loving nations. Jainism discourages aggressiveness, but never supports cowardice. Peaceful courting of death without hatred for the murderers is more praiseworthy than violent defence. The law of non-violence is regarded as the supreme law. Justice itself is judged by this law Consustent application of this universal law of non-violence in practical life exposed Jainism to the ridicule of those who were satisfied merely with the theoretical extolling of the law. Its appeal to the rational minds, however, was great and gradually it gripped a considerable portion of the populace.

Mahavira left the world, realised the truth, and came back to the world to preach it. There was immediate response from the people and he got disciples and followers. Eleven learned Brahmins were the first to accept his discipleship and became ascetics. They were the heads of gangs of ascetics, and as such were called ganadharas. They remained faithful to their teacher throughout their lives. Indrabhūti Gautama was the eldest disciple of Mahavira. He was very fond of his Master, and had numerous intersting dialogues with him. Mehāvira was never tired of answering questions and problems of various types, scientific, ethical, metaphysical, and religious. He had broad outlook and scientific accuracy. His answers were never vague or mystifying. He had firm conviction and resolute will. His tolerance was infinite. He would never surrender a single point in argument about spiritual conviction and ethical conduct Right conduct is conduct according to right conviction Right conviction is conviction based on spiritual realisation. A man of right conviction and right conduct has fear from none and tolerance for all. Mahavira always surrendered his body, but never his spirit. Retention of the spirit demands surrender of the body. Suffering and penance are the conditions of freedom. Mahāvira was a cold realist. He had not faith in warm idealism. He had immense faith in human nature, but he always insisted on vigilance against indolence, physical, moral and spiritual He is reported to have once exhorted his favourite disciple Indrabhuti Gautama to always retain strenuousness in the following words; 'You have well nigh crossed the great ocean Why do you loiter on the shore ? Make haste to pass on the other side. Do not be indolent, O Gautama, for a single moment. Inward strengousness and affirmation of spirit is sometimes associated with outward passivity and negation of life. This is not ununderstandable. Life is an evil so long as it is rooted in desires, Negation of life rooted in desires is not an unsocial act. It is but reinstatement of the society in harmony with the laws of the spirit. It is self-contradiction on the surface for the sake of self-realisation in the depth. In this sense, individualism is not incompatible with social progress. Mahivira was never indifferent to the well-being of his Sangha. He worked strenuously for it and took interest in the minutest details of the organisation. One is amszed to find in him this rare combination of absolute negation of desires and immense interest in action Mahavira was neither a 'delicate mystic' nor an 'energetic prophet'. He was a thoroughgoing rationalist who would have his action on his conviction, unmindful of the context of established custom or inherited tradition. This is the keynote of the personality of Lord Mahavira.

## The Last Teacher.

BY SRI W. Grosse TROTT, BOLINGBON (FIGLING)

थी॰ राजें टॉट मा॰ अप्रेन सब्य विनास्त है। उन्होंने विदेशमें प्रेरित होहर कैतपर्म धारम क्यि है। इस नेरामें सन्होंने रूपनी हाँछने सॉन्सम टॉर्डरहरा निजन हिया है। यह निगड़े हैं कि परमास्ता ग्राहोरने प्रशेर-स्टानते सांच बाड़े था। राणिसार्व सर्वेशेष्ट्र विष्टान है। सुरशास्त्र कल है वह बीर उमसे सबही सामार्थ और सालांजारें पूरी होती है। किनु साल केन पुराईमें फंसा है और मिन्ना निचारपारामें का रहा है। सफियांकी सुप्रतिमोरी नहीं है। अबन्द लीहरी यह मिष्या स्थिति रहेगी, मुलवाहिन को नहीं हो महेकी। जनत्व दम दिर्भनदी बरसना अवस्थक है। राजनेतिक चार्तित उसको बदलनेहे प्रचल विक्रम होंगे। स्वर्टी सुरुगेदार्थे होर विभेवतः स्वतंत्र मारहे व्यववर्तेन नतेत्व है है वह ये महाभारतीत शहिनासे अपने राजनातिकी बतुमाणित क्रें। तबही ठोक्ने चदम, समता, मतर्शहरपुता, टया आहि मादगर्वे १९७१ रॉगी, क्षीर उनसे क्षेत्र प्रती होना। म० महावीरके महान आजरूपने लेटको समना, मानित, ५५ जीर दयाका परिवास हुआ था। स॰ पर्धिनायके टबरान्त व्यक्तिस है पेटान सन्ते एकनेन पाने थे। फन्स दारिय, हुछ, सब, बोक, सन्तन, हैपा, बासना-मबद्दा दुर्माबौँदा स्तन हुरण था। महाबोरको महाम आत्माऊ दिल प्रदेशीका प्रभाव टोव्म कार्यकारी या। तीर्यस्य भगवान्छा सालात् बता देता है: 'सुत कहां है ! ' उनके उपदेशने मुख्यिमंग बनता है ! मान्यदिनसी बह सबसे बड़ा देव हैं। अल्पकारमें हम सब एक दिन ऐदिक औरा समाप्त करेंगे और दूसरा रूम पायेंगें। वह तन्त्र-मरणहा चक्र चलता रहता है। इसका सन्त रम रूपसे प्रारंग होगा है। दिसमें व्यक्ति सुकिमार्गेमें श्रद्धा साता, टसका जान पाता और आचरण वस्ता है। यह मान्य जन्म पुष्प योगमे मिला ई-मीमारयमे सलके उर्शव हुए हैं 1 इस कारसरके। चूने तो दासी पर्यातक रूपना हैं। इसे क्टार टाल्मा ठीक नहीं। स॰ सहाबोरडा कमा सन् ५९९ ड॰ पू॰ हुआ। शीस परिहे - धन हुए तब टन्होंने घर छोडा-साबु हुवे। बगर्ड न्यॉतरू तक त्या और केवता हुवे। सोकश्यिक होकर महाबोरने ३० वर्षोठक धर्मोपदेश दिया। टन्होंने च्हा: शर्दिमा प्रथम धर्म है। जीवोंका रक्षा करना मानवका क्रांच्य है। मानवको सडना है तो वासनामें संदे सीर क्याचीको लोते ] सहक प्रक

Liberation of the soul from the shockles of the body was accomplished by the supreme Lord Maharira, the last of the tweaty-loor world teachers of Janissan. The way of liberation is the greatest of all sciences, the first of all arist, the stainment of every loope, and the fulfilment of all ambutions Because the world is well and the hearts of men are strouded by wrong thinking and groung ideals, there is no place for the science of Liberation. Until that place is found and acknowledged, mankind will be unbappy and continue to live m mineary, surrounded on all sides by suspicion and fevr.

This unbappy state of sfigirs need not continue. Everywhere men are string-through political action-to change the face of the world. I say this to all men of politics, perticularly to the young men of free Index, that jour political theory-no matter how perfect or logical it may appears; empty and without merit unless it has behind it the teaching of ahims alid down by the

The aim of politics, as indeed with all right human sims, is the well-being and happiness of every member of the community. People cannot be contented, either in themselves or with each other, unless they possess the habit of mind which exercises forbearance, trust, mercy, tolerance and the like. Where do we find these qualities? Only in the soul which is fortified by religion and the true spirit of ahims.

The Lord Mahavira, by his great power and soul-force, inspired the soula of entire provinces to heights of pure love, peace, undenstanding and joy unknown in this world since the days of the preceding Thribankara, Lord Pärshvandtha. Powerty, fear, min-understandings, cary, list were all swept ways by the avenue mentations of his magnetic soul. The sight of the Turbankara is a sufficient answer to the question-where is happiness? His teachings constitute the way of Liberation, and are the greatest of all contributions to human welfare. His footpentia-for all to follow-lead to Nivañas, where the soul lives eternally in perfection of joy, perception, knowledge and power.

In a comparatively few years time, the writer of these words and all who read them, will be gone from this world, to be born again somewhere, and again to die. And so it will go on, life after life, endless unless, we make up our minds to believe in the way of Liberation, to learn and acquire knowledge of it, and then to take action to carry out the eternal practiples. This opportunity may not come our way again for thousands of lives, may be for millions of years, because remember the soul is eternal Only in a rare human incaranation does one come across the truth, and even then, many are the difficulties which beset our faith and practice. Even tomorrow may be too late.

Lord Mahāvīra was born in 599 B.C. At the age of thirty years he abandoned the life of the world and became an ascetic. Twelve years later the flood of omnicience swept away for ever the bonds of karms, and his soul perceived all things in space and time.

During the thirty years following, when Mahāvira was a world-teacher, he proclaimed the truth that man is the master of his own destiny-the Jina or conqueror. To refrain from killing and injuring is the only true religion. The foas to be conquered are the four passions of anger, pride, deceit and greed, which are present in the soil. The greatest gift that man can make to has fellow-man and the lower creatures is the gift of protection and safety, that they shall come and go without harm or interference.

To cease causing injury or death to living creatures-this is animsā, the highest religion. Ahmaā is the way of liberation.

# Socialism And Śrī Vīra

By Syr. Harisatya Bhatt' charya M. A.; B. L., Ph. D., Howrah

[आवकत सामाविक विषमता और और यह दिव रही है ! दों० हरिसय भग्नवर्षिकी देस विषमतास्त्र कारण सार्थिक अस्मोकरण बताया है, जो मानवको असंतोप शतिमे सरमा हुना है। भाजना संबर्ष धनिष्टवर्ग और दाँग्र-भारायनके मध्यका है। विवाससे बचनेके लिये मानवकी सार्थिक श्वप्रशिक्तपका अन्त करना होगा । एक ऐसे मानव समावका निर्माण खावस्वक है, जिसमें गरीबसे गरीक्जोमी जीवनविर्वाहको बस्तवेँ जनमतासे मिल सके। डॉ॰ सा॰ उस मनीवृत्तिका बिरोध करते हैं निसमें बताद धनिकोंकी सम्मत्ति डोननेका विचान है। यह तो सोधी तुर हुई। सुरते स्थाई शान्ति स्थापित नहीं हो सकतो । इस मनोबुत्तिका ससरहत रूप साम्यवाद है, विसके सनुसार सम्यक्तिका राष्ट्रीयकरण होना उचित है। सब सम्मति सरकारका होगो सीर सरकार उसका समतुस्य वितरण कर हेगी। युक्पके कतिवय देशोंमें ऐसा हुआ है। परंत इस्तेमी सनस्या हुठ नहीं हुई है। इन देवाँके मानवाँका असतोष मिटा नहीं है। व्यक्तित खादासाओंका होना मानवके लिये स्वामाविक है। उसकी इच्छा और सावरत्रकताको व्यक्ति स्वरही ठीकसे समझ पाता है। अतः मानवपकृति लपनी इस स्वेम्डाइतिमें वाहरका इस्तक्षेप स्वीकार नहीं कर सकती । इसी किये आर्थिक राष्ट्रीयन करणतेमी मानवका असतोष नहीं मिद्रा है ! डॉ॰ सा॰ पछते हैं कि आस्तिर इस असतोषको मेटनेका रपाय क्या है ! और स्वयंही उत्तर देते हैं कि दोर्येंकर महादोरकी जीवनघटनाओंमें यह उत्तर अन्त-हित है। वीर सन्मसेही सतीयां थे-इसरेको चांन इवपनेसे वह दर थे। गृहस्थानी होनेके एक वर्ष पहरेचे उन्होंने खेच्छाचे बपनी घनसम्पत्ति बोटना ग्राह्म की यी शीर दीक्षा समय करने तसके क्वदेमी दूसरोनों दे वाले। केवर ज्ञानां होने पर तो बोरको बन्न और खाहार दोनोंही धनादावर हो गये । वह पूर्ण संतोषां को वने थे । वतः वीरके मादर्शका व्यवकाण वरनेसे मानव संरोपा हो सकता है। उसका हट्य परिवर्तन लावस्थक है। प्रत्येक मानव लपनी साकासाओंको जाते सीर जो उसके बोबननिर्वाहके किये आवश्यक हो, बहहो वह कारने पाए रक्खे-श्रविक संग्रह न करें। उसके संवोषसे समिष्टि संबद्ध होगी और तब मानव सुखो होगा । खतः महाबंगस्का स्वारिग्रहशाहही छोकरो सुखी बना सकता है। —का० प्र०ी

The problem of problems today is how to stop the struggle between the rich and the needy. This problem is troubling and borneating the leaders of society in every country. On the one hand, we have the wealthy section people of this section have plenty of food, clothing and lodging; enough of provision for the future and bink blances to meet any extentibulities. Yet each they bardly contented; they are struggling hard to augment and increase what they have had, struggling restlessly, never caving to think where they would stop. On the other hand, there is the aweating mass, toding and molting for scanty meals, hardly sufficient for keeping their bodies and souls together. In writer they have no warm clothes, in summet, they have got to submit the oppressive beat; and in the rainy season, showter and thunder hig ruthlessly

on their bare basds. There is, again, a third class of men, the so-called middle class people, whose lives are a continuous tale of wee and discontent; in society, they have got to put up the appearance of the wealthy section of the community, whereas, in reality, they are as poor, if not pooper than the labour class. The condition of a middle class man,—a 'Bhādra,bol' as he is ordinarily called,—is really a miserable one, in as much as in addition to all the difficulties of a work-man, he has to struggle hard cease-lessly, for passing for what he is not.

Really it is a strange time, we are living in !

Is then the world leading towards a ruin? The answer is assuredly "Yes", "Is aboutton of the megualities is not to be found and world out as soon as possible. There can be no difference of opinion about this that the solution lies in the establishment of a social order in which articles of livelihood will not be beyond the reach of any of the meanest in any way. In other words, the state of the society should be made such that the poor in it would not be deprived of their meals and other necessaries of life.

The extreme revolutionary view in this connection has been that the needy and the hungry,-the exploted mass, should openly use up and snatch away the riches of the rich, by force. This may be one way of doing away with the inequality of the wealth-distribution, but this would be temporary solution after all and can only establish a regin of terror.

A more reasoned-out and circumspent suggestion has been to vest all wealth in the state. It is said that if this measure be fully worked out, it would take away the excess wealth from the hands of the rich and distribute it among all the people equally and in accordance with their needs, irrespective of their ranks, status and tradition. This is not the place to make a critical examination of this view. This suggestion is said to have been acutally worked out in some of the present day European countries, though the considered opinion of many is that even in those countries, the carrying out of the measure has not yet reached compeletion, but is still in the stage of experimentation.

One thing that is often urged against the shore measure is the apprehenout his it would bleve out all feelings of individual freedom. In a country in which the state determines what one is to do or not to do or how much one is to get, the individual has not liberty of action. And a man deprived of his freedom of choice and action is in no way better than a conscious automation.

The question thus recurs;-How to let the poor live and yet, not to interfere with any one's liberty?

One of the founders of the present day socialism suggested that every man at a certain stage of his life should say it to himself,-"Here I will stop; that which I have already earned is enough and I shall not try to get more." This suggestion is certainly good If followed, it will stop wealth from going into the hands of those who have already got much of it and afford opportunities for earning it to those who have real needs of it. In a word, this suggestion leads to a solution of the scate economic problem which faces the human societies of to-day The difficulty, however, in the way of this undoubtedly salutary suggestion is that an ordinary man will not halt from his money-making pursuits, if Otte interference or any pressure of the sort from outside be not brought to bear upon him.

What, then, is the way?

We think that the life of the great Jama Teacher, \$M 'Vira will abow us'
the way, where the heretofore suggested ways have seemed to be either ways or but momplete ways. And here my jama friends will kindly pardon
me, if 1 refram from looking upon the events of the Arhant's life from the
usual religious standpoint but view them m a firmly social and economic
perspective.

The remarkable points in Sri Vira's life are (1) that he from his very childhood was of an extremely unaggressive and non-acquiring disposition; (11) that for one full year before his renunciation of the world, he was giving away all his wealth and that at the time of his taking to an ascetic life, he distributed the very clothes and ornaments which he had on his body; and (iii) that when he attained the final self-realisation he went on without any food or clothing whatsoever (as the Digambaras say) or atleast reduced the claims of flesh to their minimum point (as the Swetambaras say). The first of the above points in Sri Vira's life is the sought-for clue to the possibility of a sensible man's refraining from further acquisition of wealth at a certain stage of his life. If a socialist-minded man is to stop from money-making pursuits and if the state-interference or out-side pressure in this matter is undesirable, then the urge must come from within. For the socialistic self-control, the background of non-avaricious disposition is psychologically necessary. This spirit of renunciation was a marked trait in young Sri Vira's character and made it possible for Him not only not to hanker after worldly possessions but to give away even what he had, as noted above as the second remarkable act in His life That first point in Sri Vira's life, viz, a non-aggressive disposition from his childhood not only prepared the way for his later liberal note but saved his freedom and this is the most important thing here to note, He gave away all that he did not want, not because he was compelled to do so by any out-side authorities but because of his own free will and choice. The life of Shri Vir thus teaches us a lesson which the modern Socialism would profit by always remembering, that in order that a human being may valuntari-It consent to and work for an equal distribution of wealth, his character and not a erely the external atmosphere and the outside circumstances surrounding him, si ould be built up in an appropriate manner.

The second and the third points in Sci Vira's life which we have described above illustrate the scendist ideal and attitude as brought into actual practice. Indeed, they do, so in a far more thorough and positive way than the conduct of a confirmed socialist of today. The latter would be satisfied with an equal distribution of the necessaries of life among the members of his society and he has always a lurking desire in his mind for getting more, provided the social distribution made it possible. But Sri Vira's act, conduct and practice went much farther than that. He actually gave away all that he had, keeping nothing for hamself; he reduced his necessaries to their barest minimum, - in the words of Thomas Carlyle, made his, "Cisim, of wages a Zero" literally. And he banished from his mind all traces of the desire to earn or get possessed of more. Thus it may be said that if the motto of the socialist is to 'live and let hive 'to Sri Vira the idea of preserving his own life was perfectly foreign and the question of letting all beings ("he whole sentiment creation"—I. P. Mull) was the sole and the all important one

This practice of absolute resunciation, as we find in Sri Yirk's life, should not be thought of, as of no practical utility. To us at appears that this spirit of resunciation is the indispensable pre-condition of the reshestion of the socialist ideal. It is true that the people of this materealistic age would not be able to practice renuncistion to the extent and in the manner, done by Sri Yirs. But unquestionably, He is the transcendant ideal, to be followed as much faitfully and as much closely as possible. It is undenable that some amount of renunciation or 'Apargraba', as it is called in the Jain Ethics, should be the fundamental principle of all socialist philosophy and 'Biogopabloga Parmaina' or the progressive minimisation of one's needs as well as 'Digyrata' or systematic limiting of one's spirit of activities are the basis of the socialistic course of conduct. Sri Vira's life shows the fundamental principle upon which socialism is to be founded and the way in which its min and ideal can be progressively worked out.

#### Lord 'Mahāvīra.

By L. A. Phaltane, Esqr. b a., ll. b., Pleader, Islamfur (Satara).

प्रस्तत लेखमें श्री फलटणेजीने म० महावीरके जीवनको निवेचना लपने दक्षिकोणसे की हैं। महापदमुद्धी सार्थवता लोकपर उसके प्रभावसेडी आकी जाती है। जगतीमें हिंसा और अहिसाका संघर्ष बराबर बलता रहता है । जब हिंसारे राज्यमें दुखशोक वह जाते हैं, तब महापुरूप कीक्सें नसकते हैं। प्रथम तीर्थकर ऋषमदेवने पहले पहले क्ष्योध्यामें अर्धिमा धर्मका प्रचार किया था। तपारत शन्य तीर्वकरोंनेमां उसका प्रचार दिया और वह दूर देशोंमें फैला । क्रमशः जैम धर्मका केन्द्र पूर्वभारत -- बिहार और बंगाल हुआ । तीर्बंकर पार्श्वके पहलेले वह इस प्रदेशमेंभी स्तप्रस हुआ । हिंसाकी मान्यता सोगोर्ने वहीं । बनारसमेंनी हिंसामत फैला पार्थको नगर बाहर कमठ हिंसक नागग्रह करता हजा मिला — पार्श्वने उन दोनो नागोंको वना दिया था । साधारणता वे नाग वज्ञ वर्यायके सर्व माने जाते हैं । हमारे विचारसे वे नागकोकके मानव थे — तभी हो वे पार्स उपर्धाको सेंटनेके किये आये थे। यह हिंसामत बौद जीर जैन शास्त्रोमें " मार " नामसे अभिष्ठित हुआ है। स. पार्श्वने इस हिंसाके मतपर विवय पाई वी. इसलिये ही वह " मारनिव " बहुलाये वे । पार्श्वतीर्थकरके वस्रात जल करू बोतनेवर यह दिसामत फिर जोर वस्रह गया । यह पर्य बन्य सत प्रवर्तक उससे मोर्चा हेनेको खागे खाये — किन्त ने सायसमेंडी तर्क-विदर्क इरहेमें छटे रहे । ठोकमें अज्ञान और असतीय बढता रहा । इस दवनीय छोकस्थितिमें म. महावीरका जन्म हवा । मामवसमानका क्षामुख्यूत सुधार करनेके क्षित्रे वह सुनि हुने और बारह वर्षोंकी साधनामें जन्होंने घोर तक्त्या की । वह सर्वन्न हवे । कैसी थी वह तक्त्या ? हुछ ज्ञात नहीं । स. सहावीरको तसके निकटतम शिष्य गणधरमी पूरी तरह समत नहीं पांचे थे। श्रदः बाह्य वातावरणसे इस प्रश्रका उत्तर पानेका प्रवास उपेक्षणीय नहीं ! क्या महावीरका सदेख आक्षास्वातच्या वा साध्या-रिसक मिक तक सीमित या सथवा जीवनकी सन्य क्षेत्राओं है किरोभी बार तक्कीशी था ? क्या महाबंदिने तरकाक्षेत्र समाजवा कौष्टिक और पारिकोविक समन्वय दिया था ? यदि दिया था तो किस रूपमें है इन प्रश्नोंका उत्तर क्षमी तक कहींसे नहीं मिला है । महापरकोंको समझना सगम नहीं । उनके एक गणपर मोहित होका मानद अन्य गणोंकी नहीं देखता । अतः सतका मध्य अध्ययम अमेक्षित है। महावरिक उपरान्तकालमें क्रानेक मंदिर, विहार, स्तूप, मूर्तिया अद्भत क्राने वने जिनको देखतेडी वनता है । और विविध विषयोंपर उच्चकोटिका साहिस्वमी स्वागवा । देखरी बढे २ राजा महाराजा और सेटलाहुकार हुवे जिन्होंने भारतका नाम विदेशों में चसकाया । लोक भारतवर्षको आदर्श देश मानवर यहाँकी यात्रा करनेको सालावित हुवे । देश खुव समृद्धिशाली हसा । पूर्व-महाबीरका भारत ऐसा नहीं था। पहलेकी कोई मार्मिक साहित्यरचना और मोहन कका नहीं दिसती । यह सब महाबारके सदेशका विशासता और उपयोगिताको सिद करती है । जो सत तब नसे उनमें जैन और बौदही होय है । दोनोम साम्बमी है । सातवी स्तीसे इनमेंमी सूचर्य वसा दा । सतः महाबीरते जीवनके किसी पहलुको सञ्चता नहीं टीटा या - वह सामबससाजका सबेतीसद हित साधनेके लिये अवतरे थे । येद है कि उनके ऋषितिध्योंने खाच्यासिक शिक्षाके खतिरिक उनकी क्षम्य शिकाओंको सुरक्षित नहीं रक्का-अन्य शिकारों हाह हो गई। इकीरा ब्राहिस्थानोंमें वकाओंकी दीवारॉपर मानव जीवनकी जो ठीलाये उत्कीर्णकी हुई मिलतो है उनसे स्पष्ट है कि सामबकी सामानिक, सार्गिरिक, सानिक कौर आप्याजिक उसकी और विकासका रूप स. महार्थिरको विकास स्थापित हो स्थाप है। इसमें मानव गूर्ल विकास हुआ है। सामान्य सामान्य मानव ग्रांत को स्थापित सामान्य साम

Hardingers of peace and happuness, restorer of harmony and goodwill in a place filled with neaccurty, strie and volence and ameliorators of the discordered condution of the world may be the discription of the great men like Lord Mañavira and Bhagwin Buddha who were the greatest personages in India about twenty five hundred years ago. In this article I propose to write so to what I think about the teachings and works of Lord Mahāvira, the propounder of the Jain religious.

The nature and extent of greatness or otherwise of a personage is to be measured from the influence be exercises and the print he creates upon the people of his times and leaves behind him upon the succeeding generations. A great man is be who is able to transform the whole face of the society and mould the same in the direction of the principles of his teaching. When the spirit of social life ebbs and the sands of sorrow and unhappiness begin to sorrch the masses touling in the sun and when the life of the society gets corroded by false and muleading ideas, then arises an occasion for the rise of a great man by whose solvice, order and harmony are restored in the society.

The experience shows that the forces of violence and those of nonviolence are in constant struggle with one another. The secredency of the principle of non-violence ensures peace, prosperity and goodwill in the society, while the principle of violence, secouring an upper hand brings bloodshed, poverty and innecentry of life. The principle of Abinasi (non-violence) was first preached on the Indian soil in the city and province of Ayoddy's by Lord Rishabbadeva, the first Tirthankars of the Jianas. Many Tirthankars who followed thin carried the message of love to countries fir and wide. But the centre of Jiana religious sectivities gradually drifted towards eastern India (Puva Ebarata) Bihar and Bengal In this eastern part of India also the Same of Jianass had begun to burn with dim light for a very long period previous to Lord Farsbra During that period the religion of violence had enined so firm a ground on that part of the country, that that religion had actually reached the city of Benares ( Kasi ) where Lord Parshyanatha was born. The story goes that while Prince Parshvanath was taking a stroll outside the town of Benares an ascetic named Kamatha was observed by Him ready with preparation to perform a Naga sacrifice. The ascetic was called upon to open the bundle of wooden logs which he had brought for the sacrifice, where-upon it was found that the bundle contained two young Nagas who were released by the Prince. The Jama tradition asks us to believe that the two young Nagas were two young serpents but it appears most probable that those two Nagas must have been two children of Naga tribe for later on when Lord Parshvanath entered upon a life of penance, these very Nagas are said to have come to His rescue when He was being troubled by the ascetic named above. This cult of violence was called a religion of Mara in Jama and Buddhistic scriptures and as Lord Parshva secured a victory over the religion of violence He was called 'Marajit' conqueror of Mara (सारवित सोसवितिवास Mārajillokajjit Jinah = ' Jina is a conqueror of Māra and a conqueror of the people,) Some years after Lord Parshvanath this religion of Mara again raised its head and began to gain ground on the Indian soil. A re-action against this violence cult had already set in and about the time of Lord Mahayira there had arisen several teachers, who were doing their level best to combat the evil. The Buddhistic records give us to understand that cowheads and shepherds were compelled to give their animals in bundreds to be slaughtered by the kings and chieftams in their sacrifices in the name of religion. The country was full of small petty states which were always on quarrelling terms with one snother. Life had grown most unsecure and fraught with great difficulties and sense of despair was prevailing all over the country, At this chaotic juncture of time Lord Mahavira was born He made a survey of His times; renounced his worldly life with a resolute purpose of modelling the whole society, went through a long period of twelve years penance, during which He performs great austerities which resulted in making Him a possessor of complete knowledge, power and bliss and then set out preaching His Gospel to the world So great were his austernies that he had conquered His passions and moved about without any garment on his person What was the nature of H1s ansterities and what were the particulars of His meditation or thinking, no religious book is able to say anything. Though His tenderness and compassion embraced all forms of life He was so grim and unapproachable that His word was taken as final, nobody questioning its correctness. It appears that even His closest disciples the Ganadharas-who were considered the next in greatness to Hum have not understood Him in all the details of His being. Many times circumstances speak more eloquently than the books themselves. We have, therefore, to atudy the circumstances of His times and of the times after Him and form an idea for ourselves as to what must have been the full and true significance of His entire teaching.

Was His preaching confined solely to the question of the emancipation of the soul? or was it all-wide embracing all modes of life and forms of being? Was He able to effect harmonies adjustment between temporal and spiritual upkeep of the society of His times? and if so what was or must have been the form and method of His preaching? Nobody has, upto now to my knowledge, trade to approach this subject in this way.

Greatmen, it is well said, are generally not understood. The various phases of their activities are so bright, dazzling, comprehensive and far-reaching that the ordinary man is unable to perceive, understaid and digest all of them at once Man's vision is dazzled even by one phase and the result is that all other aspects pass away unnoticed Under such circumstances instorical perview of their activities and their consequences become more effective and important.

Indian history stands divided in two big periods-one that passed before Lord Mahyaira and the other that followed Him. Best carvings in hills and dales which baffle the understanding, skill and workmanship of the present day, stupas and monuments and images that mount into the air, and best literature on varied subjects, appeared in the latter period. Great emperors, warnors, merchants and religious men flourished in the latter period and rais. ed the name of our country in the eyes of the foreigners making them look to Bharatvarsha as an ideal land fit to be visited for both temporal and religious education. The country rolled in opulance owing to great commercial activities carried on in this country and abroad. Compared with the above what was there in India in pre-Mahavaira times A long period preceding Mahavira time was a great void having no literature, no specimen of workmanship, no merchantile activities and no individual who could show his greatness or valour to the foreigner. Be it remembered that the sons of Magadha and Kalinga in post Mahavira time rose to greatness and ruled over India and outside countries securing permanent colonies for the Indians in countries outside the limits of Arvavarta. Before Lord Mahavira began to preach his gospel several teachers had opened their schools and were trying to explain to their small clusters of students, their views as to how to solve the knotty problems of their times. But they proved a best debating societies providing an intellectual recreation to the participants The names of all of them have fallen into back grounds and only two personages Bhagawa Buddha and Lord Mahayira came into prefront. It has the he remembered that Buddhism and Jamism are not far removed from each other. Groundwork upon which they stand is the same. Really speaking Buddhism and Jamism worked hand-in-hand like sister religious practically note the seventh century A. D. when animosity between them began to annear. The word Jina (जिन) is applied to both Buddha and Mahavira. Both of them are described as Mārajit (मारजिल्). There are some minor differences between the preachings of two and those differences might be

attributed to imperfect understanding or sectarian bigotry of their disciples. All the above aspects have to be considered before forming an idea about the mission of Lord Mahavira. This shows that His teachings embraced all the activities of the life of the country temporal and spiritual. He infused into the society a new driving force, the result of which was that the whole country rose up, awakened as one man, possessed with all qualities necessary for making himself and others happy in all walks of life and beyond Lord Mahavira and Buddha were the hearers of light which dispelled the darkness in India and elsewhere. It is a most unfortunate matter that His close disciples did not think it wise to reduce His teachings verbatim in His life time as Boswel had done in the case of Doctor Johnson. The idea of reducing the teaching of the Lord to writing grose some generations after the final beatitude of the Lord, and those who set upon the writing of the teaching were ascetics whose goal was to secure emancipation of the soul. The other aspects of His teaching were lost sight of Hence the tragedy

Cave-carvings of Ellora and other places have appeared in post-Mahāvīra time as a result of His teaching What should be the social, physical, mental and spiritual-development of man and in what way man should look upon himself and other creation, appear clear from the figures carred out in those carvings There the man appears as the best developed model figure becoming with strength, humility, grandeur and serenity, having all shout him abundance of material property. This, the carvings say, was the teaching of Lord Mahavira This may be described as an all embracing blassfulness, vigour and plenty. The author of Suprabhat-Stotra (सुमनात स्तीन) describes Lord Maharira as Syadvadasüktımanidarpana Vardhamana (स्याद्वादस्किमणि दूर्गणवर्षमान) He was like a polished micror explaining Syadvada or the theory of allsidedness. And unless the theory of Syadwada of Lord Mahavira is understood in the above light it cannot be properly understood at all. 'Renunciation in plenty' or 'renunciation and fellowfeeling with an ability to create an atmosphere of plenty' was the essence of the teaching of the Lord. He directed the society which was rolling in hatred, violence and in self-killing activities towards non-volence, agricultural commercial pursuits, sculptural and Internry arts and foreign religious and temporal activities with which the spiritual emancipation was beautifully combined.

It is said by many that Lord Mahariar was the greatest spokesman of the dactime of Ahina's. This is true no doubt but what He primarily taught was how man was related to man, the sub-human, and the non-living would and low be should be be not morder to entrient himself from the bondage of the non-oull, without causing any herm to the worldly things about him. There were several ofter thinkers in those days, who were trying to mould the society with varing success. But one of them appeared to have possessed any formula which nould colve all problems of lafe and matter, maintaining complete consistering all ones.

The most important principle tsught by the Lord is contained in the following sutra. जीवाजीयासम्बद्ध संगरिष्यामाझास्त्रवस् ।— त्रवायसूत्र, प्रधमोऽध्याय सत्र १

Jīvājīvāsrava bandha samyara nirjarā mokshāh tatvam,—Chapter I Sutra 4 Tatwārtha sūtra.

Meaning:—The truth lies in understanding how the non-living element enters into the living element, remains there, how the entrance is to be checked, how the non-living matter is to be purged and how the soul (living element) is to be made completely free.

This sutra, if explained and understood in all its perspectives is capable of affording all solutions which would explain the relation between man and man, man and universe and the living and the non-living. To understand and to believe in the inter-dependence and nature of the living and non-living, as explained by the Syadvada method of Lord Mahavira is called 'right faith' (Samyak-darshana सन्दर्शकोन) according to lamism, and to acquire correct knowledge based on right faith, and action or conduct according to that knowledge are respectively called ' right knowledge and right conduct' (सम्बद्धान and सम्बद् चारिन्य Samyakajñyāna and Samyaka chārstrya). These three together lead one to liberation and save one from the sorrow of this sansara. But the disciples, who were in close contact with the Lord, being the students for soul-emancipation only, these principles were construed in the light of renunciation only and were not used for the interpretation of the various knotty problems of actual life. Hence the present Jama sages appear to be altogether aloof and hostile to social interests. In this way the best and the most enthusiastic brains of the society have fallen out of the society and have become of very little use for its guidance and for amelioration of its condi-

The principles of Lord Mahāvira as gathered from the effects of this tracking show that mea was made the prot round which the whole of His teaching was moving. The stea, which is governing the amolds of other religionant that there is an unknown force or entity by whose favour or displeasure the whole universe is ruled, was unknown in His teaching. In addition to the school of sections there must have been started other schools which were meeded to ensure the social upkeep solidanty and harmony but as no attempts were made to reduce the teachings with regard to these other schools we do not know anything about them in book-form.

On attaining proper or right knowledge (\*urugara\*) (Sumpalapjana) after completely mastering right fath and on right translation of the same into conduct concerning sell and the secrety, the mind becomes full and endowed with qualities creating perfection in it and then the mind refinite or ween away from the tendency of cusping injury to another and this is called the vow of Ahimsi or non-violence, which is the first of the five vows according to Jainism. The remaining four vows namely the vow of truth, the vow of non-stacking, the vow of celibary and the vow of non-attachment to material things sumbarly arise and carry great weight in Jaina thought. Mere reirining from cassing harm to another does not by itself, bestow any ment on the individual and this is made evident by the Shaktus which say Pramadalipalinaryaparopanam himsa (Amargamanaritaniem). Vuolence is that which is caused by pramadali i e. under the influence of passion or negligence.

This would indicate what was originally conceived by the term Ahimsa or non-violence.

By application of the new method shown above we have been able to form some idea of the activities set in motion by the Lord for the readjustment and development of the society of His time: We have now to see what might have been the sources from which He might have collected the information necessary for the purpose of His activities, We thank that the conditions of the powerace of Ayodhys at the time when Lord Risbablandera inaugurated His reforms in that province were similar to the conditions obtaining just before Lord Makavira started His mission. Ackärya Junsean says in his Makāpurām sa to what was thought by Lord Rishabhatera at that time :—

## पूर्वोपराधिदेहेपु वा स्थिति; समबस्थिता । साच प्रवर्तनीयात्र सतो जीवन्त्रम्: प्रजा: 🏻

 Purvāpara Videbeshu yā sthitih samavastbitā Sādya piavartnīyātra tato jivantyamūh prajāh

Meaning:— The condition or civileation which was existing in Bast and West Videl countries must be brought into existence in this country. Then alone will these people lire. Having thus Lord Rushabhadeva introduced into the country of Ayodhyā all the cultural reforms which were existing in Videla-sphetra. Similar inference can be drawn as regards Lord Mahavīrā siso.

It is wellknown that long before the time of Lord Makistics the Phonicians of the wate great experts in merchantile activities and were carrying on a big carron traffic from Egypt to the Indian border, where two they had a seat of their culture in Mahenjo-Duro and Harsppa. The Egyptims and Mesapotenisms were famous for their scingitural aris from very mainta times. The science of astrology had attained a very high stage of perfection in Mesapoteman provinces. Circumstances were happening in Persa and in the neighbouring countries to her west which culminated in eablishment of .empires there. China had secured James a great industiled country. These circumstances must have been, safficient for the-quick, understanding of Lord Mahāvīra. It appears that Lord Mahāvīra took advantage of all those happenings outside the borders of Arvavarta and introduced them in this country adding to them His principles of Non-violence (Ahimea), non-attachment (Aparigrapha) and Syadvada and thus raised Aryavarta far above the level of the adjoining countries. Unless this is so construed how can the long period of twelve years of His penance and austerities be explained? His disciples, being altogether ignorant of His previous preparation and what was going on outside this country looked upon Him with astonishment and wunder when they noticed the numerous activities emanating, as if, by magic from Him and in the midst of which He remained altogether unattached and took Him to be omniscient. He appeared to have discouraged the ancient and time-honoured system of yakshas and encouagred the orders of Shramanas and Yatis The Shramanas were required to approach every layman who was to be actually taught by them by taking pams (shrama=to take pams) and Yatış were saddled with the duty of raising the standard of the householders (yat = to strive ).

His emblem was lion. This was perhaps the indication that the non-violence which He preached was the non-violence of the brave and not of the coward.

It has already been remarked above that before Lord Mahkvira and Gautama Buddha began their preaching, there had arisen several iteathers who had their own schools. Each of those teachers had his theories about boul, God, matter, predestimation etc. many of which looked most inconsistent and apparently mutually destructive. Gustama Buddha appeared to have got tired of the intrincicies and destructive. Gustama Buddha appeared to have got tired of the intrincicies and destructive. Gustama Buddha appeared to have got tired of the intrincicies and destructives of those theories and exhorted has disciples not-to worry about those decisions as to have Man can be made happear. His was a religion of a kind question as to have Mah wins, on the other hand, approached those theories from the Spädwäla point of view and without destroying or ignoring any of them. He collected together the best of them all and built his eddice of all-sided religions. He gave Spädwäla mode of reasoning to the world.

Full and complete knowledge based on right fauth and translated into right conduct coupled, at the same time, with complete non-attachment to non-soul matters was considered by Lord Mahkiwit as a condition precedent for the final release of the soul from the bondage of worldly life: while notions regarding soul, matter, universe &c. speparing in the Buddhistic canonip being dubbous and uncertain, the Buddhist school does not appear to have considered that complete non-attachment to wouldly matters was essential for the attainment of Nursians or final beaturde.

# The Significance of the Name Mahavira-

BY SRI KAMTA PRASADA JAIN, M. R. A. S., ALIGANJ.

[ जसूत केटमें एसने वह निरंत दिशा है कि वापी शी-मन सोर्थक्स नाय पर्दमान था, वस्तु जस्ते अधिक स्वासंके समार्थ सामार्थ है है। अनार एममें मुग्त कारत उनमें सिद्दीन ही बी। इस्ते उनके दोस कराते हैं भी। इस्ते उनके दोस कराते हैं भी। इस्ते उनके दोस कराते हैं पर है। सामार्थ उनके अपने मनितार प्रदार हरा। वीपार्देन गिंक्स उनके उनके सामार्थ उनके उनके सामार्थ उनके उनके सामार्थ उनके उनके प्रदार है। वीपार्देन विकास उनके सामार्थ उनके उनके प्रदार उनके प्रदार विकास उनके प्रदार जी प्रदार वोच अपने प्रदार जी प्रदार वोच अपने प्रदार उनके प्रदार जी प्रदार वेच अपने विवास और परिवास उनके व्यवस्थ विवास और परिवास उनके व्यवस्थ विवास और परिवास उनके विवास और परिवास उनके व्यवस्थ विवास विवास और परिवास उनके व्यवस्थ विवास विवास और परिवास उनके व्यवस्थ विवास विवास और परिवास उनके व्यवस्थ विवास और परिवास उनके विवास और परिवास उनके विवास और परिवास उनके विवास और परिवास उनके विवास विवास और परिवास उनके विवास व

The last Tirthankara of the Jainas is generally known by the name Mahavira. Few would suspect that Mahavira is not His name of birth. His parents, Ksatriya Suddhartha and Ksatriyani Trifala Privalarini fixed His name as Vardhamana, because with his birth the wealth and prosperity, fame and mern of the Jaztra clan and of Kundagrama increased. He is called as Śramana Vardhamāna in canonical Jaina books 2 Yet He carned the name Mahāvira and came to be known as Tirthankara Mahāvira. Tradition however, makes it clear that his other names besides Vardhamāna, were Vîra, Mahavira and Attvira-Mahavira The Charana ascetics gave Him the name of Sanmati, because they foresaw a great intelligence and Teacher of mankind in him, Whose mere look dispelled their doubt and ignorance,3 Indra, the celestial lord, was pleased to see the child Vardhamana, in Whom he saw a true Hero and he called Him by the name of VIRA . Once Indra was praising the great courage of Vira Vardhamana, a celestial being namely Sangama, took fancy to test it. Prince Vardhamana was playing with His companions in the royal grove, Sangama Dova appeared there with its superhuman powers in the form of a huge cobra Companions of Vardhamana took to their beels seeing it, but Vardhamana was calm and quiet. He show-

I Aiagarkavi, Mahāvīra-caritra, Sarga XVII, Sl. 91 & Kalpasūtra, 32-80

<sup>2.</sup> Kalpasūtra, 32-108; Uttara purana, 74.276

<sup>3</sup> तसदेहमतेवाम्मा नारवाम्ना स्व मीचेदाः। बहत्वेष सम्मतिदेवो मावीति समुदाहतः ॥ ७४ ॥ २८३ ॥ —उत्तरप्राणः

<sup>4.</sup> Ibid, 74.276.

ed no tinge of fear. Cobra used its all feroclous strength to subdue the hero Varidhamina, but it happened otherwise. Having been subdued by the great strength and courage of the Jilitin Prince, Sangama the celevital being appeared in its true form before Varidhamina and paying homage to the Conqueror, called Him by the name of Makhvira (the Great Hero).

In fact Prince Vardhamana possessed an unique supreme personality. A great scion of Justra Kaatriya clan, born among the free people of the great Vajjian republic, He was brave and virtuous, pious and chaste and cherished a very great tender regard for causing good and no harm to every living being. He saw around Him great wrongs in each and every walk of life and could not sit idle at home, enjoying sensual gratification A youth of thirty as He was, He showed great courage in renouncing world? and He underwent all sorts of hardships and sufferings for full twelve years. Once He was standing silent merged in deep and pure meditation in the cemetry ground of Uliain, the Rudra couple happened to pass by Him. Stark naked as He was, the couple took ill and caused all sorts of sufferings to Him, which He bore with unflinching courage, peace of mind and immense love His forbesrance and love appealed to the heart of Rudra, the ferocious, who fell in His feet and begged pardon for his misdeed Nudity is garb of Nature. Passions make people sinful and they abbor audity, hiding sins and shame in the deluding garbs of etiquette. Rudra's heart was not pure, but he took no time to make out his mistake and he paid homage to the great hero Vardhamana Out of gratitude and in order to declare in the world, the greatness of the hero, he called Vardhamana by name Ativira Mahavira ( the Greatest Hero among the Great Heroes ) Such is the traditional account about the different names of the last Tirthankera which is sufficient to satisfy a true believer But the fact that the Lord came to be known singularly by the name of Mahavira must have a great signi-Scance hidden in it. So Let us try to have a glimpse of it.

We are told that Here (VIRA) He was, because He made one and all

<sup>5.&#</sup>x27;' विकृतमायस्यामीनियिः मननकायसः । स्तुता मनवान् महायोर हरियाम वकार सः ॥ २०५ ॥ ७४ ॥ उत्तरपुराण

<sup>6</sup> A reference of Varidhamana's great personality is made in the famous inscription of Hathigumpha cave

<sup>7.</sup> Kalpasütra, JS (SBE), Pt I, pp. 260-262 & Uttarapurāna, Sarga 74.

<sup>8 &</sup>quot; लय स्वावित् वेदः समावेत्स्यर्थकः । स महाति, महावोत्तस्य कृता विवेदाः सुतीः ॥ ३३६ ॥ ५४ ॥ त्यारपुराण. See also Asara-Koos, loc. cited; XVII, 126

<sup>9</sup> ¹ गिरसंबयकरो विचिरो, महाव्यारी विद्यवनो । राम-दोव-मधावीरो धम्मदिलस्स धारको ॥ १६॥'— क्यायव्या, इ. ७३

free of fear and danger 9 One cannot be the follower of Mahavira unless he becomes Nissanka (fearless) and Nikkanchhi (conqueror of desires) to the hest of one's ability 10 But Varddhamana was not only a hero, rather He was great hero among the heroes Well, now let us see here, who should be styled a hero in the true sense? Generally courage, boldness and bravery for the right cause is passed for beroism Every nation have heroes,heroes of war, science, patriotism and religious fervor. But the condition for being a true hero is to subdue and conquer one's own Self. In Indian Sanskrit literature four kinds of heroes are described, namely Heroes (1) of religion Dharmavira, (2) heroes of compassion Dayavira, (3) heroes of genrosity Danavira and (4) heroes of battlefield : Yuddhavira. 11 The Iamas also name four kinds of heroes, i. e. those of compassion, penance, generosity and battlefield 12 This classification is based on merit and the amount of bravery and selfdenial required in the performance of the right deed for the good of all. True herous hegins with Dharma or compassion, for heroism has been regarded as the generosity of the highest order. Prince Vardhamana possessed a noble heart. He was courageous enough from very boyhood to speak truth, to stand by the side of just and to resist every temptation. Mars (cupid) aimed at Him his full-fledged arrows, but they were of no avail near Him He became Marajit, victorious over cupid and a great hero of Religion "Thus as hero at the head of a battle, He bore all hardships and remaining undisturbed, proceeded on the road to Deliverance Understanding the truth and restraining the impulses for the purification of the Soul, He finally liberated " 18 Hence a great Ksamasura and Tanasiira He was.

Undoubtedly Miniavira Vardhamāna figured as a supremely gifted Kastnya Teacher and Leader of Thought, Who gathered unto Him many men and women and was honoured and worshupped by many hundreds and thousands of Sravakas or lay dasciples "He was acknowledged as 'a great guardinn,' a great guide,' a great preacher,' a great plot, and 'a great guardinn,' a great guide,' a great preacher,' a great plot, and 'a great sacetter' "White He was on a touring visat to Rigigatha, Stenika Bimbista, the renowned king of Magacha, pand a glowing tribute to Him, saying, that "You have made the best use of human burth, You have become a true Jina (Spiritual Conqueror) You are a Protector (of mankind at large), and of your relations, for, you have entered the path of the best Jimas." Forthwith thing ting their youth in wrives, servants and relations became a stunch

<sup>10</sup> Samantabhadra, Ratnakarandaha

<sup>11. &#</sup>x27;स च दानधर्मबुद्धैर्द्वया च समन्वितस्वतुर्धास्थात्।' — साहित्यदर्पण ३.

<sup>12 &#</sup>x27;चतारि स्रा प. त खितस्रे, तवस्रे, दाणस्रे, खुदस्रे।' — ठाणांच स्रतः

<sup>13.</sup> Acaranga. I, 8, 9 (JS I, 87)

<sup>14.</sup> B. C. Low, Mahavira: His Lafe & Teachings, (London), pp. 18-19.

<sup>15.</sup> Uvēsaga-dasāo, Lecture VII

believer in the Law, with a pure mind, 16 Many other Rulers of India followed in his steps and became disciples of Mahayara 17

Mel Nier Virdhum'on gwe freedom of thought, speech and work to all, in a period when it was deemed impossible to even tame one's voice against the everting religious dogmas and ritusls, however absurd and intolerable were tlay. Minkiter set in example of spiritual heroism, which changed the very mode of life of minkind Alamot replaced Himsti in every walk of life. So freedom tought by Minkiter was not confined to spiritual realm alone. As an oraniscient profound tencher, Mahkiter delivered discourses on every brunch of how ledge and science People of linear discourses on every brunch of how ledge and science. People of linear particularly and the manifall interactive was so immense and varied that it attained people of every pursuation. But pity is that most of it has been lost and with it the knowledge of secular sciences as tuggle by the Lord, have also gone into oblivion. However the mere last of their contents and the remaining portions of it are enough to prove that Titthankara Varddhamäna was a true and great hero of generousts. Disaster.

As a Tirthanhara, He was naturally destuned to heston security and refuge to one and all, who were fortunate to reach near Him. His mere contact waped away every tings of fear from the heart, which anticipates and heightens future evils. Thus the contact and company of Mahāvīra was a safegaard argamat evil and vin for men.

Fear is itself more than its pain and coward becomes a source of evils to others. Varddhamana knew it well and He made it incumbent for His followers to become fearless, for they knew the true nature of Soul and other substances of the world. Soul is eternal, all-knowing, and blissful in essence. Then why man should be afraid of anything? Amalikrida incident of Varddhamana's life, as narrated above carned Hum the name of Mahāvīra He was not afraid of the great cobra but never entertained a barbarian idea of killing it Death personified, a cobra is regarded in general and tendency of average people is so full of cowardice and fear that they freely harbour the non-Arvan idea of killing it But what right have they to snatch away the body and living vitality of snake-soul, which are as much dear to its self as they are dear to aggressive mind of man. The significance of this incident of conquering cobra is manifest itself, since it establishes obviously that Varddhamana, even in His boyhood imbibed the spirit of and followed the Arvan Truth of Ahimsa (non-Injury), which imparts security and succour even to an alien foe in its highest aspect. Due to this unique significance of the Amalikrida incident, it has

<sup>16.</sup> Shali, Jamism in North India, p. 117.

<sup>17.</sup> Sec "Some Historical Jains Kings & Heroes" by K. P. JAIN. (Delhi)

been given a prominent place in the Jams literature and a stone plane depicting the scene of this incident belonging to Indo-Scythian period was uncerthed from Kenkill Tills at Mathusi "Thus Vardshamian being an abode of all security and safety to one and all—man and animal able, was rightly distinguished and named "Geratest Hero" Mahsirira. To adore Him is to persever to become a hero like Him Let every bursan being be security for his own soul and that of others also. This Aryan idea will nave the way of Lishestino and World-osca.

Jainusm also possesses heroes of battlefield, Yaddha-airat, but its heroes of battlefield are of another kind There had been kings and warrors of Jaina pursussion, who gallantly fighting fell in battle. But they never fought aggressive battles and always tried to follow the principle of Forget and Forgree, which imparts spirit of Ahimss. Thus' the aim of the Jaina warriow was not the glory of battlefield, a their if they survived they went home, after accomplishing their duty but as leaders of the atmy and of their people and practiced the life of a devotee. They knew well the teaching of Maharrat. —

"Though a man should conquer thousands and thousands of valiant foes, greater will be his victory, if he conquers nobody but himself." 120

This is the right conquest and true vectory. In this sense Vardchamilas has been glorified as a true hero and a leader in the battle." He has been rightly compared with a warrior, when it is said that "Like a hero, a leader in the battle, or, in front-line, thus became thereby this Great Hero." Avaddhamias dought a great hattle which only very few are fortunate to fight out. He fought successfully with passions and karmas. "Makang Patth His fortress, Penance and Selfcontroi the bolt of its gate, Pattence its strong wall, so that guarded in tiree ways, it is impregnable; muking real His bow, its string carefulness in walking and its top (where the string is fastened) content. He bent this bow with Truth, piercing, with the arrow, Penance, (the foe's) mill Karman, He the sage, became victor in battle and got rid of Samsira. "Pit was the highest victory and it bestowed immense by on and wealth imperitable on the conquercor.

<sup>18.</sup> No 1115 of the Curzon Museum Mathura.

<sup>19.</sup> Otto Stenn, Vira, Vol XI, p. 14.

<sup>20</sup> Uttaradhyayana-sütra, 34, 9.

<sup>21</sup> संपामशीय, - आवाराहा ११६। ४।३।

<sup>22. &#</sup>x27;स्रो मंतामांगते सः संबदे तावसं महायोरे '१ । ६ । ३ । १३ आवासह.

<sup>23.</sup> Uttaradhyayana sotra, (SBE ) 20-22 9

Thus Verddhamana becoming a great hero of bloodless alter of selfdenial and sacrifice, never thought it proper to allow bloodshed, because non-harming. Ahimsa, is the very first principle of higher life and Arvan culture. Hero of battlefield though a hero is he, but of lowest order. His bravery is commendable in world only when it is not agreessive. Chandragupta, Asoka, Khārvela, Rayıvarmā, Amoghavarsa, Kumārapāla and many other renowned kings of India were followers of Mahavira and they fought battles.24 Yet they lived only like the Lord, to glorify the principle of Ahimsa. Great general Chamunda Raya25 fought no less than 84 battles for his king and country, yet he was ever vigilant of Ahimsa vow He was so concentrated and serene in his thought that he always observed Jam yows even on hattlefield and composed "Trisasti-Salākā-Purusa-Caritra", which narrates the pious deeds of Tirthankaras and other great personages, during the disturbed moments of warfare. Perhaps for a modern mind this kind of heroism may not be comprehensible, but it is essential for freedom and prosperity of mankind, because it guarrantees security, peace and fearlessness to every living being. It requires no code, but mere change of heart, M. Gandhi was a living model of it.

Mahāvīra Varddhamāna set an example of highest and poblest type of heroism and so people remembered Him by the name Mahayira. His example exhorts us to love and serve all and to live a noble life of Arvan Ahimsa and help others in living to it. Likewise man should not fear to face the death and conquer its pain and agony. Death is only a passport to change the solution of a place to another region and it marks a stage in the progress of soul. For the development of soul-realisation the aspirant have to remain awake to real nature of substances while struggling with the agony of Death. Hence he should perform Sallekhana, which is called Pandita-marana (wise death). As such nobody should be afraid of death, Sallekhanā vow of Mahāvīra teaches us to die in a befitting manner for the right cause through the right way. 25 Thousands of votaries have observed it and Virgals (epitaphs of heroes ) are set in their sacred memory. Varddhamana conquered Death and attained to Nirvana, never to return in worldly life of bondage. Great Conqueror He was, so rightly He was named Mahavira. His great name inspires the devotee and he recites it with faith and joy every moment in the prescribed formula with the assurance of success :

"Om namo Bhagavao arahao! sijihau me bhagavai Mahāvijjā! Vīre, Mahāvīre, Senavīre Vaddhamāna Vīre, jayante aparājie, Svāhā!"

<sup>24.</sup> K. P. JAIN, Some Historical Jama Kings and Herces, pp 11-17.

<sup>25.</sup> Ibid, p 96-100

<sup>26.</sup> C. R. Jain, Sannyasa-Dhurma, pp. 118-132

# Lord Mahāvīra—Varddhamāna

(FROM ASTROLOGICAL POINT OF VIEW)

By L A. PHALTANE, ESQR B A, LL B, Pleader, Islampur, Tal. Walwa

[श्री पन्टरोवनीने व्योतिपारिवारि वानिशानातुमार म. महानीरका परिचय महात केवसँ कराया है। सम्वान्थे वनसङ्करतीको उसिका करने उन्होंने सम्वान्थे सांवनस्य प्रकार वाला है। किंवा वस्तारी पुरस्के होनेने किये को एवं सो व्यापित्रिक्तिने स्वाणित्र हैं वह सम्वान्थे कर्मानुक्ति होने किये को एवं सो व्यापित्र मिलि हैं। स्वत्र में कराया होनेने किये के एवं सो व्यापित्र मिलि हैं, वह सम्वान्थे कर्मानुक्ति सिनों हैं। इसर देन बात्र वह क्वारों में सहां मिलि हैं। इसर देन बात्र वहां के हैं कि स्वत्र में सांवान्त्र के स्वान्धि स्वत्र हों। सन सहां सहां स्वत्र में सांवान्त्र के स्वत्र सांवान्त्र हों। इसर देन बात्र करने स्वत्र स्वत्र सांवान्त्र हों। इसर क्वार सांवान्त्र करने सांवाह्म करने सांवाह्म करने सांवाह्म करने सांवाहम करन

It is my humble opinion that Lord Mahāvīra has not been properly discussed even by the Jainas who profess themselves to be His devoted followers. Blaganas Baddha was His contemporary and is said to have greater following than Mahāvīra. This fact his induced many to think that the prime force that was at the root of the great upheaval that took place at that time must time been Blugavan Buddha and not Lord Mahāvīra. Fortunitely we have secured the horoscope of Lord Mahāvīra though not that of Blugavan Buddha from which we can have some didea as to what the real things might have been. It is acknowledged by all that there can be only one Tirthenkara or Autaira at one time and in one locality though there may arise exteal personages calling themselves teachers of authority and widding frest influence over the messes. It behoves us therefore to study the horoscope of Lord Mahāvīra and to find out His real place at His times. His horoscope it as follows.—



The following rule may be noted .-

त्रिकोनेमित था देवेदवः स्वोध्यकेंद्रगतः वर्ज । या रुप्ने यहा जन्म योगोऽयमयतारजः ॥

Trikone Sita vā devedyah smochchakendragatah Karjah. Chara lagne Yadā Janma Yogoyamavatārajah.

#### Meaning :-

When Venus or Juniter appears in the 5th or 9th house, when the full-fledged Saturn occupies one of the kendra places [1st, 4th, 7th or 10th] and when the birth occurs on Charalgan then arese the possibility of an Avatāra. All these circumstances are present in the horoscope of Lord Mahāvira. This means that Lord Mahāvīra was na Avatāra or a Tirthankara and if we keep in mind the rule that there cannot be more than one Tirthankara or Ametāra at one and the same time and in one locality, we must hold that no other person can claim to rise to the stature of a Tirthankara at that time. The presence of large following is immaterial and such following with a contemporary of His does not detract any importance from Lord Mahāvira. It 1g said by one of the Acharya —

# सन्मति मुक्तवा दोपतीर्थकरोहये । दुर्नपानामञ्जूद्रतिरच्यापनं स्थ्यतां स्कृतम् ॥

Sanmatim muktyä Sheshatirthankarodaye
 Durnayänämanudbhūtikbyāpanam Lakshyatām sphutam

#### Meaning:-

It should be noted that erring faiths did not arise at the time of the remaining Tirthankara excepting Lord Mahāvira.

In the case of Lord Mahavira there has susen a point of great contest between different schools of Januson. The Sevelahoura Janus hold that Lord Mahāvira was marned and had a daughter from that marriage, while the Digambera school asserts with definiteness that Lord Mahāvira was a bachelor and that there was a talk going on about His marriage, but actual marriage had not taken place It as accross question as to why there should be such a great difference between the two schools We fithink it wise, to approach to the rules of astrology and apply them for the interpretation of the horoscope of the Lord. There are two rules one of which runs as under .—

पत्नीभावे यदा राहुः पाप्युग्मेन वीक्षितः।

पत्नीयोगसादा न स्थात्.... .....

Patnībhāve Yadā Rāhuh pāpayugmenavīkshitah Patnīyogastadā na syāt.. ...

Meaning — When the Rāhu appears in the seventh house and is aspected by two evil planets there is no possibility of a wife to the individual.

In the horoscope in question Rāhu stands in the seventh house and is seen by two evil planets Saturn and Mars It appears therefore that there cannot be any wife to Lord Mahāvīra.

In other places the rule appears in the following way :--

पत्नीभावे यदा राहुः पापयुग्येन वीक्षित । पत्नी योगस्थिता तस्य मुताऽपि त्रिथतेऽचिरात् ॥

Patníbhäve Yadā Rāhu pāpayugmena Vikshitah Patnī Yogasthitā tasva bhūtāpi mrivate chirāt

. Meaning — "when Rabu stands in the seventh house and is aspected by two evil planets the wife-of the individual remains in expectation and while in expectation she soon dies " This interpretation leads us to the belief that the version given by the Digambar school of Janusin is correct

It has been propounded by me in another article that Lord Mahivira must have undertaken long travels during the long period of twelve years in which he observed great silence. Astroly tells us that Kanyā rāši in the 9th house means perfection in philosophy, acquisition of great skill in writing and long travels with no object of learning and study. The horoscope of the Lord contains Kanyā rāši in the 9th house. This horoscope possesses moon in the 9th house. The rule in this respect runs thus.

रामे त्रिकोनेबादि शीतरिक्तः क्रोस्पनश्यं वितिपालकुत्यम् ॥ कुळ्डपानंदकः नर्देः बोत्स्या हि दीभक्तमनकाकारी ॥ २३ ॥ मानसागरी

Läbhe trikone yadı shitarashmih Karotyavashyam Kshitipäla-tulyam Kuladwayānandakaram narendram Jyotsna hi deepastamanāshakārī Meaning :-

The moon in the 11th and 5th and 9th houses makes a man like a king giving joy to both the families. He becomes like moonlight which dispels darkness.

The above two rules considered together show that the Lord Mahivun must have undertaken long travels for the sake of acquisition of knowledge, study of philosophy and understanding of cultural and ennohing acturities. He moved about like a monarch giving joy to all and dispelling ignorance with the light of knowledge.

The Mars in the Makara risk which stands in the 1st house (lagna ) of His horoscope shows service to the world with complete negation of self interest and the existence of Ketu near Mars heightens that quality to the greatest ettent.

Venus and moon standing 120 degrees apart in His horoscope show development of omniscience in Him; make Him God in-carnate. a Karma-yogi and a possessor of Siddhis.

Possession of great vairagya in Him is indicated by Saturn and Jupiter standing in His horoscope at a distance of 90 degrees from each other.

ediani. i. et e 9th house of the horsecope under question. The moon is the owner of the 7th house and from moon the Venus as the 9th house i, e. the 5th house of the horsecope under question. The moon is the owner of the 7th house and from moon the Venus as the 9th house i, e. the 5th house of the horsecope. The 5th house is indicative of sons and cocil learning. The Venus of Visabbla 7th shows sculptural arts and cultural activities which bring about harmonious development of the society. This circumstance accounts well for my proposition that the arts of sculpture and scence and the cultural activities with which the country became flooded in post—Mahivira times, arose as a consequence of the activities imagurated by 1col Mahivira.

What must have been the facial appearance of the Lord ? The astrology says -

प्रफुल्लंबदनः श्रीमान् केंद्रे मुखपतीयदा

Prafullavadanah Shrīmān Kendre mukhapatauyadā

Meaning :-

When the Lord of the second house stands in one of the Kendra places, the individual possesses a full blown lustrous and henevolent face. This would show what was the facual appearance of Lord Mahāvīra.

We shall finnsh this article by giving one more rule of astrology which will throw great light on the nature of Lord Mahāvīra.

### चंद्रचुढो भवेद्योगी धर्मपी बदि केंद्रगः योगेऽस्मिन्दानशीसङ गुगपूर्वे भवेन्तरः ॥ Chandrachudo bhas edyogo dharmapo yadi kendragah Yogesmin dänashilascha gunapūrno bhaventarah

When the Lord of the 9th house occupies one of the kendra places that Yoga is called 'Chandrachuda' Yoga, In this Yoga a man becomes chamable and endowed with all qualities

This rule is applicable to the horoscope in question and explains the general qualities of the Lord.

# विश्व विभृति भगवान महावीरकी जयन्ती !

( पर १३८ पर देशी )

( श्री॰ सरेन्द्रसागरजी जैन, 'प्रचंडिया ' वाहित्यभूषण, इरावडी ) गढ़ युगकी ह बात-देशभी यही दर धर बाबु अग्नि र्जार थी यही मही। किन्तु समय और था. वातानाम भिन्न था। शामन देव 'पाहर्वं 'का प्रवारित सद्धमं पंथ हो चना सबरोधिन धा प्रशित बंटकोमे सति ! मनमुच दीगती थी विषम गति ! ! धर्मरी महान श्रति ।।। <sub>पर्ने</sub> वर्न पा था— भर नित्र हैन-दिन -नियद विकट स्वामं प्रति मोरे मीर शत युव द्रमा बुरासी निर्देश प्रहारमे, एथ बर देवे थे मानदर्श महासमी— शक्य-मी रणारी द्रशृतिशेषा का क्षिताको स्थान कर रत बल्पनेती भारतेती प्रणा दृग्र ! भीर देही कथा मीत होहरहे क्या करें! इन्नेही जिन्हा !!! शह हराइर है। देवियी यह भी उदासना

डियी हुयी जिसमें अदृष्ट सुद्र बासना <sup>1 1</sup> अपना प्रकृषं दश्यमान करते थे जन--दिसलाके पौरुपदल और निज प्रज्ञा एक भोले जीवित पशको बनाते बनका आज्य ! भोका क्तिह पश्च इस विधि करता प्राण स्थान्य ! ! धींच उसे डारुते थे कहम् मेछके वस्त्र सिरोहीसे शंग शंग वेघके। यह था सन्नद्रेष्ट र यह था धर्म कर्मे यह या धर्म सर्म और सी और बरे अपने सुत रक्षणको होगए इसने पतित थे उस कारके मानव गण ! हृग्य, दुर्ग्रस्य करते थे प्रायेक शण ! अपने मसानही महावारी टीन हीन सानवकी महादाल तसि दिव वाबस झाँड देने थे दत्रश्री हुताशनमें ! या या उदाव एड दा थी अरु रेक-होगा यम सामेख !

## Date of the Nirvana of Lord Mahavira

#### By M. GOVIND PAT

्था. म. गोरिन्द पाने सह्युत केवल म. सहाधीरके निर्योग कालतिश्वर व्यक्तित्त महाधा वाला है। मीनिक प्रकार केवलीय सहाव केवलीय महाव केवलीय मानु है कि म. महावीर स. इदकी साधुमें कारिक केवलीय केवलीय में म. महावीर स. इदकी साधुमें कारिक केवलीय म. इदके वीवनावाल में म. महावीर केवलीय के

#### 1

In the Pali Būddhistic literature, where the name of Lord Mahāvira 18 often! met with, he is mentioned as Nigartha Nătaputta, "masmuch he 18 the 24th Tittinhistar of the Janus, who in those early days of Janusan, were call, ed Nirgaratha (Pali, Nigantha), and a scion as well of the Jāāta or Jāitri (Pali; Nāta) clan of the Kahatriyas. For instance, in the Sabāiya Sutta of the Satut Nitatar.

एक समय माना राजगाई तिहरति बेहुवने कळन्वनिवारी । तेन थी पन समयेन समियस्य परिव्यालक्ष्म प्राप्तकातीहत्वार वेद्यान व्याद्या उद्दिश होन्द्रि—चो ते स्विध्य स्वयो वा तावरणे वा राज्य पर्यु होई मानुकाति, तस्य सम्बद्ध तक्ष्मयिस न्यंत्यातीति । क्ष्य को समियो परिव्याचने तस्या, देवतार क्षत्रिके ते पत्रचे त्याहेता, ं्रेन्यम-त्राक्षण प्रविश्ते गणिनो पाणवरिया बाता स्वरक्षित्री

<sup>· 1.</sup> e. g. Sabinya Sutta, Sāmañyaphala Sutta, Upāli Sutta, Sāmagāma Sutta Mahāparimibbāna Sutta, Pāsādiha Suttanta, Samgīti Suttanta ve.

<sup>2</sup> Mahörira 19 spoken of as Jaäta putra in several Jama works as well. It is in fact one of his well-known names, e हु. Hönscandre's Abbidhänacintämoni; महावारी वर्षमानी देवाली जावल्ल्बर ॥ ३० ॥

तिरकरा ग्रांचुनमात बहुनतस्त, वेन्यवीदं दून्यो करको, सस्तात्रि बोधालो, ख्रांचित्रो केटकंडली, प्रकृषि कर्णामी, वंदवो वेजदिहती, मिन्यत्रो नावहती, ते उपवंक्रमिस्ता ते पन्हे पुण्डति । वे ग्रंमिक परिस्ता पेत्रिया कर्णामी वंदवी वेजदिहती, मिन्यत्रो नावहती । वृत्य क्षो विभिन्न परिस्ता कर्णा त्र कर्णा वेजदिहती । वृत्य क्षो वाचारियो क्षा वो व्यव विभाग विभाग कर्णा त्र कर्णा वृत्य क्षा वाचामात्री वृत्य कर्णा त्र कर्णा वृत्य व्यवस्तात्रिय विभाग वृत्य कर्णा वृत्य व्यवस्ता वृत्य कर्णा वृत्य कर्णा वृत्य व्यवस्ता वृत्य कर्णा वृत्य कर्णा वृत्य कर्णा वृत्य कर्णा वृत्य कर्णा वृत्य व्यवस्ति विभाग वृत्य कर्णा वृत्य वृत्य कर्णा वृत्य कर्णा वृत्य कर्णा वृत्य वृत्य वृत्य वृत्य वृत्य वृत्य वृत्य वृत्य वृत्य कर्णा वृत्य वृत्य वृत्य वृत्य वृत्य कर्णा वृत्य वृत्य

i e At one time Bhagapā i.e. Buddha was dwelling at Rājagrha in Vēnuvana, in Kalandaka-nivāpa. At that time some questions were recited to Sabhiya, a wandering mendicant, by a deity who had in a former birth been a relation of his "He who, O Sabhiga, be it a Sramana or a Brahmana, explains these questions to you when asked, near him you should live a religious life'. Then Sabbiya went to whatever Sramanas and Brāhmaņas there were, who had an assembly of Bhiksus, and a crowd of followers, and were well-known teachers, famous leaders and were considered excellent by the multitude, such as (1) Pūrena Kassapa, (2) Makkhali Gosāla, (3) Ajıta Kesakambali, (4) Pakuddha Kacchayana, (5) Safijaya Belatthiputta and (6) Nigantha Nataputta, 1 e. Makavira and asked these questions. They, however, did not succeed in answering them ...... Then it struck Sabhiya: This Śramana Gautama, i. e Buddha, too has an assembly of Bhiksus and a crowd of followers, and is a well-known teacher, a famous leader, and is considered excellent by the multitude: surely I think I shall go to him and ask him these questions. Then again it struck Sabhiya: Whatever Sramanas and Brahmans there are, are decayed, old, aged, advanced in years having reached old age, experienced elders, long ordained, having assemblies of Bhiksus, crowds of followers, being teachers well-known, famous leaders, considered excellent by the multitude, such as (1) Pürana Kassapa .... and (6) Nigantha Nataputta i e. Maharira, and they, being asked questions by me, did not succeed in answering them ... ... I should like to know whether Sramana Gautama i. e. Baddha, will be able to explain them to me, for Sramana Gautama is both Goung by birth and new in asseine life

Thus it appears that Buddha and Mahāvīra were contemporaries for some or several years. And besides, succe us that period of their contempomently Mahāvīra is said to have been old, aged and advanced in years, while at the same time Buddha is known to have been young by birth and new in sacetic infe, Buddha would necessarily be much younger than Mahāvīra, younger in age as well as in asetticism, and therefore quite a junior contemporary of Mahāvica. And further since Buddha is not only said to have been an ascetic, but has also been described in exactly the same terms as Mahāvica, a shwing an assembly of Bhakvus and a crowd of followers, having been a well-known teacher, a famous leader, and having been considered excellent by the multitude, any he has been clearly designated Bhāgamā e Blassed one, which designation came to be mariably applied to him only after he had attained Bödh or perfect knowledge, it goes without saying that at that time Buddha had already attained enlightenment.

Again in the Sāmagāma Sutta of the Majjhima Nikāya as well as in the Pāiādīḥa Suttanta of the Dīgha Nikāya, it is said —

एकं समय भगवी सकेश्व बिहराते...वेन खो पन समयेन निगम्धो नावधुत्ती पादाय अधुना काटकतो होति।

i. c. when once Buddha was staying with the Śākyas..., Nigentha Nāta-putta i c. Mahāāra had just departed his life in Pāva. From this statement it is manifest that Mahāvīra attained Norwas during the lifetime of Buddha, of course after the latter had attained enlightenment

2

- In Bigande's Life of Gaudaua the chef events in Buddhis's life have been 'hinoricled in the era, said to have been founded by Bettana, which is Burness for Anjana, the Sikya king of Döwaha, which is Burness for Dövadha Country, and the material grandfather as well of Buddha, and the lifths it. the linear days, the weed-days as well as set constitutions with which the moon was in combination on those days, have been recorded with reference to the different years of that cra, which would seem to have been current at that ancient time. In a paper which I have contributed elsewhere in Kannada, I have formed out the exact equivalent English dates corresponding to seeh of those events. The chronological data as given in Bigandet's work as well as the corresponding English dates as I have found out, are as follows—
- (1) Friday the fullmoon day of the month Katson, which is Burmese for the Indean lunar month Yaskikha, combined with the constellation Writhka, which is Burmese for the 16th lunar mansion Yaskikha, in the 6th year of the Betzana ers, on which Buddha was born<sup>5</sup> = Friday the 30th of March 581 B. C.
  - (2) Monday the fullmoon day in the month of July 1. e. Aśadha,

<sup>3</sup> Prabuddha Karnātāka, a Kanneda Qarterly published by the Mysore University, Vol. XXVII (1945-46), no. 1 pp 92-93

My English article on the date of the Pari-nurodna of Buddha is yet to be published.

<sup>5.</sup> Bigandet II, pp. 71-72,

combined with the constellation Ootharathan, which is Burmese for the 21st lunar mansion Uttarāsādbā, in the 96th year of that era, on which day Buddha departed from home and went into the solitude5=Monday the 18th of June 553 B. C.

- (3) Wednesday the fullmoon day of Katson = Vaisākha, combined with the constellation Withaka = Visākhā, in the 103rd year of that era, when Buddha attained enlightenment? = Wednesday the 3rd of April 546 B. C
- (4) Tuesday the fullmoon day of Katson ≈ Vaisākha combined with the constellation Withaka = Visikha, in its 148th year, when Buddha attained Part-miroana = Tuesday the 15th of April 501 B, C
- (5) and accordingly Sunday which was the 1st lunar day of the waxing moon of the month Tagoo i e Burmese for the Indian month Cattra, on which the Retzana era began \*= Sunday the 17th of Feburary 648 B. C.

It is thus manifest that Mahavira departed his life within the 45 years that elapsed besween the year 546 B C when Buddha attained enlightenment, and the year 501 B C. when Buddha passed away.

3

In the following among perhaps several Jama works we are told that the exact number of years that elasped between the Niroāna of Mahāvira and the establishment of the Vikrams are of 57 B C. is 470 era-

(1) In the Vicara-Steps of Merutunge Acarva-

विक्रम रक्जारमा प्ररक्षो सिर वीर निस्त्रई मणिया। ग्रन मणि वेब प्रतो विकामकाहात विवादाची ॥

- i.e. the Nirvana of Sri Mahavira occurred tinya = 0, Muss = and 7 Veda = 4, i e 470 years to before the commencement of the Vikrama era.
  - (2) In the Pattavals of the Tapa gaccha-

# श्री बीरात् ८४५ विकमात् ३७५ वृद्धमीनगरी मगः।

8 Ibid II, p. 69.

9. Ibid I,p 13 .

10. In order to arrive at the correct figure, the digits indicated by the natural objects, mentioned in the verse, will have to be reversed according to the tule श्रेकारां वामतो गरिए ।

<sup>6.</sup> Ibid. I, pp 62-63, II, p. 72 Clearly the month here has been said to be July innumuch as in later times Asadha (in which mouth Buddha is positively known to have left home) usually synchronises with July,

<sup>7.</sup> Ibid I, p 97, II, pp 72-73.

- i. e. the city of Valabhi was destroyed in 845 years after (the Nironga of) Sri Mahavira and 375 years after (the commencement of the era established by) Vikrama; Or in other words the Vikrama era commenced 470 years after the Nironga of Set Mahavira.
- (3) In the Pattavali of the Nands sangha, as well as in the Vihrama-prabandha-

**६**त्तरि चहुसद तुत्तो विश्वकाला विक्रमो इवर बम्मो (

i. e. Vikrama will be born, or in other words the Vikrama era will be established, 470 years after the *Niroāņa* of Mahāvīra

These quotations suffice to prove that the Vikrama era of 57 B C commenced 470 years after the Nirvanna of Mahāvīra, wherefore the latter event would readily seem to have occurred in 527 B. C.

In several Jaina works on the other hand the Nirveina of Mahävira has been effected to the Salivähana Saka 1. e the Sälivähana era, of 78 A. C., which is popularly, shough of course wrongly, known as the Saka era, and which is widely in vogue in southern India in much the same way as the Viktman era is current in northern India. Some of the quotations from them set as follows—

(1) In the Vicāra-Śreni of Mērutunga Ācārya -

श्री वीरानिवृतिवेधैः प्रवृभिः पचोत्तरैः शतैः । साक स्वतस्तरवेषा प्रवत्तिर्भरतेऽभवत ॥

i. e. 605 years after the Norpána of Sri Mahāvīra, the Saka era became current in India.

(2) In Titthögāli Painnaya -

र्वच य सांसा पच य बासा छन्चेव हॉिंत बार स्या । परिणिब्बुञस्सऽरिहतो सो उप्पन्नो संगो राया ॥ ६२३ ॥

 e. When 605 years and 5 month had elapsed from the Niroāna of Mahāvīra, the Saka king arose 1. e. the Saka era was established.

(3) In Tilova Pannatts -

जिब्बाजे बीर जिजे छन्तास स्टेड पुत्र वरिसेड ! पण मासेस रादेस समादो सग विश्रो अहवा !! १४९९ || ,

i. e. When 605 years and 5 months had elapsed from the Nirvāna of Mahāvīra, the Saka King however appeared 1 e. the Saka era came to be established

(4) In the commentary Dhavala Saddhānta of Vīrasēna Ācārya —

. पचमासाहिव पञ्चतर छस्सद वासाचि (६०५-६) इवित एसो वीर विर्णिद फिल्हाणगद दिखादो जान समझाङस्ट आदी होदि सावदिय कालो । i. e. the Saka era commenced 605 years and 5 months after the Naroāņa of Lord Mahāvira

(5) In the Harroanisa Purana (canto 60) of Jinasena Ācārya-

वर्षीणां षट्कर्तां त्वस्ताः पंचाग्रो मासपंचकम् । सर्किंगते सहावीरे अकरावस्ततोऽभवतः ॥ ५४९ ॥

i. e. the Saka king came to be, or in other words the Saka era was established, 605 years and 5 months after Mahāvīra bad attained final emancipation

(6) In the Trilöka-sārall of Nēmicandra Ācārva—

पण इस्तव वस्त पण मास बुद गोमय वीर विव्हुहरो । सगराजो ....॥ ८५०॥

i. e. the Saka king was, or the Saka era was founded, when 605 years and 5 months had claused after the Nirodna of Mahavira.

From these quotations at appears that the Narouspa of Mahävira occurred 605 years and 5 months before the Saka ear Issum Now the Saka ear Issumous to have Degan on the 1st loanz day of the bright fortingha of the month Cautra in the year 78 A. C. 1 e on Tuesday the 3rd of March 78 A. C., so that the Narouspa of Mahāvira would seem to have occurred in September or October 527 B. C.

4

In Bhadrabāhu's Kalpa-Sūtrā (§ 123 and § 147) the time of Mahāvīra's Nirvāna is detailed as follows—

11 In his commentary to this verse Mādhavacandra Traividva, a disciple of Nemicandra, says (Māṇihācand Digambara Jama grantha-mālā. no. 12 p. 341) श्री बार निर्वतः सकावात् पन्नीत्तर बद्रखत वर्षाणि६ ०५ पंचमास बुतानि ५ सत्वा पश्चात् विक्रमांक शकराना जारते = 10 605 years and 5 months after the Neroana of Sri Mahavira there will he the Sala king Vikramānia. If this Vikramānka is the same as the Vikramāditys, the founder of the Vikrams era, as he appears to be, then Madhavacandra cannot be right in that his identification is in after disregard of the fact that king Vikramaditya is nowhere spoken of as a Saka king, but is invariably known as Sakari=the enemy of the Sakas, e g साइस्रांक शकारिः स्वाहित्वमाहित्य इत्यपि ( जराधर ), ' यो…पके चरं जिला ग्रहांत्योज्जयिनों महाहवें ,श्री विकसार्कः' ( ज्योतिर्विदासरण ). And besides from all the so many other quotations given above, it is once for all obvious that the difference of 605 years and 5 months is definitely between the Nervana of Mahavira and the starting point of the Saka era, while between the Nirvana of Mahavira and the beginning of the Vikrama era the difference is 470 years, wherefore also the word समराजो in this verse can not mean otherwise than the founder of the Saks era. Consequently this curious explanation of Madhayacandra will have to be duly rejected as erroneous.

वस्त्रण अंतराज्ञावस्त ने वे बागाणं चटाच्चे मारे बताने पत्रे कतित्रा बहुरे वस्त्रणं कतित्र बहुरुस्त पत्ररती पत्रेण वा ता चरमा रवणी त र्वार्णे चल क्षमणे मगव सहावीरे पावाद...ग्राहणा नमस्त्रोग...पण्डाकाल स्वर्मीत...कालगद...परितिस्तुवे |

i e. Lord Mahāvira attamed Niraāna in the city of Pāvā, when the moon was in combination with the constellation Svät, the 15th linar mansion, in the early hours of the morning of the night, which was the night of the 15th day of the dark fortinght, and the last night of that fortinght of the (pārnamāttā) month Kārtika i e the night of the newmoon day of pārnamātta Kārtika (i e. of the amatāta month Āśrayuja), which was the 7th fortinght of the ramy season, "which was in its 4th month.

Similarly in the Nirvana-thahts of Pujyapada Ācārya-

पद्मन दीर्षिकाकुळ विविध हुमख्ड मण्डिते राग्रे । पायानगरीवाने मुक्तमेण विषतः च मृतिः ॥ १६ ॥ कार्तिक कृष्णस्यान्ते व्यातानुष्ठे निहल्स कर्मरेनः । व्यक्तोण च्यापद् व्यवरामसम्बद्ध चीरूमस् ॥ १७ ॥

1 c. Mahāvīra attained Nirwāņs in a garden in the city of Pāvē at the end of the datk fortinght i e on the new moon day, of the pinnimānta month Kārtuka (= the newmoon day of the emānta month Āśvayuja), when the moon was (n enquinction with the constellation Svāti

In the Vardhamāna carstra of Ācārya Sakalakīrts— कार्तिकारचे श्रुपे गासे हमाबास्ताभिषे तियाँ। स्वाति नामति नामते प्रमानसमये वरे॥ ३३ ॥

e. Mahāvira attamed Nirrāna on the newmoon day of pārnimānia Kārtika
 (= amānia Ašvayuja) when the moon was in conjunction with the asterism
 Svāti, at sunrise.

In the Kalyāna-mālā of Āsādhana—व्योवीर = Mahāvīra attained Nirvāna on a newmoon day.

From these works, then Mahāvīra would seem to have passed away on the newmoon day of the paryimānia month Kārtıka ( = the amānlā month

<sup>12.</sup> In ancient times the year was divided into 3 seasons of 4 months each summer, rams and winer Of these the rany season listed from the list day of our fortunght of the parameters month Serians (i.e. of the animate month Asidha) to the fullmoso day of the month Kartila, and its 7th fortunght listed from the list day of the dark fortunght of parameter Kartila (i.e. the list day of the dark fortunght of marked animate Asiana) to the new moon day of parameters.

Kartila (i.e. the new moon day of daminta Asiana) is.

Abrayuja), and the exact time of his final emancipation as specified particularly in the Kalpanista, would further seem to be the end of the last with of the night of that day towards the early hours of the morning (पण्युपात्र सम्बंदि) of the next day, which was the first day of the bright fortinght of (both permitming and amphine) Kärnks

From the following other Jains works on the other knod, he would appear to have attained Nirrodius at the end of the night of the 14th day of the dark fortugeth of priminatine Knirick (= eminine & knaruja)). e. evacily one day prior to the newmoon day perticularized for that event in the afore-cited works. Thus (1) in the Dhaeola Stablishten.

#### पण्डा पावाणवरे कृतिय साचे किन्छ चोहाँछए । चादीए रतीए वेच रथ छेनु विव्वाको ॥

i. e. Mahāvīra attamed Nirvāga in the city of Pāvā in the night of the 14th day of the dark half of pūramāstā Kāttika ( = of amānta Āśvayujā) when the moon was m conjunction with the asterism Svāti.

(2) In the Uttara Purana (canto 74) of Gunabhadra-

कृष्ण कार्तिक पक्षस्य चत्रुर्देश्या निशास्त्रये ॥ ५१० ॥

खांतियोंने तृतीयेद शुक्रमान परायणः ॥ ५११ ॥

गतः...........निर्वाण सर्ववाङ्गितम् ॥ ५१२ ॥

i e Mahāvus attamed Neroāns at the end of the night of the 14th day of the dark fortnight of purnushats Kārtiks ( = of smāsts Āśvayuja ) when the moon was in conjunction with the constellation Svāti

(3) In the Vardhamana Carutra (canto 18) of Assga-

रियत्वेन्दावपि क्रांतिकारित चत्रदेखां निशान्ते रियते ।

स्वातौ सन्मतिराससाद भगवान् सिर्दि प्रसिद्धश्रियम् ॥ ९८ ॥

1 e. Lord Mahavira attained Nirodga at the end of the night of the 14th day of the dark half of phrimingata Kartika (1 e of analata Asvayuja), when the moon was in combination with the asterism Sväti.

(4) In the Präkrit Harroanda Puraga of Active Srutakirti-कादिव मागडु किन्दु चलदि साद पल्ला दाम द्वारियह विति ॥

i. e. Mahāvīra pessed away in the 4th watch of the night of the 14th day of the dark half of the paramenta Kārtha (= of the amanta Āśrayuja), when the moon was in conjunction with the constellation Svāi,

There is thus an apparent discrepancy as to whether Mahavirs attained Niradna in the night of the 14th day of the dark fortnight of the purpimenta. Kartha (= of the amonta Asvayuja) or in the night of the very next day is ex-

of the new moon day of the same lunar month. Bat the Kalpa-sūtra, which as need hardly be said, is the oldest of all the aforecated authoraties, and therefore might well be looked upon as more authentic as well as more authoritative than the others, is explicit in its statement that the event occurred at most the end of the night of that new moon day, which is further emphasized as the last night of that fortnight, as it exactly was, towards the dawn of the next day. That newmoon day corresponds to Monday the 13th of September 527 B. C., and Mahāvīra passed away at the end of the night of that day, or to be quite faithful to the text, at the day break of the next day which was Tuesday the 14th of September 527 B. C Further from our calculations it appears that on that newmoon day the moon was in conjunction with the asterism Sväti from a little after the sunset, and that phenomenon was current when Mahavira attained Niroana and continued for several hours thereafter, whereas throughout the night of the previous day i. e the 14th day of that dark fortnight = Sunday the 12th of September 527 B. C, the moon was in conjuntion not with Svati but with its anterior constellation Citra. Accordingly his Nurolina may well be assigned to the last watch of the night of Monday the 13th of September 527 B. C., or to the daybreak of Tuesday the 14th of September 527 B. C

i.e. In the 2nd fortnight of the 1st month of summer, and the 13th day of the bright fortnight of the month Caitra, in the middle of the night, while the moon was in conjunction with the asternam called Hastöttarā i. e. the constellation Uttars-Phälganf, the 12th hunar mansion, (the mother of Mahawira) garee birth to a bealthy boy child i. e. Mahāwira.

The date details of the same event are mentioned as follows in the Nir-nona-shabit-

#### दैत्र सित पश्च फार्स्युनि शशांक योगे दिने त्रवीदस्त्राम् । वत्रे स्वोच्चस्येषु प्रदेषु सीम्येषु श्चमटको (। ६ ॥

i. e. on the 13th day of the bright fort-night of the month Caitra, while the moon was in conjunction with the constellation (Uttara—) Phalguni, Mahayira was born; as well as in the Uttara Purana (canto 74)—

<sup>13.</sup> Of the (3 seasons into which the year was divided (fin 12), the summer latted from the lat day of the dark fortnight the plirumints month furth (=0 the smints month Failgens to the failmon day of Asidha; and the 2nd fortnight of its 1st month lasted from the lat day of both the pliriminist and the smillet failtre to its failmone day.

नवसे मासि सम्पूर्णे चैत्रे सांति त्रयोदशी । दिने शुक्के शुभे बोचे सल्वर्गमींण नामनि ॥ २६२ ॥

......सहाबीरोत्र जातवार ॥ २६३ ॥

i. e. on the 13th day of the bright half of the month Caire, Mabavira was born under the constellation, the presiding deity of which is Aryaman = the Sun, i e. the constellation Uttara Phalguni. 4

Now in the Kalpa-sitra (§147) Mahāvīra is said to have lived 72 years on the whole—

#### वानतारे नासाह सन्दाउँ पाळहता l

so that he had completed 71 years but had not yet completed the 72nd year when he died. And the same is said about the duration of his life in also the Uttara Purāna (canto 74)—

द्रासतति सभाः किंचिद्नात्तस्यानुषः स्थितिः ॥ २८० ॥

i. e. his lifetime was a little less than 72 years.

Accordingly he would seem to have been born in the middle of the night (as said in the Kalpa-nitra) of Sunday the 26th February 598 B C., when the moon was in conjunction with the constellation Uttars Phälguni

But in Assga's Vardhomana Contra (canto 17) Mahavira is said to have been born on a monday at the end of the night of the 13th day of the bright half of Caitra, while the moon was in conjunction with the constellation Utters Phileum.

चैत्रे विनं सित तृतीयवया<sup>15</sup> निशान्ते

योगान्हि चन्द्रमधि चोत्तरफालुनित्ये ॥ ५८॥

If this statement is well-founded, he would seem to have been born at almost about the day-break of Monday the 27th of February 598 B. C., when the moon was in conjunction with the constellation of Uttara Phileunfi.

<sup>14</sup> Hömzendre's Abhidhāna-cintāmaņi-प्राल्नां... ॥ चा स्तरावेगरेचा..... ॥ १९१-१९२ )

<sup>15</sup> क्रॉब-जन is the Sed Jayā-tilhi of the luner month i e. trayêdalî or the 13th lunar day of the month,

## मगवान्-महावीर-सृति-श्रंथ ; ३

धर्म और सिद्धान्त!



" बैनं जयतु शासनं ! "



## JAINA RELIGION AND PHILOSOPHY

' वक्रेण यः शत्रुमयंकरेण जिल्ला तृषः सर्वे नरेन्द्रवक्रम् । समाधिचक्रेण पुनर्जिगाय महोदयो दुर्जय मोहचक्रम् ॥ '

खबीत् — ' निस्त महाराजने शकुर्जाको मनदाई 'चकके प्रवास्त चनैराजाजीके ज्याहो वीतकर, चक्रमती पर प्राप्त किया या; पथात् वायुक्तमें आरमध्यानस्यां चक्रपे निककः वीन कठित है ऐसे मोहके चक्रको जीत करके महानता प्राप्त की ! '

> ' यस्मिलभूद्राजिन राजचकं मुनौ दयादीधिति धर्ममकम् । पूच्ये मुद्दः प्रांजिरु देवचकं ध्यानोन्मुखे ध्वंति कृवान्यचकम् ॥

खर्षात् — ' त्रिव मनवान्छे आये राज्यादरमार्ने रावार्थोका समूह हार्योको सोटे प्रा वामने त्या रहारा पा, घाडु ब्यूचलार्ने इसान्ये किरणेका चारी राज्यसम्हे बसेल्यक स्वा है वाना । पूजार्वन व्यक्ति पहने देवीका समूह बार वार हाथ त्रोडे हुए उपस्थित रहा तथा चीने की प्यानको चारे हुए चार वपादिया कर्मोका चमूह नाथ होकर मोश्वरमा वाएके वासने वाली हैं गई। "

## जैन धर्मकी विशिष्टता !

( हे॰ ऑ॰ प्रो॰ वहदेव चपाध्याय, एम. ए., साहित्याचार्य, काशी )

किसीमी भर्मकी विशिष्टता जाननेके किये उसके साचारमार्गका खनशीजन निरान्त आवश्यक है। आचार गर्वे प्रतिपादनमेंही तो वर्नेका वर्नेल निविष्ट रहता है। आचारही प्रथम वर्म है — आचारः प्रथमे वर्मः । भारतवर्षकी पवित्र भूमिपर वर्मका दर्शनके साथ सामञ्जल सदासे पूर्णस्परे स्थापित किया गया है। दर्शनका मुख्य है सैदान्तिक, वर्मका महत्व है व्यावहारिक। वर्म वहीं है जिससे छोंकिक उन्नति तथा पारमार्थिक करवायको सिद्धि हो । मारतके विद्वान धर्मकी महत्ता केवछ ऐडिक . जीवरके लिए। नहीं मानते. प्रत्यतः पारलीकिङ कल्यापने उत्तका सम्बन्ध है। महर्षि कणाइके धर्व्योमे वर्मः। स्थल है - यतोऽस्प्रदय निःश्रेयतसिक्षिः त वर्मः। पाश्वास्य देशोंमे वर्म और दर्शनमें पारस्परिक सप्र विरोध रहा है, वहाँ वर्भ दर्शनका वाधक रहा है, साथक मर्दा, बिरोधी रहा है, सहायक नहीं । परन्त मारतवर्धमें वर्ध और दर्शनमें गहरी मैंजी रही है। दोनोंका आधिमीव इसी लिए इक्षा है कि वे तीनों वापने सन्तम अनताकी शान्तिके लिए, क्रेश्वहंड स्वारसे निवृत्ति पानेके लिए, आनन्दमय मोक्षकी सिद्धिके क्रिये, सन्दर तथा निश्चित मार्गेला उपदेश देते हैं। दर्शन ' सिदान्त ' का साधक है, तो धर्म व्यवहारका प्रतिपादक है। वर्म और दर्शनमें खुद वनिष्ट सामन्वस्य है --- समन्वय है । विना वार्मिक आचार द्वारा कार्या-न्थित हुए दर्शनकी रियति निष्पष्ट है और विना दार्शनिक विचारके द्वारा परिप्रष्ट किये वर्शकी क्ला मप्रतिष्ठित है । वर्मके प्रासाट खडा करनेके ।केए दर्शन नींच रखता है । धर्मके सहयोगसे भारतीय-दर्शनकी व्याप र व्यावकारिक दृष्टि है और दर्शनकी आधारिकला पर प्रतिष्ठित होनेके कारण भारतीय वर्स आध्याति इतासे अनुप्रणित है तथा वह अपनेको दर्कहीन विचारों स्था विश्वासींसे वचानेसे समर्थ हुआ है। द:सकी निवृत्तिकी स्त्रोजने धर्म उत्पन्न होते हैं और दु:सकी आस्पन्तिक निवृत्तिका एकप्राप्त लपाय यही दर्शन है । वर्स और दर्शनके इस मञ्जूल समन्वयंत्री सन्य लॉकी हमें जैनवर्समें विशेषस्थाने दीख पदनी है 1

नेन घर्मेडो महुदी विधिष्टा है — बाचारर विधेष आजह। यमेंडे व्यावादा तीर्थक्को ग्रामेन वसने महुवपूर्ण कमसा है व्यावहे दुःबंडा निवारण। विधारती राष्ट्र बाक्षिद उपहाँ दुःबंडिंग प्रहारण हमन तरलांडे कमान वर्षण मास्य हमारे सीवनकियुको चुल्च कमाने रहता है। एव हुस्ख्योगिर आध्याने वस्तावाही हमारे बीवनक रहन है। प्रावेश काराज्यके व्यावक है। कमन्तवाहीं मारा दुखा है, स्त्रा वह निर्मांडा राष्ट्र वस क्या है। क्याने काराज्यके व्यावक है। स्त्रात कम्प्यावीय कमन्तवीस मारा दुखा है, स्त्रा वह निर्मांडा राष्ट्र वस क्या है। क्याने स्वाती ताल्य करें रिक दावतार्थे बकडा हुआ है। इस दास्त्रती आत्माको उन्हक करनाही केन झालाँका उदेश है। कर्मके कारणही जीवको दम्बन प्राप्त होता है। कर्मही बावताका कारण है। जैन वर्मर्से वर्मका विवेचन बहाडी सामोपान है। समय कर्मका सब हो वाताही मोख कहलावा है-जुतसनकर्मेखयो मोखः ( तलार्थसूत्र १०१३ ) सोध उत्पन्न होनेसे परिले हेनल-उपयोग ( सर्वत्रत्य-सर्वदर्शित्य) की उत्पति तैन शासमें अनिवार्य मानी गई है। डैक्टबड़े प्रतिबन्यक चार प्रकारके कर्म होते हैं -- मोहनीय, हाताबरणीय, दर्शनावरणीय तथा अन्तराय । इन सदमें मोह सदसे अधिक वरूवान है। सदा उसके बायके बादही अन्य कर्मोका नात शब्द होता है। मोहके प्रमत्यकी महिमा सद प्रसोर्म स्वीकार की गई है। योगदर्शनमे पञ्चिष देखोंमें अविद्याही अन्य देखोंमें आदिमहै. अविद्यालिता राग-द्वेपाभिनिवेशाः हेशाः (योगसून १२)३) अविद्याका अर्थ है — अनित्यः, अपवित्रः, इ.स रुग अनातमर्भे क्रमश' निख्, पवित्र, सुख तथा आजनस्दि रखना । एष्वी, आकाश तथा स्वर्यको निल मानना, परमर्शाभस अपवित्र शरीरको पवित्र मानना, दुःखदायी चरानुके पदार्थीमें सुस मानना रूपा शरीर, इन्द्रिय और सनको आसा साममा — जविकाके प्रत्यक्ष दशन्त हैं । यही चतुःपाद अविदा हे हे प्रतन्तानका बीस है तथा विचारके साथ वर्ताशयको जनगरिका है। प्रतन्तिकिता स्पष्ट कथन है-आदेशा क्षेत्रपुत्तरेसा प्रकृततन्तिनिकन्तोदाराणाम् ( दोगसत्त २१४ ) बौद्धधर्मसेमी अविद्याको हार्स निदानोंमें आदिम निवास माना गया है ) बौद भटका सब्य सिदान्त है --- प्रतीव्यसहरगद विस्के अनुसार सविद्याही सरकार, विज्ञान, नामस्य आदिवे उदब द्वारा करामरणको उत्पादिका है। वीर्क इक्षीमाँदि मोहनीय कर्मोका सर्वातिश्वायी प्रमुख होता है। विना इनके नाम्र हम, न अन्य कर्मोका नाश होता है और व तद्वपरान्त देवस्थानका उदयही होता है | अदः समग्र कर्मीका आस्पन्तिक क्षय होतेसेही मार्क होती है। व्यालन्तिकना सर्व है -- प्रवेदह कर्मका तथा स्वीन कर्मके वॉक्सेक्स क्रोमक्कास अभाव । प्राचीन कर्मोंके नागरे साथ साथ सर्वात कर्मोर्स करवनकी विकि म रीने धारी मोक्ष माना सा सदला है । आत्मित्व सरका बही क्षर्य है ।

धानमान्ने परानमाने क्यों परिणव कर देनाई नैत बनेन्द्र क्ष्य है। प्रसानस्कावने स्विभेता नोमीन्द्रने मत्तुवार बामाने तीन कर होते हूँ — (१) विहासना, (१) अन्वराज्या (१) परामान्या । बाबारच नोमीने गरिने वह परिरह्म जानना है-नहीं हुखा निहित्सां, वरिष्, बन ज्या होरा होने हो नहीं ने प्रसान के निहें के स्विभेत होने होने हान वीचाही कराना की स्वाराज्याने नामने हुआर बाता है। वहीं वनस्तान्या बाता कि विभिन्न होन्द्र परामान के ना बाता है। परामान केन हैं। इस बानमाने वातिशक्त कोई अन्य पहार्थ मही। वरहानान्ना रूप देखिय —

> जो गिय-मार्च न परिहरह तो पर-भाट ण केंद्र । जागइ सवस्रु वि गिन्दुपर सो सिट संतु हवेइ ॥

> > (परमासम्बन्धश्र शहर)

दो अपने भाव — बक्त जान आदि नहीं छोटवा, और वो दूसरेड़े भावड़ो प्रदूष नहीं करता, वो क्रिक्सरे कादप्रवर्म वीमी कार्ट्म विकास पर्वताने कपदा पदार्थोंको जानता है बही धान्त स्वरूप ियन होता है। जोशी-तुका कथन है कि जैसे आकार्यों एकही उदित नक्षत जात्को प्रकाशित करता है, वैसेही निस्के केवज्जानमें ज्यात प्रतिविध्यत होता है वही अनादि परमात्मा होता है—

> गवणि अर्जाते वि एक रहु गेहह भुक्षणु विहाइ। पुक्कहॅ जस १ए विभिवयर सो परमणु अणाह।

परमारमध्याद्य ११३८

वैनियोंके क्युकार परमाला नगर्क कर्तृत्व आदि गुजीटे विशिष्ट काळांचे पुनक् सर्ही होता (जैवा न्याय बैचेक्कि मानता है) प्रस्तुत अन्तराजा ही कविषय विशिष्ट काक्नोंके हारा स्वय परमाला वन वाता है।

हर्न्हीं धायांनेहे प्रतिपादनमें म॰ महानीरकी विश्वाका महान है। चवारमें हु:क्कडी काम इतनी वहन संगी है तथा पर एक्टर होने बाकान्द्र कर रही है कि उचकी हुटकारेंदे किए उद्योग करता समेक विदेक-कींध्र माणीका कर्डम हो जाता है। तैन मर्केड अनुवार रचका केक्ट्रबार उचना है रक्तवक्डा सम्पादन-चनवपूर्वतंन, चर्मबान, व्या वसकू चरित्र । तैन मर्केड चतुकार दर्कन क्या डानका अन्दर सुद्र राष्ट एक्टे दिख्याचा गया है। दर्कन है चन्ची भद्रा । जीवोंके आप्मात्मिक निकावर्म अद्याकी पूचनी प्रतिश्च है। गीवाका महत्वपूर्ण चन्च है-ची वस्कूच्छा से पद्म सा । जी सुप्त चीव दर्काई अद्या रस्ता है नह बही कन जाता है। अद्याके खाया रपश्चि वान भविष्यंद्र होता है वीद इय डानका उद्योग है-चर्निकों । घटाचारके डारा वासक मित्रम्ये होनेश्चाने नदीन कमीकी देके देशी हैं के हिता है सी इसीक अग्रमुत वरस्याके तक पर बहु करोडों कमीके पायेको शीच कर देवा है। तकके डारा प्र्रै स्थित कमीका होता है शीएल और चारिके डारा नदीन कमीका होता है प्रतिशेष । इव प्रकार और क्रमीवडाओ एक पर कालकर्याणकी वर्चा चीर्यर रहुचेनेर्स सन्ये होता है। सग्वान महानीरका

> नाजेज क्षाजई माने, दंसजेज च सद्दे । चरित्तेज नियन्द्रड. त्वेज परिसद्ध्रड ॥

समन्वय दुढि के वर्षमें विशेष करने दृष्टियां होती है। वह किशीमा धर्मने न तो विशेष रखता है और न किशी वार्षीनिक दिक्ता करकार करता है। वह 'क्षाह्वार 'के नात्नीय दिखारांके हारा कमा विद्यानांके हारा कमा विद्यानांके वाम-व्यक्ता प्रकार किशा क्षाह्वा करने वार्षामां की विद्यानांके होता है — कमान वार्षामां किशा को होता है किशा करात्र वार्षामां की की वार्षामां कर वार्षामां की विद्यानांके काम-वार्षामां की वीर्तामां वार्षामां वार्षामा वार्षामां वार्षामां वार्षामां वार्षामां वार्षामा वार्षामा वार्षामा वार्षामा वार्षामां वार्

वाता है। अन्य प्रकारोंका िना निर्देष किये राष्ट्रको सह (विस्थान) व्रवाशना वाधिक समर्थे स्वाधिक 'मन' कहावांचा। विद्याना बस्तुके विद्याने 'समस्वतः यह है' (स्वाह स्वर्)'— वही शान बस्तुकः तम्चा है, स्वांकि हस्त्रे सस्तुके तात और व्यवाद समस्त्र आपोंका एकत्र सक्त्रन हें वाला हैं —— वही है प्रवाण। 'स्वाह्मार' ही सम्बा प्रमाण है। स्वाह्मार्क माननेके कारण वैंद वर्मको होट सरियम स्वाप्त तथा वर्मका प्रतीव होती है। स्वाह्मार्क लिये उसकी आमानिष्कर स्वस्तानां हम हे स्वर्ण 'सानने हैं, बुक्त 'सानने हैं, विद्यान मानने हैं वीर के नामके इस होने हम्मार्थ मानने हैं। यह प्रताब मानने हें वीर के नामके वह स्वर्ण स्वर्यं स्वर्ण स्वर्य स

खप्पा जोइय सम्बग्ध अप्पा सह वि विद्याणि । अप्पा देह पमायु सुणि खप्पा सण्ट विद्याणि ॥

प्रमात्मप्रकाश १,५१.

आगोडे अनेक दोहोंके द्वारा लेखकने इस दोहाके समन्वयसदका प्रमाणपुरःसर वर्णन किया है। वह समन्वय अन्यत्र मिळना नितान्त दुष्कर है।

> कुसमे जह जोस बिंदुए कोवं चिट्टर हंघमाणए। एवं मानुसाण जीविकं समयं गोवम!मा पमावए॥

आराय है कि हे गांतम, जैसे शासके अग्रमायपर तरल ओसकीवृँद शोदेही समय तक टिक

१ 'पृष्टि विशेषकी वर्गोचा वे'—चाद धावका वर्ष तेना वरित्त है। स्वादम्य सिदांत विज्ञी चतुः विकेशको 'पदरी है' वह कर एकान्य पदनी विज्ञापुत्री वहीं बाग्ला; बर्केट वह सफ करने-पीत्रपत्तः' नदी, चतुनिवेचनाटे कर-विशेषते 'पहनी है' तिहिंह बरुचे पूर्व कार्येट पर्वन कराता है। —क्ता. प्र-

सकती है, वैचेही घरीरभारियोंका जीवन है। बात थोडेचे समन्के छिनेमी अमाद सत करो। इस गायाको उपमा इतनी झुन्दर, सर्वक तथा करत है कि वह उपदेश मित्तर गहुरा प्रभाव क्रमाता है। स्मरण रहना चाहिए कि जीनको जकारताकी छिन्ना इदन पर इतनी लोट करती है कि कहा नहीं जो चकता। इस अमारताको हुदस्यम बनानेके लिए हुकके विरोग्त टाइनेमाले जोशिनपुकी उपमा बनीही झुन्दर है। इसके नीवर स्वास्त्रपतिका च्यांत प्रद है।

म॰ महानीरने त्यामके महनीय पुर्णेकी और साथकींकी दृष्टि देखी है | आर्यस्कृतिके मूळ्में यही सर्वातिशाभी पदार्थ है-त्याग | वैदिक ऋषि कहते हैं---

#### वेन त्यक्तेन भूंजीया सा गृधः कस्यस्विद्धतम् ।

सायांचे घनको सोमों। दिशींके घनको सलोटनेका छाउन न करो। अन्य धर्मवालेंको दिहे स्वथनको अपने कार्यमें ज्यानेके प्रति है। और आवक्कक सानव छमाव दुलेंके वनको सुरुपार कर अपने सायों क्यानेकाही प्रधाती है। आधुनिक छमात्की मनेश्रीतका क्या व्य छन्ता वर्णन नहीं है। परन्तु मारतीय स्वस्तुनिका साथार यह नहीं है। जैने अपन्त दिस्कार्ण के आपतीय स्वस्तुनिक निज गीन एकार्य-नागन, उर और त्योंबय-न्य आधित रहती है, उनमें 'साथ' है। ग्रस्थ वया व्यंति-श्रायों है। अध्यांबीस्त्रामीं सायोंकी दर्श हो कुन्द परिमाण वक्कार्य है—

#### जे व केंत्रे पिए मोए, रुढ़े विपिट्टि इत्वह । साहीणे पवह मोए, से ह बाह ति बुवह ॥

शहस्याधममें रहते दुरमी को सहाय हुन्दर तथा कित मोगोंको प्राप्त करकेमी उनकी कोर गाँठ करता है अर्थात उन मोगोंमें वालित रहता है, इन्दर्शत मही, करने वर्धम होनेबाड़े मोगों-कोमी वह डोडवा है, वही सक्षा तथानी बहुन्तवा है। क्यात उथा कामाण्य मोगोंका गरित्तान करने को कहाँ नहीं है। में मिकनेबाड़े कैंग्रहरूं कहा बलकानेकालों कोमदी हिए तमान्य नहीं होती है। परन्तु वह मार्क लागी गरी है। तमार्क डिमे वामस्वक होता है-बानपूर्वक ने बहुप्रदास यह पूर्व मनताड़े वरित्याम कथा पूर्व नैरायके होते एकी वसन होता है। हती प्रवास में महादित्य हमिन्ना हरिक्का पुनर, हालांकि हारा वर्षण किया है सुन तिनाज बहुप्रतास्वक हो। एक एक हमिन्नके प्रश्ने पता हुना बीच अपना विनाय प्राप्त करता है। उच्च मतुनके ह्या बच्चा बाग हो तो पत्ति

महाबोरकी विश्वामें कार्बिसाका स्थान नवादी कवा है। आवस्त स्थार करार हिंसाका क्षांता निकेतन बना हुआ है। विवर देखिए उक्सरी हिंदा देशेका प्रचन्द ताथवर कोरोंके हृदयमें उन्मार उत्तक कर रहा है। स्थारको इत कमनीर विनायको बच्चनेका एक्सरी मार्च है और बहु है अहिंदा इतका साजना 'आहिंसा 'का प्रवोग हम न्यानक क्योंन कर रहे हैं। आविसोके शाननाशकोदी हम विश्वा नहीं मान्त्रे, पहुंद हिंदाका के य बहुदारी न्यायक है। उन्हारा बाचा कर्मचा शीनोके हारा हिंसा विवरिक्षी महास्थार सामीको मान्य है। महान्योरके बचन हैं-

#### एवं खु नाषिणो सारं, जं ण हिंसइ किंचण। अहिंसा समयं चेन, एवानन्तं विद्याणिया।)

इस प्रकार महानीरने त्याग तथा वपस्याके आचरण पर तथा श्रृष्टिंसा प्रतके पाछन पर विशेष महत्व दिया है। येही मारतीय सस्कृतिके मूछ आधार हैं । इन्हेंकि सपर इमारी प्राचीन क्षय च मुख्युष्यस सम्पता आजमी टिकी हुई है। मारतीय वार्मिक परम्पराकाही निर्वाह हुमें महावीरकी शिक्षामें मिळता है । उपनिषदोंमें प्रतिपादित सिद्धान्तीको ग्रहणस्य सन्होंने अपने मतका परिष्कार किया । महाकीर तो कल्तिम तीर्थकर है। उनसे प्राचीन तेईस तीर्थकरोंने मिस्न मिस्न समर्थोंमें इस घर्म का मन्य उपदेश प्राणियोंके हितार्थ किया । आवक्रक्के इतिहासर व्यक्ति इन समस्त तीर्थकरॉकी थेतिहासिकतामें विश्वास नहीं करते, परन्त्र प्रथम तीर्थकर ऋषमनाथको ऐतिहासिक व्यक्ति माननाही पढेगा । श्रीमद मागवतके ५ स्कृत्द (अ० ४-६ ) में वे मनुबन्धी राजा मामि तथा सहारानी सर-देवींके प्रत बराजाने गर्ने हैं । इनके रिद्धान्तका नी वर्णन यहा उपलंब्द होता है वह जैनधर्मके चिद्रान्तोंने मेठ रखता है। ऋषमकेडी ज्वेष्ट पत्र मस्त (था बढ़ मस्त) के नामसे यह देश 'भारतवर्षे ' के नामसे विख्यात है । अतः ऋषमनाथको पैतिहासिक व्यक्ति मानना निरान्त उचित है । इन्होंकी परम्परा महावीरके विद्धान्तींमैं आमिन्यक्त होती हैं । इस सहावीरके सतको उप-नियनमुख्य धर्मोचे पृथक नहीं मानते । जिस प्रकार हिमालयमें रिश्त मानसरोवरसे निकट कर विभिन्न करुषाराचें इस मारत समिको आध्यापित तथा उर्बर बनादी हैं उसी प्रकार उपनिषदींसे विभिन्न विचार घारायें निवल कर इस देशके मस्तिष्कको ग्रप्ट तथा तस करती हैं । मारतवर्षमें पनपनेवाले समग्र धर्म-वृद्धोंके मूळमें विरावनेवाळी है वडी उपनिषत-ब्रह्मविद्या । और इसी ब्रह्मविद्याके आधारपर उसने-वाले जैन वर्मका यह करपड़म है जिसको चीतङ छायामें जाकर मानवमात्र अपना करवाण सावन कर सकता है। महाबीरका वह उपदेश कभी न मुख्ना चाहिए ---

> जर जाव न पीटेंड, बाही जावन बहृदङ् । जाविंदिया न हावंति, ताव धन्मं समायरे ॥

बन्तक हुदारा नहीं काता, क्वतक क्यांक्या नहीं बढ़ती बहुतक हुन्द्रिया हीन-स्वयक नहीं क्वती, जब क व्यंका आदरण बद देना बाहिए। उनके बाद होताही का है! बहुदारी तींक है यह कम्प, प्याद हरता उत्याद तव हो कहता है, वह हाकी अवहार्ट्स काइट हुनके अनुवार अपना बीवन कामाय वाद। विना किनाके बान बोबड़ी है 'बान मारा किया विना'। महापीरफें उपरेक्षण कोत हती और है।

<sup>ं</sup> अनगरस्मरा प्राचीन मारतीय दियासघाराकी एक स्वाधीन विशेषता हैं, वो 'स्रप्रमादि सीर्थ-क्रो द्वारा उपनिपर्तिक स्वना काटक्रेमी पहलेसे प्रतिपादित होती खाई है। —काठ प्रठ

## भगवानका धर्म ।

#### (हे. थ्रो. भ्रो. दहसुख माहबणिया, कार्या)

बिन हत्यादि देवींका सञ्चण प्रवारी था वे हत्यादि देव वो सञ्चलकेमी वृत्यक हो गये। हत्यां उन्च व्यवस्था पर वे वाकर सञ्चलको मनवाद महावीरने स्थानित किया। वह चमत्वार पिटा कैसे हुआ। विश्व चीत्रको मुज्यूने कामी वक वर्गव्यने पहचानाही न था उसे उन्होंने बताया। और वह सेवीटी हुत्या भीत्रको पर्य मान कर चक्ना वा जो वन होही नहीं कव्ही थी, उनसे मजुषका विष्क हुआया, ऐता करतेवेदी सनुष्य स्वय देव दन नवा और हस्त्रादि देव उनके सेवक वन गये। उन्होंने कका है—

> " धम्मो मंगठ मुहिटूं, आईसा संजमो तवो। देवा वि तं नमंसंति, जस्स धम्मे सया मणो॥"

'वर्महो उत्कृष्ट मगड है। जहिंसा स्वम और तम यह धर्म है। निवका मन सदा ऐसे क्षमैंमें रत रहता है उसे देवतामी नमस्कार करते हैं।'

स्पष्ट है कि यह पापादिमें हिंसा करके, अपनी इच्छाओंको देउगाम करके या जो ऊछ निखा

उने एतम करहे बाद धर्मायांनेत नहीं कर चकता, रच्छे विसरीवर्टी चट कर बहू धार्मिक हो चकता है। विद्यारभुत या दिक्षीनीको अपना कर चानि अपनी इच्छानीका स्वयम करहे, इत्यियोंकी वियरोटे निवृत्त करहेती, वरुलाको अपना करही बहू सम्या धार्मिक वर चकता है।

वित्त समितिके किये बेद और बाउनोंमें माना भामिक बनुधानोंकी साथि हुई थी उसी संपति-भीड़ी वर्ष कमर्थका मून सम्बन्दिन खेलाया और इस प्रकार बेदिक बार्मिक बनुधानोंकी अबसी कार दी। और पर्पके राम पर होनेबाकी हिसाकारी निरोध कर दिया। उन्होंने कहा है—

> " सन्त्रं विरुदियं गीय सन्तं णट्टं विद्वयणा । सन्त्रे जामरणा भारा सन्त्रे कामा दुहा वहा ॥ "

अपांत् नाथ नगामको निःशास्त्राको बताते हुए उन्होंने कहा है कि दिसे हम बीच उसकी र वर विश्वत है। नाय्य तो विकासमा मात्र है। सभी आसरण मारस्य हैं और इन्द्रियोंकों हर कानेदाते वे वितय दुःदालह हैं।

मनुष्यते एवं स्थारमें मीविक समित को बंगे सिक्सी जायगी को स्ते वह तुन होनेने रागर सभिक्र मानमें सावसी टीना है एवं अनुसदयन तत्वको मगवानूने इत श्रान्तीर्थ व्यक्त रिप्ता र्र-म

> 'सुरणावणस्त व पञ्चया भवे, मिया हु केससमा वसंदया । सरस छुद्धस न वेदि किदि, इन्छा हु बागामसा व्यक्तिया ॥ ' प्रतिम वि वो इंग्रेशेंग परितृष्यं हरेज इस्पर । सेवादिस न संन्यं इह हुन्यूगः इसे जाया ॥ ादा हाही बदा नोहों साह सोहें पस्ट्रहरें ।

स्परी १९४७ जानावर्ष रुमान मनेच है। मार समार भी हमारे स्परीत हो। जान वर्ष में हो प्योप की है नहान नहीं कि वीमक वह समान है कि वहीं की जान होगा मारणा की नहीं प्याप्त की भी वीमिका वर्षामा करहीने नवाना है कि—"नोच कावेशने किने" अबोर को की वाद हिन्द समान साहित।

विषय परिति मानित प्रति होते देव देना एक दे विषये इस समुद्रा नाम को भीत भाषा नवेत पूर्वि १ भाषा सम्बद्धि न्यूबिट का यह नका ही नाम नोहीती बहाता है। कामानित्यों का महिताह स्थापन होते और अंग्रि क्रमान करी वह विषय प्रतिकेत्र

"के मध्ये म्युग्यादे भाटते दुगव क्रिके वर्ग क्रिकेट अन्तर्भ यसके प्रसी बसी ।

हराँ कि चार संमान करते उत्तर निया वाना वह कोई दिवस महिं किन्दु अपनी आक्षा पर दिवस पाना हो परन दिवस है। बाइटे मानुके जात दिवस पाना आखान है किन्दु अपने आक्षा पर दिवस पाना है। तेन हिन्सू पि सामानिकत हुना हो दिखिक्ता भी सदस है। उठ दिवस को किन्दा मानुक्त हिन्दा मानुक्त दिवस पान है कि उत्तर पान पर मिल्दा है। है उत्तर पान पर मिल्दा पान हम्में तर पाना इन्यों तर परना है। है वि उत्तर मिल्दा मिल्दा के स्वाप पान परना परना परने परना कर कि पान मिल्दा की परना की है। वि प्रमान करने मानुक्त के मानुक्ति के नहीं ऐसी दिवस हो भागना है। मानुक्ति की भागना है सामानिक पान है। सामानिक पान परना है। सामानिक पान हम्में ही मिल्दा करनी है और सह हो आक्षा दिवस हारा, प्रतीकिय हो भागना हो हिन्स

"अप्पाणमेवजुदसाहि किं ते जुद्देण बद्धुओ । अप्पाणमेवमप्पाणं जरत्ता सहमेहए ॥

ंदे न बाहरी राष्ट्रने क्ये प्राता है, युद्धी करना है तो अपनी आत्माके साथही कर । अपनी जात्मारे जपर विचय वा करही राज्या सुद्ध श्राप्त कर सकोगे ।

्यां प्रकार यक, जान दानादि पार्मिक सबसे वानेबाले अनुसानों औमी शुद्धि की। उन अनु-हानोंको आप्याप्तिक राष्टिंग नता पर दिया। अप्योप्ते बहुत है कि बमर्स वाहरी अधिका सरीवन नहीं है। तरसार्यक अभिने अपने पापक्री रा ईन्यनेलेंगे ग्राड कर तकादो बही सप्ता वह है। त्रस्य है। उद्योग स्वाप्त के स्वीप्त क्षा का होती है वो इयर-क्यर प्रमुख्त के बना आवासका है। राष्ट्र प्रमार प्रमुख्त करनुतानोंने आप्याप्तिकता कानेका तनका स्वस्त स्वाप्त

उन्होंने जपना उपरेश बनागा प्राह्ममंही दिवा । जोर हव प्रकार कुद वेंकुकरें आगह रामेनाटे प्राह्ममंहिं कपने उपरेशमें वीमित न रा कर उचे वर्षवामापके वमकने बीम्प पनामा प्रन वह दुवा कि छमी परेशियों ना जनकर उच्छे दूरा जान उड़ा कर अपनी उन्नीतिक विवे आवासक्तरीक्षी न बन कर रास प्रवासीक बन सेवे।

अपने तप्तरं उन्होंने नारोक्तांना महत्त्वका स्थान दिया। नारीभी चाहे तो इस्पकीक्षी टरह अपनी उन्नति आप कर पक्ती है ऐसा उपनेश मगवान्ते दिया। बहुमी चाहे तो सर्वेलका लाग कर, क्रवारिणी हो कर मुक्तिगयगामिनी हो सक्ती है ऐसा उपनेश उन्होंने दिया।

धूद वो कि वमावर्स दीन दीन दमरा बाता था उदेमी वार्मिक किमाकार्योक स्तातम्य दिया। बदमी चार्ट वो अपने लाग बीर उस्तवाने द्वारा प्रावणकार्यो पुर हो स्थवा है ऐसा उदार उत्तरेय मामावर्द्ध है। वालाँमें ऐसे बर्द बदाहरूपमी मिन्दो हैं जिनसे पता पळवा है कि उसका पट उपरेश प्रसावर्ध मंत्रिक हो जुड़ा था। इस्तेब्रों बेसे वार्वालमी बैन वापु पुर हैं किस्त्रीने अपना और उपरोधा उदार मिन्या है।

दल्ल. मनवानने तो वाविवादकारों अन्त्र विरोध किया था। उनके सबसे विश्वीको बारि कर वा मीन नहीं है। महाप्य अपने क्रम कमोंके द्वार उच्च होजा दें और क्षम कमोंके द्वार नीय होता है। नीय वार्टिमें जम केट्र भी भीद कोई लाग और उपयोक्त मार्ग जनवाता है तो बहु उपय है, पूस है और पिरे कोई उच्च वार्टिमें देश होक्सोंगे नीय क्षम करता है — पायकर्समें रत रहता है तम वहीं बखार भीय है, बूस है देशा मनवाबका स्वष्ट मत है।

## जैनधर्मः विश्वधर्मः !

#### ं (हे. श्री. प्रो. हेस्सुय फॉन ग्हास्ताप्प, पीएच, डी., वर्डीन (जर्मनी))

कैनवर्म विश्वन्यापी है। अपने महातुद्धार वह विश्वम्म है। श्रीषको अधिक वांदोंके हिस्का दावा वह कराता है। महापही नहीं, विर्मेत, देव जीर नारकीमां जैन विद्यानको लीकार करते हैं। उपन वर्गके देव हम पांकी सीकार करते हैं। उपन वर्गके देव तो जैनकर्माद्वानीकी हैं। पांचावा के पांचा के पांचावा के पा

वैन बपने पर्मेडा प्रचार मारकों बाकर वहें हुई शुकादि ग्हेन्डोंनेंगी करते ये, वह बात 'कारकाचार्यकों क्या 'हे राष्ट्र हैं । कहा तो बहुमी बाता है कि हमाट करकरभी जैती हो गया या । बातकों कैन क्यमें पुक्तमानीको स्थान दिया जाता है । इस प्रधामें युक्त कर, ने किया था

१. समन्तमद्वाचार्यं, " सनक(डक्-श्रावकाचार " १२०.

<sup>3.</sup> George Bulher," Uber die Indische Sekte der Jama, " p. 36.

३. हेमचन्द्रः " परिशिष्ट पर्व " ८९-१०२.

कि अहमदाबाहर्में कैमोंने मुस्कमानको जैनी बनानेकी प्रसम बार्ता उनसे कही थी-बेनी उसे अपने पर्मेकी विजय मानते ये।<sup>8</sup>

मारकर्श रोमार्क बाहर्क प्रदेशोभमी बैत उपदेखकों वर्गमचारके मध्य कि थे। चीतवानी ह्यूबैन सींग (६२८-६४५ ई॰) को दिगन्दर बैन सानु किमारियाँ (करिक्ष) में मिल्ने ये-जनका उच्छेल उठक प्रामाध्यरणमें है।' हरिमदाचार्व (८ तो छ॰) के सिष्ण हर्ज-स्टाहर्क विश्वमें गाउँ है कि चे प्रमाधारके कि तिस्मत (मोट) में मोर्ड कों, नहां को हो के प्रमाधारके कि तिस्मत (मोट) में मोर्ड कों, नहां के उपदेश की स्वार्ट के मार्ट करने कहा कि प्रकार के प्रमाधारके कि तिस्मत (मोट) मार्ट करने सहार कों हर्ज के प्रमाधारके उद्देश की स्वार्ट का स्वार्ट का स्वार्ट का स्वार्ट का स्वर्ट का

<sup>.</sup> V. Bubler, loc. cst p. 36 कैकोबोको पता या कि एक ईशाई पादरीने कैनवर्म्म धारण किया था।

N. Samuel Beal. "Sr-yu ki, Buddhist Records of the Western World". p. 55.

<sup>4.</sup> Pulle GSAI. I, pp 55.

v. A Grunwedel : " Alt-Kutocha " ( Berlin, 1920 ) I. 10, 12.

<sup>4,</sup> G. Buhler, Indian Ameiquary, VII (1878) p. 28,

स्थाने स्वींच निकालमा बहु व्यद्धान्याच कारता था। वयाशिक वह निराहार रहता था। यतु (व्यद) रूपनी दल्पने साथ किया था, न्हांकि मधुनावियों को कह करके गुडु इक्का करकेंग्री बहु क्यान्या गातता था। हशों कारण बहु कर भी नहीं खाता था। जाहर और दरक्षारस्य में यह स्वेंच्या था। हैं में कहमीकी परहर्ती बहुता था, ह्यांकि इच्छवके द्रक्षार्श्वमों वह थाए मानता बता था। है में कहमीकी परहर्ती बहुतता था, व्यद्धा स्वाचक द्रक्षाने क्या हो। वह स्वच कर उनने प्रत त्वेची प्रशंका की है बीर कहाँ है कि "प्रीष्ण हो देरे लिने दूरा दल है।" उनके मानताणों कि "भिनतारी को दिरम देनेजी क्यांकिया, मस्त्री की बीचन रहा कहना केंद्र है।" उनके मानताणों की भागकाणों के मानवाणों की मानवाणों की

Kremer: "Uber die Philosophischen Gedichte des Abul-alä maurry." Sitzung berichte der Wiener Akademie CXVII, 6 (1886)

<sup>ि</sup>सं. मोट-श्रेत मुनिजन धर्मप्रचारके क्षित्रे मदैव तरार रहते हें-अज्ञानतिभिरको मेंटना उनका पहला क्लेक्य है। जैन प्रशासीमें विभाग विदेशोंमें धर्मप्रचार करनेके विवरण मिलते हैं। भारतीने पहले ऐतिहासिक समाद श्रेणिक विम्यसार कैन वे और उन्होंने महाबोर धर्मको प्रनारित किया था । (रिमप, ऑक्सपोर्ड हिस्टी ऑव इंडिया, पू॰ ४५ ) आणिक्डे एक राजकमार समयके प्रयत्नसे ईरान (पास्स देश ) के राजकुमार आरहक वैनयमां हुवायी हुवे थे। ( टिक्डनरा ऑब जैन विक्तेप्रिका, पृ॰ ९२ ) बैकटियांके जिनोस्फिस्ट (जैन असणों ) का उहेल मेगास्थनोयने किया है। ( ऐन्सियेन्ट इंडिया, १० १०४) मीर्य समाद बन्द्रवारमा केंद्र थे। सशोकके साम स्वाम्भ केंद्रसे स्पर्न है कि उत्सांते धर्मप्रवारण उद्योग किया था। जन्तमें वह स्वव दिवम्बर जैन मान हो एवं थे। (नरसिंहावार्थ " प्रवणवेस्नील " और सिम, अर्टी हिस्टी खॉब इहिया, प्र॰ १५४ ) क्षत्रोकने दिस वर्मका प्रचार किया, वह निरा बौद धर्म नहीं था। शर्मोक पर जैन विद्वातीका अधिक प्रसान वा और उसका प्रचार उन्होंने किया था। ('सम्राट मशोक और जैन वर्म ' नामक पुस्तक देखों ) खांकिन मिश्र, मैसेटोनिया, कोरेन्य मीर साहरेते नामक देशोंमें अपने धर्मरज्जुक मेंजे थे, किन्तु इत देशोंमें बौद्ध धर्मके चिन्ह नहीं मिलने, विस्क जैन वर्मका अम्तल उन देखोंमें रहा प्रतिमाषित होता है। सिक्षमें जो धर्मीवन्ह मिले हैं उनका शान्य वैन चिन्होंने है। (सोरिवंडल, सखवार १८९२, पृ० २३-२४) समी हासमें वहीं सारतीय शैळीकी सुर्तियांमी मिली हैं। ( मॉडर्न रिव्यू , मार्च १९४८, पु॰ २२९ ) मिश्रदासी वैजींके समानही ईसरको अनतका कर्ता नहीं मानते थे, वरिक वह परमात्मवादके पोषक थे। परमातमा उस व्यक्तिको मानते थे बी सरन्यस्पेन पूर्व और सरी हो। वे शासत सामाद्या अस्तित वशबोतस्पें मानते थे। सहिंसा धर्मका पालन वहांतक करते थे कि मस्त्रची और मुसी, ज्यान वैसे शाकमी नहीं खादे थे। इसवस्करके जूरी पहनते थे। अपने देवता होरस (= अर्हः १) की दे नप्र मूर्तिया बनाते थे। (कानरफूर्वेस ऑब ऑपोन् जिह्म पू० २ व स्टोरी ऑन मैन, पू० १८७-१९९ ) इन बातांसे सिश्रमें एक समय जैस धर्मका अचार हुआ सप्ट है। मिश्रके पास इच्चोपिया (Ethiopia) में एक समय जैन श्रमण रहते थे। (ऐशियाटिक. रिसर्वेल, ३-६ ) मैसावीनिया या श्रीक मिश्रवासियों के सहयाया थे । युनानी संख्वेता पियागीरस (= पिरिताक्षव ! ) और पिरेहों ( Pyrtho') ने जिनोस्पित्स ( कैन क्षमजों ) से किया की थी। वे वैताँके अनुरुपद्दी मामाको भवर अनर और चंचारअसम् (= आदागास ) सिद्धांतको सामते-थे।

वर्तमान कालमें भी कई दैनों ने यूखमें अपने चर्नकर प्रचार करनेका प्रयास किया है और उनके प्रयास से अमेरिका और इंग्डेंड में कितने ही सी ग्रुस्थ जैनवर्म में दीक्षित हुये हैं। सन्-१८८३ ई॰ में बिकागोमें हुये विश्ववर्म सम्मेलन में श्री वीरचद राष्ट्रजी गांधी गये थे। तब उन्होंने अमेरिका के कई नगरोंने मायण देकर 'गाधी फिलॉविफिकल दोवाइटीकी' स्थापना की थी। अमेरिकासे वह इंग्लैंड गये और वहां भी उन्होंने धर्मप्रचार दिया । छन् १८७५ में वह भारत होटे | किन्तु जनकी धर्मप्रचारकी लगन थी | इस लिये सन् १८८६ में फिर अमेरिका गये और बहां से इस्पेंड पहुंचे थे । सन् १९०१ में यह घम्बई आकृर स्वर्गमासी हुये ये । उसी समय इंग्लैंड में स्व० जब तुरामदरदास जैनीने भी धर्मप्रचार का उद्योग किया था। इनके प्रयत्न से २४ क्षंतरत १९१३ ई० को लंदन में " महाबीर ब्रदरहुठ" की स्थापना हुई थी जिसके अर्फात "तैन लिट्रेचर सोसाइटी" अनेवासें जैन साहित्व प्रचारके लिये स्थापित की गई थो। श्री हर्वेट वैरन सा॰ इसके सेकेट्री ये । श्री अलेक्वेंडर गार्डन और उनकी पत्नी, श्री छई डी॰ सेंटर आदि अप्रेन जैन घर्मके पक्षे अनुवादी हुये थे । सोशाइटी द्वारा अप्रेनीम दो-तीन पुस्तकें मी प्रकाशित की गई थीं। किन्तु स्व॰ वैरिस्टर चम्पतराय सीने बुरोपमें बैन वर्म प्रचारका वो कार्य किया वह सर्वो-परि हैं। २४ अप्रेल १९२६ को सदनमें पहले-पहले महाबीर लयन्ती का उत्सव वैरिस्टर सा० के उद्योगते सनाया राया । इसीवर्ष सर्व अधम तन्होंने बरमनी, फान्स, इटली आदि देशोंके प्रमुख नगरोंमें. नाकर नैनवर्म और विश्वशाति पर मारण दिये थे। सन् १९२८ में महावीर निर्वाणीत्सव भी छदनमें उनके प्रयत्नसे मनाया गया था । सन् १९३० में वह फिर स्टन गये और पाश्वास्य देशोंमें वर्षेप्रचार करते रहे थे । छन् १९३३ में शिकातों में विश्ववर्षतानेसन हुआ था। वैरिस्टर सा० के उसमें पांच भाषण हुये, तिनके कारण अमेरिकाबार्ज उनकी ओर आहरू हुवे थे। मेबुस (Maywood) में 'स्कूछ ऑफ दी जैन डॉक्ट्राइन' मी स्पापित हुआ या। अमेल १९३० में संदर्नमें भी हुवेंट वेरनके परामर्श से वैरिस्टर सा० ने कियम बैन केन्डिंग लायब्रेरी की स्थापना की थी, (जो अभी भी चल रही हैं ) । उनके उपदेशको मानकर वहुद-छे अग्रेज जैतनियमोंका पालन करते हैं ।

हम वर्णतरे त्या है कि शिट्र (वेंदिक) बन्की तह बैनक्ये मारत्ये ही स्कृतित नहीं रहा। उसने सरही जातियाँ जीर सब्दी रिवरियोक्ने मानदां को प्रमंतिबत्य बाननेका अवस्य दिया है। (इक क्योन मात्राके मुख्याती अनुवादर स्कावत)

वाहिया और त्यस्य लम्मान करने हैं। यहातक कि कैनीको ताद दिश्य (= दानों) कामी विषेष करते में दिश्में मिला कर दिश्क कीन गती जाते, क्योंकि वस्तर्य नामके बीच तात्त्व हो जाते हैं। इस म्यार प्राम्परीमी किपानिका प्रमान राष्ट हैं। (कावहम्ब केम्म इस्तर्य क्षा के क्या मानके करेन्द्र (Athein) नामते एक साम क्षमानामंत्री निश्मेक्क यो। यह केन बात्र बेदान (बादा) से क्यान बात्रे से (इक्टि हिक क्षा- , यूट २६१) हो. एक. एक. एक. एक. एक. एक. हो की ही मिला बेठ अत्यन ब्याना, कान नामते नहीं के। (स्थिट, १५ इक्टा कुंट १६५० ३०० में हिमान सकामित्रालों में मनार करामा था। जोलोके कगाद पाडसामकों के एसं १६०-३०० में विदेशन (का) अत्यक्ति हिमो मीद व सिहार करायों थे, यो शाक्की कमामें यहें। किन्तु स्थाद कर मामिता (देने-के एक.) केले किंद्र कहें और केल कर काया। (बराबंध) जोनी शियकर्यों केलें केलेंसा तकेस है। (बार, या ४, ९० १५१) में। किंद्रा केलेंसे वाया-इसावारों केन परेश स्थाव प्रमान पर्यक्त किंद्राचा। (बिशान साह, १९२५)) में। किंद्रा केलेंसे वाया-इसावारों केन परेश स्थाव प्रमान

# जैनधर्मः भौतिक जगत और विज्ञान।

(श्री॰ नंदलाल जैन, वी. एससी., काशी)

वालके भौतिक जगत्में वैज्ञानिक उद्यतिके कारण प्राप्त होनेवाने ऐश्वर्य तथा मुसॉकी प्राप्ति तथा उसकी कामनाने प्रत्येक मानद-प्रस्तिष्क मोह दिया है। फुटस्परूप मानवने अपनी प्राचीनदाको ~स्वभावको -छोडकर नवीनताका पछा पकडना शरू किया है। वह इसके पीछे पढ कर अपने धर्म-कर्तव्य-तकको मृछ गया है। यह वास्तवर्मे दुःसह पारेरियति हैं। वेचारा साधारण मानव स्पा बाने कि आवको उन्नति हमारे पूर्वजॉके अवस्य आन एवं परिश्रमकाही फूळ है। प्राचीन कालके शब्दवेषी वाणकाही एक हम हमें Sound Ranging की प्रक्रियामें मिलता है। आवकी भागते चलनेवाणी बाटाकी चक्की प्राचीन सार्खोंमें वर्णित पारा-वाण वंत्रोंका रूपही प्रतीत होती है। पुरोने प्रपक विसान और आधुनिक हवाई जहाज क्या कोई मिल चीजें हैं। फर्क रिफे हरनाहीं हैं कि प्राचीन लोगोंको इतना प्रक्रियाबद और अयोगांगादिके विश्वेषणात्मक शतकी प्रणार्थ न शार्व हो; इस छिये उन प्रन्यॉर्ने हमें इनका विश्वद दिवेचन नहीं मिछता । पर इससे यह क्यों समझा लाये कि आज जो ऊछ हो रहा है, उनके समने पुरातम-कान अगन्य है। और इसी हिये इस उसे तिरस्कारकी टाइसे देखने सर्पे। शायद इसी दाहको सामने रख कर, धर्माचार्योने मीतिक विवे-चनभी धर्मका अग बताया है; क्योंकि वे तो मविष्यकी स्व बाते जानते थे। विस साधृति मौतिकताके पीछे स्रोय इतने दौढ रहे हैं. वह प्राचीन विचारों एवं शास्त्रवर्णित स्टबॉका चूठन सरकरणडी है. ऐसा कहना चाहिये। कहना तो नहभी चाहिये कि यह स्वोधित क्रम-परिवर्षित सकरण है।

हमारे धर्मांचारोंने मीठिक बगत्कों कित बेज्ञानिक तथा तर्कसगढ दंगसे दर्बना की हैं। उसकी यदे वदे वैद्यानिकानिमी प्रसंसा की हैं। मैं तर्देगमें उसेही पाठकींके समस्य रखनेका प्रयास करना।

नैनवर्गने जनुवार मीतिक वाम्य, जीव तथा पांच स्कारके समीव [इह्नह, वर्ग, स्वयं, साकाय, कांछ ] एवं प्रकार, जह हत्योंने बना है। इतमें वामत चराचर करत ब्यास है। इहल इसने इस नमस्त मीतिक परायों-और शांकियोंनों केने हैं सो हरत हैं। पति मीदिमाण्या [पानीम मानतीके समान सम्में प्रकार है। वासने परितेषों वहां-समान सम्में प्रकार है। वासने परितेषों वहां-सम्में अपने समान सम्में प्रकार है। वासने वासिक्षायों कांचित कांचित करा वास्त होंचे सामित प्रकार कांचित समान परितेषों कहां-सम्में के वासिक्ष्य वास्तिक सामित परितेषों कहां-सम्में वासने परितेषों होंचे सामित कांचित करा है। इस समित कांचित कांच

उहाँमेंचे कालको छोटकर वाकी पांच अस्तिकाय हें अनमें सत्ता एवं विस्तार [Existence and Extension] दीनों पाये आते हें। काल इस्पमें विकार [नाणी:] नहीं पाया जाता है।

#### स-दृज्यसम्भण

वैनमार्की हम्मसे अर्थ उन मूलमूव बस्तुओं है , विनमें उसादम्बर पत प्रीव्य शाय-शाय पारे बार्ने पर निनने विना जात्की रिपतिमें विभाता न हो । एक चीवमें उसादि एव विनायके शाय प्रीप्तन की रह फाता है ! यह पूछा वा घडता है । शासकारोंने " आर्थेतानवितिकों " [विदेव रिपर्योक्त अरेशांके] के शार इस प्रभवा उत्तर दिया है । क्टक-कुक्क ध्यन्त हस विषयमें कर्व-गार है । उसका यह छ्यम उन्दुंक छाँ हस्योमें गावा बाता है । ये वह हम्म निल्म [प्रीट ] है, स्मीटिक सम्में अवशिश्वत [अर्थावर्तित ] हैं । अनूर्व इस्मोंने मूर्व इस्मक्त उपपविषा नहीं गावी वार्ती हैं।

प्रमुक्त उरमुक्त रुपम् आयुनिक विकानके व्याधारम् विद्व है। विरानके याधि-स्थिति [Conservation of Energy], वसु-आविनाधिक्त [Law of Indestructibility of matter] वया याधि क्यान्य [Transformation of Energy] आदि विद्यान्त वह स्थ वस्त्रार्थे हैं कि नाविका प्रमुक्ति क्षान्य हैं [Permanance] रहता है। देशोकाइटल का यह अभिमावहीं इस विषयों काली हैं :---

" Nothing can never become something , Something can never become anything." ব — দুৱি বুল্ব — মুকুত্ত.

" परण गलनान्वर्थ सत्तवासहस्य "

वो मेर [दिव्य निमित्त वशादिकरण, division], द्यारा [इण्यमूरामान्करामाणे; union] व्यवस्य जमक्के कारण एक तृसरेके वाय योग या मिश्रण [द्रारण] वनार्ये सा विवक्तः [फलन] येश को, वे (प्रार्थ) इत्रल करवार्ये हैं। इत्रल प्रतिक है. एकती प्रतिमान कर, रस, पेश पद स्वार्थि होती है। प्रतिक दरायें, वो इत्रल कहवार्य है, वे नारों रस्त हमा पाने वार्थ हैं। क्यारिके हम रस्तार्थि हुर्जा [Properties] इस परिचय प्राप्त करते हैं। वेचे स्वार्थि मार, कटानम, गार्नी, इत्सादि, कार्य कुर्जा निकार इस्तार्थ क्या प्रतिक्ष प्रतास हमें हैं कार, वेको, वेचरत [बहु, मीडा, चर्चर, काराव्य, क्वाया] होगय [इर्णाय, इर्णाय] एसे वार्थ कार, वेको, वेचरत [बहु, मीडा, चर्चर, काराव्य, क्वाया हम्मा इत्रल हमें हमें हमें हमें क्यामा मोनके कंपाला, क्यवसाय एस वजर होते हैं। प्रत्येक दार्यार्थ, किवी ने किवी सकारक स्वार्थ क्या सार्थ [या प्रिकारो] पाया जाता है। व्यवदे कमल हस्त व्यव्ये इत्रल को हैं। हमें क्या स्वार्थ कुर्खा क्षात स्वार्थ क्या क्या स्वार्थ व्यवस्थ इत्रल [कर्म हे कारत हो हो हो हो हो हो है। विश्व क्या है, क्या कि इत्रल " व्यवस्थ सन्य मोण " याता चारा है। क्ष्यल इक्ष्य है इस्त का विश्व है। जुड़ा है। वे पुरुव दश रपीम प्रत्यस्ट हैं(१) खान्द (२) वथ (३) खीवन्य (४) स्पील (५) छंसान (६) मेद (७) वम (८) छाना (९) मातप (१०) वयोत। गुरू स्पर्ये पुरुव के दो ये दे हैं(१) वस्तु (२) रुखा । वस्तु प्रदायोड़ा वस्ते छोता [बुक्त] त्या आदिमानी अब है, वो हिन्द्रपातित है। वस्त्री ततित मान मेददे होती है [मेदारमु:] जैसे माड़ को तोवते असे ने पर उसका छोटेने छोटा दुक्ता, [Smaller than the smallest] जो हिन्द्र म को को जाय प्रदाया। यह वस प्रदायोड़ा कुछ है। वस्तु जीके निमन वस्त्री पर कर वस्त्री होता है। वस्त्री वस्त्री करान प्रदाय पर वस्त्री होता है। वस्त्री वस्त्री कमान्त्र पर पर्यायोड़ कुछ है। वस्त्री वह कमान वस्त्री करान प्रदाय पर वस्त्री वस्त्री हो छान्द्री वस्त्री व

यहां एक बाव ध्वाममें रक्तने शोमा है कि प्रहल्के हमारे आवाधोरी-पहार्य (matter) तथा शकि (Energy)-दोनोंका महण किया है। विचका अर्थ यह हुआ कि शकियों मार आदि गुजोंने समस्त्र है। आज विजानमी बढ़ी मानता है। शक्ति में भार एव माप दोनों हैं।

" .. Energy is not weightless, but it has a definite mass .. .."

भार एव शक्तिम क्या सरव है, उस विध्यम यह गुरु (formula ) प्रसिद्ध है :--- । E = mass v (velocity of held !

वारायं यह कि पदार्थ और शक्ति दोनोंक एकद्दींचे बहुण होता है और वे एक हैं।

भिगानते अनुसार बन्नके विविध सुध दे जैसे छुवी [sold] के आर (density), (स्पिनम्बन्दरा [Elontecty], तथ पोपता [heat conductivity] आरि, वर [legid] के साहुद (viccotty) हर्शस्त्रति [surface tension] आरि, वसु [gw] के प्रसरण श्रृति [Evpansibulny] शादि। सधीक चार दुगळ (१) हरूका-मारी पृद्ध-प्रक्रिय (३) शीव-दुष्प (४) लिग्य-क्छ सप्टर्श वे ग्रुप वदळाते हैं। चार रख तो विकास सप्टर्श मानवा है।

"Four tastes have been distinguished, salt (হাল), sweet (মন্ত্ৰ), sour (ছু) and bitter (বিজা) Sweet things are best appreciated at the tip of the tongue while bitter at the back " "E.E. Hewer "

रखेंकि भिन्नताका कारण है, बदावाँस " हादड्रो कार्यन्य " की विशेष स्पिति [ Particular arrangement in the Hydro Carbons ]

गंभके विषयमें तो कोई विवादही नहीं हैं।

स्पर्भा पदार्थका वामान्य सुन है। बन्ने पान प्रकारिके निष्पर्में कुछ नतमेद है। निवान कात का मानता हूँ [VIBOOR] कियों ननेद और काता नहीं है। खेलकर क्षवा मिश्रम द्वत कृष्ण कर तथ वर्षोका अभावरण है। परनु वेनवर्ष कृष्ण करेत सहित केवक पांच करही मानका है। परि हम विमानके इस आधारको देतें :

Colour sg a sensation caused by the action of nerves in the part of retina. Rays of different colour affect the eye differently and it is due to this difference in the occular sensation that the various colours are differentiated, it is a mixture of three primary sensations [red, blue and green] in different properties [RNTER Physics.]

वो सार अन सक्का निस्तमा उपनित हैं। यह वो कभी बानवे हैं कि बब कोईसी पदार्थ [मान श्लीकेंद्रे मिट्टी] वर्ष किया जावा हैं, जौर उक्का वाममान बदावा जावा हैं, तो सबसे पह वह वह वापविद्यार (५००%) करती है। उठ धमन कर हक्का कर सहैं कर होता, वह विदे कालाई रहता है। कि स्तर्भ परिवर्तन (आज ७००%) पीछा (२२००%) कोईस (५५००%) होता है। विदे तामाना सबसे लोकि किया बादे, वो करमें मीका राप प्राप्त होगा। वारस्त्रे यह कि प्राकृतिकस्त्रों तो कर वाचारी है, और वे जानकी परिवर्गक कर हैं। अन्य वो हक मिलव हैं। (वैदे हरास्त कोईस कोईस काल स्वाप्त कोईस अधिक प्राप्तिक कर हैं। आप वो हक स्वाप्त के प्राप्तिक के स्वाप्त कोईस अधिक प्राप्तिक के स्वाप्त के प्राप्तिक के स्वाप्त के स्वाप्त के प्राप्तिक के स्वाप्त के स्वाप्त के प्राप्तिक के स्वाप्त के स्वाप्त के स्वाप्त के प्राप्तिक के स्वप्त के स्वाप्त के स्वप्त के स्वप

निशानमंत्री, इहज्जी तरह, पदार्थ और शक्तियां विकिष कार्में याचे बाते हैं, कैसे तापे [जाताप], पियुद्ध (जा), प्रवाद्ध (उचोद) आदि। दन निविष कार्में (वर्ष) का जैवा धर्मन जैतसकों हे केसेही हिवान कार्मा उस कोटे तक नहीं पहुंचा है। वर्षीय क्चन, मन, आदिके किये विज्ञान पदार्थ (Matter) मानवादी है,। जालोच्छान रक्तरों मीतिक है... "We take oxygen from air and exhale Carbondioxide. Carbon being the product of oxidetional digestion, which requires oxygen to escape out. It is pure material organism."

पदार्थों को उत्तिकि विषयमें वैश्वेषक, जैन, तथा चूनानी दार्थों निक्रती विज्ञानकी बाधुनिक उत्तिकि वाचार हैं। बाट्यनका प्रमुख्यन्त [Atomic theory] पर्वोक्ता त्यस्ट विदेवन हैं । "Electron is the universal constituent of matter" यह विज्ञान का शाव निर्मे हैं नो त्यस्ती वैनियों के परामुक्त ब्याल्या है। जैनीका परामुङ "केब दिवेद ने वह । व्यविमाणी व दस, व परामुङ विचाणीर " विज्ञानका शरियाणिक (१) electron है। व्याक्षिक विज्ञानक शत्तिका विद्याला है। व्याक्षिक विज्ञानक शत्तिका विद्याला है। व्याक्षिक विज्ञानक शत्तिका विज्ञानक शत्तिका विज्ञानक शत्तिका विज्ञानक शत्तिका विज्ञानक विज्ञानक विज्ञानक शत्तिका विज्ञानक शत्तिका विज्ञानक शत्तिका विज्ञानक विज्

चक्षेपमें हम यह कह सकते हैं कि आधुनिक विज्ञानके पदार्थ और शक्ति-दोनों-पुट्सल डब्पणे महीत होते हैं, इसलिये पुट्सल डब्पकों सचता विज्ञन मानताही है।

> स-अमूर्वे द्रव्य. (१) सातमा —

"उपयोगों करण " जान और रर्शन बीवका करूव है। जामामेंही दुहको सायम द्वारा सुक-दुकका ब्रद्धान्य होता है। वह इन्य है न्योंकि तमार, न्यन कमा श्रीन्यन हम्में पाना बाता है। आगा सर्व्यक परिमानमें हानि एव द्वि. (कमेच और सिकार) करनेकी श्रारे एक्वा है। चौर्या और हिमके क्योरेंस एक्टी आजा निनान करती है। आजाड़ी अनन द्वारि है। वे अनन है। यह अमेर्तिक है। एक्की कारा एक्के क्योरोईटी विद्व हो स्वर्ध है, प्रत्यव नहीं।

> [ प्राणापान निमेपोन्मेप जीवन मनोयदी कियान्तर विकासः सह दुखेच्छा द्वेप प्रयनाथासनो स्टिंगमः —वै॰ स॰ वे

ित बकार वर्ष वर्षमं माकाय एवं कालादि वार्मिकेक विश्वमं विद्यानविद्यानीने अन्वेषण किया है, वर्षा माक्य वार्माक विष्यमं । करनु के Ether या Field को बदर बात्माके विष्यमं वार्म में विकास को है। जर्दिन वार्माको वार्मने एवं पहानेके किए कितारी है। विष्य प्राप्त भागी कर करण नहीं हुए हैं। यर दर लोजीते एक महत्वमूर्ण वैन-कल (वैजब एसेंट्र) की प्रति अवस्त हुई है। यर ऐता कन बनाया स्वा विक्रेष्ठ कोईमी चीज वाह्म न वा कहे। उदमें उनस्य होने बन्म पर माते वन्न कार्यमां कि कोई स्वय वो जात में हुई एस प्रति वन वाहम न वा कि कोई स्वय वो जात में हुई, रस्प र एसा यर कि वर कोई सम्म देवा है वर उनके कार्य कुछ विष्यस्क प्रति विद्यान के विषय हो। यर इस्त वह है के वर वाहम ने वाहम हो। यर इस्त वह है के वर वाहम ना तो हो नह के वर वाहम हो वाहम हो। यर इस्त वह है के वर वाहम ना तो हो नह कहा वाहम है। वह इस्त वह है वह वाहम ना तो हो नह कहा वाहम ना तो हो नह वह वाहम ना तो हो नह वह वाहम ना तो हो नह वह वाहम हो।

होगा। अब लोग रच प्रकाश हल करतेते किए एक दूषरा बन बना रहे हैं, बिक्को सम्मन है है ऐसा कर करें। यह शक्ति किने पना जगानेलो चेशा जो वा रही है, जानमा नहीं हो सकती, नस्मिन हो ले कुर्तिक हैं, परनु इसकी कुलना तैनक शरीर (Electric body) ते अवस्य की ना सकती है। तो आगाने बहुताई पनिष्ट स्पन्न रखता है। आगानी खोतके प्रवासने हस एक न्यार की ही ही ही हैं।

यह ठीक है, कि देशानिकॉने आधाकी छत्ता नहीं जात की है, पर आध्र-छम्बन्धी क्योंके बानकार सर थो. क्षेत्रके सत्वांसनने आधाके अस्तिसको निस्सन्देह दिस्र किया है।

" प्रोटोशपून्स " [ Protopalism is nothing but a viscous fluid which contains every liting cell] के सिद्धान्त सभा सर कार्योख संकुक्ते पीचों सम्भवी जाविष्कारने जालाकी फेकीन-विस्तावाजी प्रवृत्ति सिद्ध कर दी हैं।

### स : अमूर्ते द्रव्य

#### (२) आकाश निरूपण

साकाश्ये हम हिन्दुऑंका राष्टिम्हम्य बाकाय नहीं केवे, अधि यह, वो चीन, इंद्रल घर्म, कावमें एव काछ द्रव्योंके क्षिय स्थान दे। आकाशका यह छवल है। और द्रव्योंको अवकाश राम देसा उत्तका कार्य है। यह द्रव्योंका अवकाशका (Accomodation and diffusion) में आपण है। अपूर्व रोनेसे प्रसीह द्रव्यके एकत्र प्रदर्भन कोई विरोध नहीं जाता है। आधार मिन, व्यापक एक प्रदर्भ कोई विरोध नहीं आप है। अपाल प्रत्य कार्य अन्तक है। यह रो प्रकारका है (१) ओक (१) अकोका को कोकाशकायमंत्री नहीं प्रकार कार्य कार्य कार्य के अकाशकायमंत्री मही प्रकार कार्य की स्थान है और कार्य कार्य के स्थान कार्य के स्थान कार्य कार्य कार्य है। इसकीय व्यवकारी सीमा है और कार्य कर मही है। यह वोज कार्य है। इसकीय कार्य कार्य

यह क्षत्र है, कि, विज्ञान आकाशको एक स्वतन्त्र प्रमा नहीं सानता, फिरमी आकाशमें विवासन समस्य गुणोंको त्योकार करता है। बोकाकाश एवं सब्येकाकाशके विवास H. Ward क्ष का क्षामिस्स उक्केस पोग्प है।

".....the total amount of matter which exists is limited and that the total extent of the universe [ बील ]is finite. They do not conceive that there is limit beyond which no space exists. ."

छोज्जाना (जगत) सीमित है। बदि आकाशमें वस्तु हो तो गोजानार रूपमें उसका सुनाय होठा है। वार्डना कहता है, कि लोकायाध्या पुमान इस प्रकार है, कि बदि एक प्रकार-किरण शीधो रोबामें चने, तो वह अपने मूट किन्दु वर पहुचेगी जहारे वह गुरू हूरें थी। श्रीक रिपादिमी जरीम होनेकी रिपादिमें नहीं क्लेगा। क्योंकि दिर एक वारकी श्रीक खनन्वमें विजीत हो जानेती।

यह रात्सकों एक यसला है, कि लोकाकाव सीमित है, पर आकास अनन है। परन आंदराहनके सोस्वतानहके सिद्धान [ Theory of Relativity ] ने यह, बात स्पष्ट हो जाती है। एडिएन बची बातकों हम शक्तींने स्पष्ट करता है।

Einstine's theory [ of relativity ] now offers a way out of this dilemma "space is finite but it has no end," "finite but unbounded" is the usual phrase.

आरहरीनके अनुवार बसुनी सता आकारके शीमा परिमाणमें कारण है। बिना बख एर्स समस्के शाकारको करना नहीं कर से को । यदाँची इनका आधार है। पर नेन दर्शनमें यहां मन-मेर है। वैने पर्मका जरत जोकाकाश एर्स अगोकाकाश दोनीमें लाज है, और बह रुम्पूण -वावकार एक माग (कोकाकाश) सीमित मानता है। और इस्के करर अगन्य आकाश, वर्गाने आरहार मुख्य न्यारको सीमित मानता है, और इस्के बाद करर कुतमी नहीं है। "आकारको अपेशा शोक सीमित हैं पर कारको समेशा निम्मीम है।" यह विद्वान राख्या जावको (अवधर आकारको मित्र) अनादि और अनन्य बता दहा है। औ एट्. आर. केम में इसी मानमें हैं।

तावर्ष पह कि वैज्ञानिक आत्मावको खूच नहीं मानते, और हवी किए अकोनकासको नहीं मानते । पर नैया कि नहां है, कि "देवे रूपको सता जसमन्द है, विश्वके पूर्व कोई खग न गीता हो" के समान हम नहांनी कह सकते हैं, कि यह असंतव है, कि आकाश (क्लेंक) के बार छद आकाश न हो ।

उन्पूर्ण कमनेदे यह शत होना कि भाषानिक विशान बाकायके नियपने निस्ता, बनारि, अनंदल, व्यापकल एवं छोकाकारा ( सगत ) वीमित स्वीकार करता है, पर वह सप्ट है कि उर्वे द्रम्प नहीं मानता।

# सः अमूर्वे द्रव्य

#### [३-४] धर्म-अधर्म द्रव्ये

हन दोनों हत्योंको लगा क्यातुको स्थितिके क्रिय बहुतही आवस्यक है [क्रोक्यवस्था हेडाबाद, राजवार्तिक] क्रिमीमी एकके अभावमें सबस्बर्ध फैठ करूरी है। इसे और अवसीर यहा चुन्य-सम कारण नहीं बनितु गरि-स्थिति आध्यम केता है। हत्यनकाहमें हनका खुळाछा इस प्रकार है :—

गद परिजयण धम्मी पुगाइजीवाण गमण सहवारी तोवं जह ठाणहराण अधम्मो, पुगाइजीवाण ठाज सहवारी छाया जह पहियाणं बीबीकी गति तथा रिपर्डिमें सहायक [बेर्स्ड नहीं ] होना इनका कार्य है | वे दोनों इस्य प्रजीत, शर्मुर्वेर, श्रवएष स्पार्ट रहित, निर्फर, निष्य वर्षा समस्य क्षेत्राहाझी स्थात हैं [duivecd], परतु स्वय एक प्रदेश है। वे गाँव स्थितिम बाह्य या जदासीन कारण हैं, हुस्य नहीं-[स्वाबादमानत्वारिनेस्ववत (१०९१०)]

काहेदोंने वब " प्रकाश " [ leght ] का अध्यापन छह होता है तो हमें बताया जाता है कि प्रवास किएयाँ मार्ग, ब्राविष्ट Ether of space के साध्यारे हमारी पात पहुँचती हैं। उस Liher के सिपनेंन बहुनी बताया जाता है कि वह और बरारे वा रक्तबस्तु जातें हैं, स्वर्ध स्वास है, क्षार प्रमान बहुम्बर हैं। कोईसे वह " पाति माप्यन " है। आयुक्ति Ether के प्रायः स्वाधी गुत्त " पाने द्वार " में हैं। हुछ समय बहुने दक्ते विश्वम विशेष जा नहीं था, पर माइकर रुपा मिक्कान मोर्थे के स्वीमोर्ग जब रुप्त किए किया या जुका है कि " ईसर" अमूर्तिक है पर स्वसुक्तिन मिक्स है। इराने समयके वे वास्त्य" Ether mark के something very different from terrestrial substances" जब इस निविध्य समराजे पहुन कुके हैं।

Now-a-days it is agreed that ether is not a kind of matter ( पुरुष, स्थी ) Being non-material its properties are quite unique.

[Characters of matter such as mass, rigidity etc. never occurs in ether.]

र्यपरको निरिक्तवाभी हर्ग्य महाराजोंके म्लोकोंने किंद्र है। इट प्रकार क्ष्मीक्रकों हैस. के समस्र मुख निवमान हैं वेते परिभाज्यमस्य, जान्त्रस-व्यक्ति, अनतल, कमूर्तिल सरसर अभी टक्तिक दशारि।

द्वी प्रजार स्थित साध्यम [ अवर्स इन्य ]के विश्वपर्ममी वैद्यानिक कई नेवी कह हमारे साथ हैं । आद्वाकप्यूनने पेटते निरते हुए केवते रेक्कर वर्क किया, "वह नीचे वर्षों निरा ?" कह सरग "आक्राक्य याकि " का निरामन प्रकट हुआ !

प्रत्येक बरार्थ वह करन केंग्र जाता है और भेरतेके किये स्वयंत्र कोर दिया बाता है, तो नह एक छाके द्वारा स्थ्योके केन्न की और आहट होता है। और वहाँ शाकि उकके औने सिरोर्सि कारत है। वह शाकि बखनीके मारके हुनन अपना निरारीत दूरीके वर्गके अनुसार्कों है। [Fammid2] म्यूटनज़ वह विद्यान Heavenly bodies, के विषयों मी ठाए होता हैं: और इस्के किये गियरक्षी दूसमी फाममें आ गये हैं। यह समय लोग यह कका करते थे कि जब कोई बाकि की जबस्य होगी. अत्याद बखुओंमंगी किया होगी। तर फिर आप: गावकी समूर्य क्यों नहीं तियति नदस्ती देहीं हैं। उससे कियाचिया का सार्व्य बखि माने किया होगे कि कियाचिया होते हैं। हैं। उससे कियाचिया का सार्व्य बखि करी हैं। हैं। इससे कियाचिया की कियाचिया होते कि वा बाक्यों बखि करी हो, तो चक्त अवस्य होगा हैं। तो फिर बार्या गुला वा कहता है कि जब पहार्य आपकी माने होते हैं, तो एक दूबरेंके कार क्यों नहीं कियाचिया हुए वा कहता है कि जब पहार्य आपकी माने वाक्यों कर का तो हैं, जीवह प्रयोध केटकी तरफ हैं। बैद कार फिला हुआ पबर पा बहुक्सी गोटी-गीवोई किरती हैं। जीदमी ऐसीही क्यों का नार्वित किर है कि आपकी माने वाक्यों कियाचिया होता है।

यहां यह प्यानमें रातनेड़ां बात है कि न्यूनको स्तरं घोषके विषयमें चंदह या-यह मूर्व हैं या अनूतें: वाषद्वी प्राय यह हो [ब्रोचको ] निष्क्रियो नहीं मानता या। पर माईट्टाइयके द्वी विषयमें नमीन मठके अञ्चलर यह ब्रीकि निष्क्रियों हो चन्छी है। पर दर्शके स्वष्ट स्थका पता वर्मोक्कमी नहीं का चका है। हालदेने तो इन विषयमें चिन्ना है—

"Gravitation is an absolute mystery. We cannot get any explanation of its nature."

इव प्रकार अवर्ष प्रवक्ते प्रायः वार्मा ग्रुप आह्मस्ताहनके इक नवीन आकर्षण-वार्कि [Field of Gravitation] में पांच वार्त हैं। फिरमी देशनिक इसे स्वतंत्रकार्मे [Reinty] स्वीकार महीं करते। ने इककी आवस्त्रकता अवस्य स्वतुम्य कर रहे हैं और वर्तमानमें ने इसे चहायकके करमें, अपने प्रवक्ती तरह, स्थितिमें कारण मानते हैं।

Ether और Field के स्वक्त किंत्र जार्वजा मेद हैं, वार्क्ष क्य गुण कमान है जैते अनुर्वेत, अस्पत्त जोकालाय मांति दलारि। इन किंत्र " को इन्य " के Ether के प्रदूष होजा है, उद्योग कार जयमें इन्यज्ञामी Field के प्रदूष होनाही चाहिये। [Substitute for अपर्य ]

सः अमूर्वे द्रव्य

[५] हाल द्रव्य

" दब्बपरिबट्टरूबो जो, सो कालो हवेई "

परायोंने पांस्वरेनमें काल कारण सरका है। यह उनके पांस्वरेनमें देवेही वहायक है देवे दु-प्राप्ति मिटी-वर्धन-मिन्नीय चर्क्स परस्ट। यह परस्ट चर्क्स बारी सर्व पैदा नहीं करता, लागेतु प्रतिनाद कानेने वहायक मात्र होता है। कालभी हत्य है। क्यांकि हत्यें उत्ताद-लाव कींव्य पार्वे वार्ते हैं। महद्दार काल कींद्र नियय काल हवीके आधार पर है। क्रीम्स्ता-बालकपर 'वर्षतेना" 
> " समजो णिमिसी कट्टा, कडावणाळी तयो दिवारची मासो दु अवण संबच्छरोचि काळो, तटायची ॥

— एव वियो हि ध्यवहारकारः केवत कार्ययाय सायको नावधारविदुमधक्यलात् परावत्त हकुममीवदे ॥ [पचारिकाय ]

व्यवहार और निवय कालमे यह विशेषता है कि प्रथम तो सादि और सात है, जबकि द्वितीय अनत होता है। नियय काल प्रोक्तन [वर्तना, Continuity] का बोचक है।

प्रतिद्वय पर्योवमन्तवींतैक समया सत्तातुस्तिवेतेना || [रा० धा०] -कालक्षको कार्योके विषयों

" वर्तना परिणाम किया परत्वापरत्वे च कारुस्य "

युत्र पूर्णकाने निर्देश करता है। यह बस्तुनोंके व्यस्तिकको कायम रखनेमें, परिशानमाँ, परिवर्तनमें, परिर्फर्गमें, किमामें, कासकी वर्षका छोटे वह होनेमें [बैचे वारू-इव हत्वारि ] बहायह है। इक बुक्ते हारा निक्य और व्यवहार टीनोंका कार्य बठावा गया है।

द्रमस्काइकी "द्रमपारिष्ट्रक्वो " साठी पूरी गांवा रजी पुरुका मार्च है। काव्ह्रम्य स्वयमी परिवर्षित पर परिवर्षित होता है, वेसे उन्तर्गिती अवस्तिमी [ उन्नरियोध और अवस्तिग्रिति ]। एको परिवर्जमेंनी सब बाज [सिक्स] कारण है। चरि काव्हे परिवर्डनने कोई हुत्या कारण हो, वो अनस्त्या [ बन्जवस्या ] हो जानेगी। अब्दः काव्ह स्वरंग हम्म है और परिवर्डनमें वहामक होना। उठका कार्ष है।

सबसे छोडा कालका प्रभाग "समय " है। उसकी परिभाग वह है-वह समय जो एक परमालु वा कालला अपने पासके दूसरे [ Consecutive ] परमाजुके पास वक पहुचनेमें. केता हैं, " समय " बहुवारा है। देवे अनव समर्थोमें काट (अवहार) विभन्न है। जिन प्रकार भारजों माप " परमाणु " और काठाशक " प्रदेश " है, उसी ताह " स्ववर " ठाउफा माप विंडु है। समये बचे काठका प्रमाण महाकार है, जो उस्तिरिंगी-अविधितियोंके समयका जोह हैं:---

४१६४५२६६०२०८२०५१७७७४१५२१९२००००...[कुन ७७ अस ] और सबसे छोटा परिमाण "सम्ब " है |

अन्तर्भे कालहरूपके अस्तित्वके विपर्यमां कई शकार्मोका समाधान आचार्योने किया है। काञ्के अस्तित्व साधनके क्रिये अच्छे-मुद्दम तर्क रहेत हैं | क्रिये

प्रतिक्षणमुत्यद्वयय श्रीव्येक्ट्यः परिणासः......सङ्कारि कारण सङ्गावे द्रष्टः । यस्तु सङ्कारी कारणं सकारः [ प० ]

कार ह्रथके विना ज्यातका विकास कर जावेगा बस्तुओंकी उत्तरित तथा विनास समयके सभावमें, लाखर्यकरक केपके अभावमें अकादीकरे सानदार महत्वके समान, होने क्योगा ।

पहा बहमी पानमे रखता चाहिने कि न्यार विधिष्क दर्धामंके मानिक किलीभी भारतीय दर्धाममें कामका विशेष वर्णन नहीं किया गया है विद्या वेतसदान, परंतु वे दर्शन वेन मतके किके व्यवहार काम ककरी रह तमें हैं आने महीं बहर रुके हैं।

आधुनिक विशान "समय " के कार्यकामके आधार पर उत्ते द्रव्य रूपने आपनेका अनुमत करने जगा हैं पर उत्ते अभी तक विद्यान्त रूपमें उन्ते स्वीकार नहीं किया है। रेडिंग्टन का यह क्यन

Time is more physical reality than matter तथा हैनहा कायह बाक्यः ---

These four elements [ space, matter, time and medium of motion ] are all separate in our minds. We cannot imagine that one of them could depend on another or be converted into another ]

उन्हें कि निरंहमें ब्रमान है। सारतेन प्रोप्तेस एत, आर, केम्पी इसी नहीं है, बाल द्रव्य के अरिक्षको निषदमें, वैस्तवते कोक निक्या हुआ, वर्क केन दावीनिक साँगतनेनी सवा है। उनके अनुसारमी "ब्यावके विकासी कोल एक स्वाह कारण है। किना कारको परीचयन और परिवर्तन कुछनी नहीं हो कहते" कुछतः "काठ " "द्रव्य" है।

काल द्रव्यके दो मेदोंको वैशानिक स्वीकार करनेही सने हैं

Whatever may be the time defuse, [ व्यवहार ] the Astronomer royal's time is de facto ( विदयत ). —Eddington.

एक प्रदेशी होनेसेही काल द्रव्यमें प्रौत्राल हैं, इसेमी बर्गसन स्वीकार करता हैं।

The continuity of time is due to the spatialisation or (absence of extensive magnitude) of the durational florn, " ছাৰন্তা কৰি নৰ্বায় (mono-dimensiona-

(1) में क्षेप स्वीकार करते हैं । बाइस्टाइनका विदान्त "क्षेत्राकाशास्त्र बादनाः प्रदेशाः वादनाः स्वाक्ताक्ष्य क्षेत्राच्या स्वीकृत्यां क्षेत्राच्या एकेलाकाः प्रदेश एकेल्य्यां केल्यां प्रस्थान विदार्थ मानता है । वृश्य प्रिटनके इस कम्बन्ते जात होता है...

You may be aware that it is revealed to us in Einstine's theory that space and time are mixed in rather or strange way, ... both space time vanish away into nothing if there be no matter. We can't conceive of them without matter. It is matter in which originate space and time and our universe of preception."

जैन धर्मेमेमी अलोकाकाशमें पदार्थोंके अभावने काल्यपुका अभाव है, जो इस मतकी पुष्टि करता है। "अकायल " भी एडिंग्टन लीकार करता हैं।—

. I shall use the phrase time's arrow to express this one way property of time which has no analogue in space.

काळ द्रव्यकी अनतवामी बाहनस्टाइनकी Ceylinder theory के आधारपर ऐक्टियन यानता हैं।

The world is closed in space dimensions, but it is open at both ends to tune dimensions.

कालाणु तो वर्तमान विज्ञानके भौतिक समयके world-wide instants ही समझने चाहिये |

कालके कार्यकलापोंको विशान मानवाही है, यह सप्ट है।

हम अकार हुम देखते हैं कि जैनवर्ग जिन कारणेंगे कानकी दता मानता है, वे ही कारण, रुपा वे ही कार्य तो हुमारे जानायोंने कानके बताये हैं, जाकता विश्वनमी सीकार करता है। पर नैया कि कुटमेंही कहा कि वह हमें सदम द्रव्य नहीं मानता।

#### ं [द]-स्पर्धहार

उपर्युक्त विदेचनके आधारम जैसनतके घर् द्रम्यों [ Substances or realities ]हो इस इन वैद्यालिक सामांचे ग्रहण कर सकते हैं ।

| पुत्रक — पदार्थ और घाँके<br>समें — गतिमाध्यम<br>खबरों — दिसीत साध्यम<br>!<br>अफ़ाय —<br>काल — | Matter and Energy                                         |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
|                                                                                               | Ether [ of Space ]                                        |
|                                                                                               | Field [ of Gravitation ]<br>and electromagnatism<br>Space |
|                                                                                               | Time                                                      |
| _ आसा — तीव — -                                                                               | Soul                                                      |

वाधुमित विश्वन इनमेरे स्ववन प्रन्यते किई पुत्रत एवं बर्मकोरी स्वंत्वार इसता है, परंतु बाकोको स्वतन माने वानेका बैगानिक कट्टमन करते त्यों हैं। इस प्रव्यांकी क्या-शिद्धिके किने किरे बानेवारे प्रपत्नीकी अन्यस्वताके कारण हैं (१) विश्वनकी मींकिकता वधा (२) इस प्रस्वीका अनुवैत ।

"They try to detect it [any reality ] assuming that it is a material while it is quite opposite to that,"

बनारिके द्वारा अपूर्व हब्योंको न देवाही जा चकवा है, और न मामही। एवं किये बाद्या जादिके व्यक्तिन एवं सम्माचका पद्या अमर्ग वह नहीं क्या कहा है। मौकिक सम्मा द्वारा वार्मुट हब्योंको जानेनेने विजान हमेचा असमर्थ रहेगा इसमें कोई शक्त नहीं।

यदि जारका दिजान र्यन-मर-स्मार समस्य प्रवांको स्तीकार नहीं करता है, तो इसका यद तासर्य नहीं कि यह सर महत्वहीन हैं। इसे विद्यानके संकृषित क्षेत्र [मीतिक] परमी तो-पानी उन्हों अदमर्पता पर-पान देश चाहिदे। वैद्यानिक देश बात दिन दीनीका समाय अनुसर कर रहे हैं, पर निकांक ममानमें वे बहुतवे नाकृतिक दिन्यानीका इक नहीं र रहे हैं वे इनसे धारतीं वर्षित है। किशीमी अन्यमादके इस्तान प्रयांभी प्रात-शिवारि-माध्या [मूर्य-अवसी] वा वर्णन करीं है। कांड द्रेलको स्तान स्वामानी नैनक्सी एक विदेश महता महर्पित कर रही है। बास्तवर्ग नैन-समय [मूर्य-इस्ता] का विदेशन पूर्व करने साव पर वैज्ञानिक है। उनका पूर्व जानास उप्युक्त विदेशन की मिन्नता है।

#### (पृष्ठ ९० से चाळ्)

भूछ वर्छ सानव ये . अपनी ही मानवता ! र्भपनायी हटयसे थी सबनेही दानदता ! ! संस्थताका सम्र नस्य । दिखते बन्हे कत्य । ! शानित तो साहित थी 1 मची द्रकान्ति थी । मारी मिरीह थी समित बनाई वह मोगकी केवल सामित्री वह ! प्रेम, स्वार्थ प्रेम था ! दीखता न कहीं सत्य धर्म नेम था। धरुपछका तरिल सा<del>ज</del> या दश्यसान विकास सानो निकट सा गया धा प्रस्तवहा सहा करत है

ञान हो रहा था विलुप्त धर्म आचरण धर्म प्रतिकृष्ट था ! दिसामग्री तमसाका चारों जोर छाया था ---धोर सम्बद्धार-सधिकार ! सर्वे किरण अभिलाप उस सुगको थी हुई वसी काल विषय परिस्थितमें लोक कल्याम दिन एक दिस्य मानव ने छिडिय हरू सुपति के त्रिशस्त्रकी कृष्टिसे दिव्य मार्वण्ड तुल्य जन्म लिया ! वह प्रण्य मधी जन्म तिथि मञ्जगसकी त्रियोदशी महा जेत पसकी वीस्की जयन्ती है !

Prof. G. R. Jam की Cosmology तथा मो॰ पत्रराज्या है एक लेखके आधार पर ।

## जैन धर्म क्या है?

( श्री • खजितप्रसादजी, एम. ए., एलएड. वी., रुखनक )

केन धर्म बरहासभाव है। वह सम्प्रदान, आमाय नहीं है। वह नियमग्रवह नहीं है। वह पांचारिक व्यवहारका मार्गवरकीक कोग्र नहीं है। वह वनस्नृह नहीं है। वह कोई जाति नहीं है। वह कोई सिरप्दर्ग, नार्टी नहीं है। केन्द्रभी हिम्मोका कान्या हुआ, सिमीका स्थापित किया हुआ महीं है। कैनप्रमीका कोई सरस्याक सेनद्रम नहीं है। कैनद्रमें का आदि-कृत नहीं है। वैनयम न कभी कक हुआ, न कभी स्वास होगा। न कभी प्रारम्म हुआ, न कभी नाव होगा। वह दो वो कुछ है, उस दस्का प्रदान, जान है।

भैन घर्मका रिद्वान्त ८ नरका शास्त्र समस्त्र सकता है और नैन धर्मका शान इतना वानीर है कि सम्म समानदर्सनी पूर्वकान होना प्रतिक्र है। मार एक सम्म, दो सम्म, वा होन नम्में सम्पूर्ण मान, केरक मान, साला मान, पराप्तास पर प्रतिक, मोका मानि संगत है। हरएकको हो स्वर्त मानि सम्म हो। स्टार्कको हो स्वर्त मानि सम्म हो। हर एक मान साधन है। किंगो अन्य प्रतिक्री स्वर्त मानि सम्म हो। हर एक मान साधन है। किंगो अन्य प्रतिक्री स्वर्त का स्वर्त मानि हो। किंगोको मेहरतानी, हुना, किमारिय सा वास्त्रियन पर मिर्मर सहि है। केरक समस्त्र इस्पार्ट एक स्वर्त्मिक स्वर्त्मिक सामन है।

वैन बर्मका शामन प्रशेष्ठ शासक, स्विक, बुबक, बढ़, हरी, इस्स, रोगी, स्वस्य, हर सबस्यार्म कर सकता है। बादि, वर्ग, बादिको रोक टोक तहां हैं। प्राष्ठण, खर्मा, वेसन, बढ़, कोर्सनो हो। बाद मोसका बरिकारी है, प्रति प्रत्येक बीक्का सम्मनिद्ध स्विकार, है, बादें नित्य देखें रहता हो, चादें यो भागा जीकता हो, बादें बित्त वर्स कुंचने सम्म स्विमा हो। सनुस्य नैन स्वस्ति विद्यान्त पर चक्र कर स्वाचानी करता दुवा बोक्के स्वयानार्म गुद्ध-स्वतंत्र होकर नित्य सामस्य, स्वरूपन सुक्त स्वयन्त मेरी, सन्तत्त दर्शन, स्वरूपन डानर्म क्रम रह सकता है। प्रस्तेक बीच शोकता स्परिस है। स्वयन्ते नित्री प्रस्तार्भे द्वार एरोबराइको सन्त्र क्षा सकता है। सम्बेक बीच शोकता स्परिस है। स्वयन्ते

कैन घर्मका विद्वारत एरज, निर्मिकार है। दिशम्बर, श्रेवान्बर, स्थानकवार्ती, मंदिर मार्गी, दोरा पत्थी, वारण पत्थी, आदि मेद समेद केन घर्ममें वहीं हैं। यह वो कैन धर्म अपवाद हैं। मीफिड विद्यारहते करोम्मद महायोजे वसने कदायको तीर वोकर अपनी हुवा महिद्या करानेक किये जमने अपने वह स्थापित कराडे कानन कदायका वा बिद्या है। सम्प्रद्विकता, कहरमन, भागमाद मेद, बैस वर्षका कतादर, मिला मादना, क्रमेनन्वक करन हैं।

हण्या जैतनमें अनुवादी, दीर मगवानका उत्तावक, तो ''एलेषु मैत्रो, गुणिषु प्रमोदं, क्रिटेषु व्यविषु ह्वा परत्वम्, माध्यस्य मादम् विस्रीत इत्तै," रूप विद्यान्त पर चटना है। उतके प्रत्येक प्राप्ते, देहवारीते नैशीमाव होता है। किलीटेमी नैरामाव नहीं, वह किलीके दोशको नहीं रेख, किलीके अवशुष्प प्रयत्न नहीं करता, वह तुष्पग्राही होता है; वद दु.त्ती, वीडिट जीवॉकी रहा कर है। दया करता है, और तो विपरीत मार्ग पर चन्न रहे हैं, उनतेमी होप नहीं करता, उनके दुसारोंका करोता नहीं पीटता। वदा आजसनुभव, आजमिनत्तर्गम प्रमाद्वत है। समाल मार्ने प्रयक्त अन्य वद बारोंते दूर हम रहता है और उसी आयायका उपहेंग, बलान, करता रहता है।

बंदि अपनेको नैनी कहनेवाले छोग, जैन बर्मके सिद्धान्त पर चलने छोगे, तो संतरका दर्धन अपना उत्वान, समर-कल्पाम श्रीमही हो जाय ।

दुःख, हेच, रोप, छोन, कनाम, 'वर्षनदा, कडाई, हरपटे, चुद, मारकाट, इट लाँडे. आदि इट सद्योद्धि सिट याँदी विकार स्थापन बन बाते । पीरामिक वर्षन वाखाद दिलाई हो। इन्द्र-खानित, सारप, कनोणका प्रचार हो।

स्या वेती नामवारी भाई, महाबीर रूपेख पर पठंगे! अपने व्यवहारते देनिक चीतें विद्रक्त देंगे, कि वह बीर मरावानके रूपेचे, पूरे उपाएक हैं। वृद्धों मान बढाई, चन्दरोजा का बाहीचे दर गए हैं। अपना तन, मन, चन, चपनी वर्ष शक्ति, ठोकोपकार, वनतेना, आंलोमी, बाहाबिक मानवरमाजोदार और बाहाबिक वर्मयवार्स स्थावेंचे।

> समझानेसे वा हमें सरोकार सानो वा न मानो तुमहो सुस्तार.

' वीर-सन्दर्भ-सन्देश ' (पण्डित नावृरामजी 'प्रेमी')

मन्दाकिनी दवाकी जिसने यहां वहाई | हिंसा कठोरताकी कीवडमी घो मगाई ! ! समता-दुमित्रताका ऐसा अमृत विकाया ! हेथादि रोग मागे मदका बता व पाया ! !

वसही सहान प्रभुक्ते हुम हो सभी दपासक ! उस बीर बीर-निनके सदर्मके शुवास्त ! ! अवएव हुममी वैसे बननेहा च्यान रक्को ! आवुर्धामी वसीका कास्त्रोंके कारो रक्को ! ! सन्तुष्टि शान्ति सच्ची होती है ऐसी क्षित्रें पृष्ट्कि सुधा विशासा रहती है फिर व क्षित्रें वह है यसाद श्रमुका पुस्तक स्वरूप दर्स् सुक्ष चाहते समी हैं, चलने दो बाहें द्विसमें

ह क्लंप्यका समय है मिहिण्य हो व हैते! पोही बदाहुऑस मदमच हो व पूँठी!! "सद्दर्भका सन्देख" प्रपेक नारी नार्मे! सर्वस्त्रमी छता कर कैला हो बिहवनार्मे!

## भगवान महावीरके धर्ममें कियाकांडकी वैज्ञानिक स्थिति।

( श्री १. नाश्रृकारु जैन, साहित्वरल, सहितासूरि, न्यावतीर्यं, श्रास्ती, इन्हीर )

बस्तुसमावका नाम पर्न है। चेतर और अच्छन स्वागोंमें और और दुरूक, वे हो स्वार्थ अञ्चय या विमान रखामें गरिवमन करते हैं। देश अचेटल धर्म, अच्चमं, आकार और कारुक्ष अपनी लाभागिक जनस्यामें रहते हैं। उक्त बीच और दुरूकों बीच एकाररघोमें और दुरूक कर्म-रूप परिपत होनेकी रहामें अञ्चय होते हुए कलारे कारूने प्रस्तर वचे रहका अपने सहस्वते चुठ हो खरे हैं। जीवका कर्मके जितिसक्त पार्यशादिक होनाही उठकी अस्तानायिक और परतंत्र अच्या है। उत्तवने हुए कर बहु अपने करते जानाहि गुजीको अभिन्यक कर को रहाके किए उठ प्रकल करना वासक्तक हैं। सहस्वता मान हो जाने मार्टी वह बीच अपना प्रदान वारी रहकार प्रकला प्रकार करता है।

म. महाबीपने तथ अपनी कर्म परता शामाको अपने दुख्यांचेत स्वका वताया था आर अपने मालान या पराताय प्रेने । म. महावीर का वर्ष सुत्तीव्य स्थानिक है कि वे बहुकी में त्यानामिकता है ठते त्वन प्राप्त कर कुटफॅके उठी प्राप्त करनेका उपरेक देते हैं। बालामी सम्मामिकता उठके बनत बानारि गुणेकी अभिकारिक है—वहाँ उठका हत्वल है। इती समुत्तमान की रियदिक नाम कर्म है, विसे तथारी कीलीके प्राप्त करता हैं।

द्द स्त स्थमान्ड्री प्राप्तिने हेड जीनको वटनुक्न कान्यरामी करना होगा तभी बहु उन्हें गान्वता है। भी कुम्बुन्दान्यां सिन्धते हैं कि वीक्से चारित प्रक्ति आरस्पने वृक्ति सिन्धती हैं और स्वस्मक वाचरावहीं चारित हैं। हुन चारिक्कों को नहते हैं की वोव्यमनिक दश्ते रहित जो पित जालाका रारिचान उपस्म हैं। च्यानावीकार ने नाते हैं कि मोहकार्क उदस्ते रहित जो कामाका बुद्धोत्योग है उन्होंका नाम चारित है और यही निययने कर हैं। क्रांति अपूर्णकी क्रिमाका रूक समाही नयार्थ चारित हैं, वही को है और इन्होंन्योग हैं। प्रतिकार वाध्यास्था ने मूर्श्व हैं कि वाधारिक संबद्धते हुन्दिकों कुम्बलक एक्स मिल्सी क्या शक्ता छन्त करना चाहिए। एस्यु वह चारित बहु कम्पन्दहंतन्त्री मुक्ति कुम्बनक्सी करने विश्व में हमारी वादनाज़ होना चाहिए। एमस्युक्ति और सम्पन्धानके विना चारिक स्थापित माना बाता है।

इस क्यनसे वह अभिप्राय निकला कि यथार्थमें आलामें निराकुटका या प्रियरताका होना

१. प्रयचनसार स. १ गा. ६-७. १. पंचाध्यायो स. २ स्टी. ७५८, ७६४.

अरगार धर्माग्रत अ. ४ की १. ३.

"बंदि" तुम नितमको चाहरे हो तो नंबहार योग निवच हर्नोही कितीमी नगई में छोबो स्त्रीकि हर्नोही एक म्बदहर नगई दिना तीर्पका और दुरु नित्वच गयक दिना तबका हो हो बाता है। यह न बात कर वो मांकि केवल चरणकिमानाहानाहिकाही प्रधान मानता है हा बातवाई मामक्कापणे स्वापारेसे रहित है, स्वांकि रेशा बाकि चरणकिमानाही आध्योतिका में एकार बैता है। होता हर केवल नित्वच नव्काही अवकंत रोगाना है, यह निरस्व है है बात कित्य समीमी नहीं एकता। देशा मांकि तब्दं बाह्यादिकों सानता हो बाता है की चारिक्स समीमी नहीं एकता। देशा मांकि तब्दं बाह्यादिकों सानता हो बाता है की

भाव पहुँ हैं के बातविद्यांन पुष्क विश्वकाद विश्वाद है और किवाहाँन शान अवन हैं। शामाफ निश्नमंत्रे गरिवच्य होने पर बहिराल भाकते हुट चातेरी मा, बचन, कामझे वस कियाँ योग्य हो बाती हैं, वही व्यवहार चारित हैं। वर्ष कर्मछन पेठवामें जो पुरवार्ध कहाजा या वर्ष अनसीह हो बातेरी बरठ बाता है और अञ्चल किवासीले ग्राम्म प्रदेश हो बाता हैं। उनस्पर्य

४. भवटाटीका प्रंथ ६ ५. ४०,

५ आसमर्थ (श्री कानजी स्वामीका प्रवचन ) वर्ष ३ अंक ९०.

<sup>ि</sup> सन्तार धर्मामृत, स. १ स्त्रो. २१. ७. वर विकास स्टेस्टर

वह जिममये परेवह हा मा ववहारिष्मणे सुन्ध । -व्हेन-विवा डिज्यह तिथे मध्येन हुए राज्ये ॥ वदा कारण होगा सक्या एर्सास्ट्रास्कारारा । वरणवर्ष वदारि स्थायहरू व वार्गीत ॥ निष्मामान्येता विच्छाची निष्मी समार्थता । पार्थित वरणकरणे बाहिरक्यानमा नेहें ॥

सानसे रहित कियाका नाम कारित्र नहीं। सभ्यग्दर्शन हो जाने पर लीवन बदल वाता है। सभ्यग्दरि ही तावज्ञानी है। वह प्रतादि आचरण करता हथामी अपनेको उनका कर्ता नहीं मानदा। जानी और अश्वानीमें कर्म कर्मफल चेदनाके अन्यवर्में कर्दल और शातल बुद्धिकाडी अन्दर है। आचार्य करर श्री o प o टोडरमस्जी <sup>2</sup> वताते हैं कि जानी प्रशस्त रागसहित चारित्र **वारण करते** हैं सन्हें देख कोई अज्ञानी प्रशस्त रागहींको चारित्र मान स्वह करते हैं तो वे इपाही खेदखिल होते हैं। जैसे कोई समझदार तुषसाहित सावलका सग्रह कर रहा था, उत्ते देख कर किसी अञ्चानी भोले आदमीने सुपेंकोडी चावल मान संग्रह करना उचित मान हिया तो उत्तरे उसे व्यर्थही खेदखिल होना पडा। इस प्रकार मेट शान रख कर आत्माके निर्विकार स्वभाव निरुचय पर्धमें जब तक सर्प्रणे स्थिरता नहीं होती तय तक अशुम प्रवृत्तिवाँसे, जिनसे कि अशुम पापमान होता है, बचनेके लिए ब्रतादि एव निनेन्द्र भक्ति आदिका कुमराग सम्यन्दृष्टिके होता है। ये त्रतादि कियाये व्यवहार चारित्र कहीं गई हैं। व्यवहार साम उपचारका है क्योंकि महाजवादिके होने परही बीतराग चारित्र होता है। हस सबस्ते प्रतादिमें चारित्रका उपचार किया है। यह सद छहोएयोग दहानेके किए किये जाते हैं और श्रद्धोपग्रेग निर्जराका कारण है, इस लिए व्यवहारते वद<sup>50</sup> व तपादिमी निर्वराका कारण कहे गये हैं। चारिक्मोहके उदयसे लीवोंके सर्वदा श्रद्धोपयोग रूप प्रश्नीत वर्ती नहीं रह सकती: अवस्य श्रद्धोपयोग की इच्छाने वे त्रतोपवासाहि<sup>98</sup> करते रहते हैं । बाह्य साधनोंने वीसराग छद्धोपयोगका अन्यास समी वीर्यकरोंने किया है। सबर (आतेहए कर्नोंका रोकना) में अहिंसादि और समिविषसाँत्रप्रेशादि स्प भारोंको गिनाया गया है: सो उनमें जिठने अश वीतरागदाके हैं उनसे संबर होता है और सराग अर्थीले शुभाशम होता है। इस प्रकार एक मावसे दोनों कार्य वनते हैं।

८. मोक्षमार्थ प्रकाशक श्रस्तक पृ. ३६२.

५. मोसमार्य प्रकाशक प्. ३४०.

१०. सलार्थ सत्र स. ९ स. १. १९. मोसमार्ग प्रकाशक पृ. ३४२.

रिसरतांडे वह बातेने जामाना अञ्चलमांच और क्मै सक तह होने क्याता है, हरीजा वान कर है।
राज्यप्तिक प्रशेषमें मिश्रित अगुरू परायोंके सकत अच्या र हो वानेने क्यात आसांक रामांकि
और दुद्धकों कर्मन रशाका हुए बाता जाना है। बन रोनो चीन अक्या र हो गई तो तस्त्री
काता, विके छह दरानेके क्लि वर्ष प्रस्ता करता है, आविचन्य (निवर्ध अन्य कोई एवर्स किय इत्या नहीं है) अवस्थाकों आह कर केटो है। आविचन्य रहाने होनेवर आल्या तहा (बुद्धाना)
मैं आवरण करते क्यारी है अर्था, स्वर्थानक्षिकों प्राप्त कर केटा है। बहु है भग महावीका
वैगानिक वर्ष मों चत्तुकों अपने रहमावर्ध कानेका छुटर एव मौतिक विचेचन करता है। मुक्स वे स्वमानकों गांदि होती है वह कामियांत क्रिया वा महातिकी होती है, क्योंकि क्यम और वर बाह क्रिया कर वरवानमी हैं। क्रिकटे अर्थगर हुट तक्ष्मानीकों अर्थनी पहुद्ध दसाको शह कर पुदस्का

उक्त चर्चारे बहु सह हो जाता है कि जहरा द्वादिक लिए बाह्य राधनींको स्वीकार कार्ना चाहिए और वे लिए द्वादिन लिए किए बहुण किये बाते हैं बहुमी मान्स हो जाता है। मोक्कें लिए क्यम और तम आवश्यक हैं। मोक्किं वारण करता, निमित्रींका सक्त्य करता, क्यावेंका नियह करता, मन बचन काम कर दक्का साम करता और एमिस्सी पर विवय करता तथम वर्ष कार्ता है राया अन्यत्त, "व्यावस्त्रें, स्वारित्मात, बिलिय द्वायालन, कांग्रहेख, प्राविचन, दिनम्, बेबाहुन, स्वाव्यान और ब्यान बहु ११ प्रकारका बाह्य एवं क्षतंत्र तर कहकाता है, वो अपनी कालवाओं एवं स्कालाने रोफ्नेसे होता है।

मोध भात करने के किए जैसे शुकोरपोन प्रधान है बैसेही उस शुकोरपोन परिचर आजान शान्य शोग्य शरीर क्या बोग्य केंग्न, काल आदिनी शिवित खटननाही चाहिए, बाहे से बीज कों न माने वार्त, पर किसीमी कार्यके किए उसाहक कारण ककार चाहिए 'सामग्री हि सार्यजनिका' न्यायशासका एक निस्म है।

'त विभिन्नद्रीच्या थेन: 'विभिन्नहा सर्वेचा विरोध करनेवालेका करवाय नहीं होता। उत्तम सहस्त्रमारेको वृक्ति भिन्नहाँ है, क्योंकि वृक्तिके बोण्य कर्षेच परिधान और तम स्वरंगि सम्प्र मही। उत्तम सह्त्रमाणकी क्यांके क्यां क्षण बाद क्यां क्षण कर्षक कर सकता है। स्वीवर्धारेके हार्कि और सहस्त महान्य क्षण्यक्ष है क्योंके क्षणिक उत्तम हहरूत नहीं होता, न वह महान्यकी सारण कर सकती है। समस्यके हत्यस्य नहीं हो सकते। बुक्ति हिनास हिनेद्वा और महान्यावरण केरी होती दें। इन सर बात विभिन्नहोंको देखते हुए हत्य, सेन, काल और मायके निवधीं पर विनार करताई होगा। विन्तेसामान्ति में स्वित्त है है 'विस्त्रम बुक्त और मोद मिन्नहां करते स्वाप्त उत्तम दे, विस्त्रमा जुल हैं हर और सो ह्राविस्त्रमा है, देखा मान इस्त्रमें हैं, हिनेदेखा सद्दग करने बोण सकता जाता है। 'मोस्त्रमें इच्छा करनेवाले सम्बन्धी ग्राम शिप, इस नयन, क्रम योग,

१२. गोम्मटसार जोवकोट-गा. ४६४. १३. तत्वार्थ सृत्र झ. ९ स. १९, २०.

१४. आदिपुराण पर्व ३९ रखी १५८, १५९.

पुम सम और शुम महोके अंग्रमें दिशंबर ग्रुनि दीका केना चाहिए। <sup>1</sup> उत्तर भूमिमें वीचा हुआ वीच परु नहीं दे सकता। उत्तम परुकी प्राप्तिके किए भूमिको ग्रुसकृत करना जावस्पक है।

रक्ते पूर्व उन्हों आवापीने बताया है कि " निव्द प्रकार विद्युद्ध खानवे उत्तरव हुई नीय पंकारके निमित्तवे अत्तंद उत्पन्न हो नाता है उदी प्रकार वह शालामी किया मर्वोके संकारसे अत्तद क्रिकेट हो नाताई। अथया निव्ध प्रकार हुदये पायाण उत्तम क्रिकाको पाकर छन्न हो जाता है उदी प्रकार यह प्रकार उत्तम क्रियाओंको पाकर छन्न हो बाता है। "

यहां ह्याहियोत्निके उद्यह्टएके बहुमी जान केना चाहिए कि उक्त पानहा और किनाओं के प्रेमें उपाहमां अंदरा बाताक तारहागनिना महर्मिकक लागे नहीं। वा पाते। खनानी ( चम्पादी) जी कियारें अप होती हैं, पर उन किया करनेताल जनतानी होतर पूर्व दोवाहिं वह खाति नहीं। इस किए एका कितनेतालांगीनी कहते हैं कि वह एक्तर जानतें मार्च करनेताल होता हैं। उस का सम्पर्धाद्यक्ति उस प्रक देशेखां जी आहे प्रक प्रमेश होता हैं। उस सम्पर्धाद्यक्ति उस प्रक देशेखां जी आहे प्रक प्रमेश होता है। उस सम्पर्धाद्यक्ति उस प्रक देशेखां जी आहे प्रक प्रमेश होता है। उस सम्पर्धाद्यक्ति उस प्रक होता के स्वतं क

दीखान्य फ़ियानें ४८ है बिनमें उक्त फ़ियानेंगें १४ वींवे ५३ बींवक कीर क्षवागादि ८ श्रीर है। बड़ोंका बारण करना दोखा है। बड़ाबूप करनेके किए वो महाब्बकी ब्रमुंति है उनके वाय होनेवाली फ़ियानें दीखान्यप क्षवादी हैं। हनमेंगी मिखालका लागकर जैनकों लोकार करने आदिका कम है।

कर्तन्वय फ्रियार्ये ७ हैं, जो प्रम्पवालींको प्राप्त होती हैं । यही सप्तपरमस्थान फही बाती हैं ।

वेद<sup>10</sup> (श्रुवज्ञान), इराज, स्तृति (वर्षशास्त्र), शारित्र, कियाधित्वे, सत्र, देवता (तीर्यकर) किंग (किंग्रन) आहार (सामादिदोक्षरिक) और दुवि (वर्षिटमुक्त)का जैनाचार्योने तिस्पण किंवा है जिसे केष्टमार्ग और वर्ष सामना चाहिए। यह वर्ष स्वच्छार वर्ष है । शास्त्रसाध्याय,

१५. सादिवराण पर्व ३५ रुको. ९०,६१. १६. सादिवराण पर्व ३५ रुको. ९२.

९७. आदिपुराण पर्व ३५ रखो. २० ते ३१.

महायुक्तिका तीकानपरिवन्तन, प्रतिका, देनसूकानवर्धन, राजेनात, वामानिक, निमानिवासवार्ध वाध्य विधान, यह बरन, युद्धमणिद मोनान बीर सारिक प्रतिक्र नारि के सार कर्ता वाध्य रहने विधे वाहि है और तिकाक करनेक लेग नार्धान करें यह है वह राज्य ताहि रहने विधे वाहि है मेर कित कराने हैं वाहि है मेर कित है नार्धिक है सार्धका है होना के वाहि है सार्ध है तह है नार्धिक है सार्धका है होना के सार्धका मानार्ध कर है नार्धका है सार्धका है कि सार्धका है सार्धका ह

विनेन्द्र<sup>8</sup> वो रामदिन्दे रहित हैं, वे न महम होते हैं और न बड़, हिन्तु कन रामानाके रूपोंका भिपामें चिवतन करनेने हमारी क्रीमहावेषोंका वीव करतमात् (का द्वानवादिक) वह सा गर हो बावा है। हमारे वार्तिक कण्य मानही हमाँ कारण हैं। किनेन्द्रके बार्क्वको रानेटे हम व्यवहार में उनका मानहरी ना हमा कह दिशा करते हैं।

बाहरहादिकों क्यानिका तो त्यन बाहुर्वेदशाल कराते हैं। वैशा स्यत्न शाया वाक्या वैद्याही गरियान होता है और शारित किलारों मान अहर होताही है। आहारके क्षमके मानोंकामी प्रमान दक्के पानन रा क्यारी है। नील प्रमानी मानोग्रामी नाम दिल क्यारी हैं मानोंकामी प्रमान दक्के पानन रा क्यारी है। निक्र प्रमानी क्या 'में केटन क्यांनीकी अगतमे नामीहर्म किनी नाहें है। यह क्यारी है। विद्यावारी प्रश्लितकों माति मानेश्वाकों मानिया मानेश्वाकों स्थादमा मानेश्वाकों स्थादमा मानेश्वाकों स्थादमा मानेश्वाकों स्थादमा मानेश्वाकों स्थादमा क्यारी स्थादमा है। विद्यावारी स्थादमा है। इस्ताकों मानेश्वाकों मानेश्वाकों स्थादमा मानेश्वाकों स्थादमा स्थादमा स्थादमा स्थादमा स्थादमा स्थादमा है। है। पूर्वक जाया मोनन या और्षाक्या स्थादमा स्थादमा स्थादमा स्थादमा है। हिम्स क्यारी मानेश्वाकों स्थादमा है। स्थादमा स्थादमा स्थादमा है। स्थादमा स्थादमा है। स्थादमा स्थादमा है। स्थादमा स्थादमा है। स्थादमा स्थादमा स्थादमा है। स्थादमा स्थादमा स्थादमा है। स्थादमा स्थादमा है। स्थादमा स्थादमा स्थादमा है। स्थादमा स्था

शुक्रसुराग. १६. मोखनार्थ प्रकाश्च पृ. ४३७ २० करमानमीदिर एव स्वयम्स्तीत.
 शाह्मपरीशा

मंत्र वापन और हुवन है विचार्म यह अवस्य है कि जहाँ और अचेवन बस्तुओं में कुछ व्यामादिक विकि है कि उन्हें निवसीके माहिक क्षेत्र है कि सात्र को स्वार किया वाप वो वे वचमा प्रभाव करते हैं। 'मारिमाला मार' के समुत्रार किय राज्यों किया का पानेने वसा काम या हाति होती है वह मुख्य है। विचार में किया काम या हाति होती है वह मुख्य है। विचार में किया काम या हाति होती है वह स्वस्त है। चाते हैं। इस मान्य वापक कर्मों का सिक्ष के प्रशास करते हैं। 'इसी किया मारिका उपयोग किया बाता है। इस मान्य का अवस्त हो चाते हैं। 'इस अवस्त आहर्ष का प्रमाण करता है। इस (वस) में वो बस्तुओं का का की का स्वार है। वस (वस) में वो बस्तुओं का का की का सिकार के से प्रशास करता है। इस (वस) में वो बस्तुओं का का की का सिकार के से प्रशास करता की सिकार के सिकार के से प्रशास करता की है। इस (वस) में वो बस्तुओं का का किया पर, आप, नार आहिंकों बस्तिका नह हो नाती है। 'कब्या में कुछ वर्ष पूर्व एक इस विस्पन्न के स्वी निकार या।

उक्त विश्वेचनमें मुख्य नात वहीं है कि उन नश्का मन और आध्यारर प्रमाव पबना चाहिये। प्राणियांका आक्रवांतिही मुद्धा चेद होना चाटिने और उनमें को शाक्क हो उन्हें विशेक्ट्युंक अहण कता चाहिए। अपने " हमासन और चारितर्जे हानि करनेवाले क्षेत्राकारको चर्चया परित्याण कर देना जवित हैं।

" वेत्रवर्षके चारित नियाँको प्रविक्ता सहुज है और वे हर उच्च स्टर्स्ट हैं हि प्रवेक्त स्पनित आन्मानिक उन्नतिके जिसे उनको निस्कानेन यहण कर करता है। हुखी ज्यादको द्वर्षः शानित देनेके लिये जैस शिक्षा पर्यात है। जैनकोनीही पहुछे-बहुछ अहिंशका उपरोध दिसा, जिसका स्मृतकाल जन्म पोनेंसे किया गया।"

—मो॰ छई रेनाउ भी-एच. डी., सोबोर्न विश्वविद्याल्य, पेरी (फास)

# जैनधर्ममें जातिवादकी निःसारता ।

(हे॰ भी॰ चैनसुखदासजी शास्त्री, न्यायतीर्थ, जयपुर )

वादिनेद एक निज्ञात मणा है। इक्ते बस्ता गाजा पोट दिया है और ग्लुम्पकी बेहर परेशानियों बदानी है। बाहज, धारिब, बेब्ब और शुरुक मेरों एक हनके उपनेदोंने मानवतको जियाकर एक दुवरेके बीचमं इतनी गहरी खाई खोद ही है कि अब उनको पाट देना आधान काम नहीं। बाहज केवल इसीकिंग अपने आपको बढा समस्ता है कि बहु उच्च जातिमें देश हुआ है पिर जाद वह किताबी निक्म्मा नहीं न हो। बिहान, कईव्यनिक एव परोपकारी बहुका कामेंगर्थ अपोम बाहज, धारिब एवं बैस्ब केवल बातिक बात जिरकार कर सकता है-उतने बोक्तमेंमी नहरूत कर सकता है। उचका अब बाता और उनने वपके स्वने की तो बात ही रहने दीनियो। 'स्वीकेट फिरो स्वन्निक्यमंग्री का किया हुआ किव्हता है। —

## शुद्रात्रात् शुद्रसंपर्कोत् शुद्रेणसह भाषणात् । इह जन्मनि शुद्रसं मृतःश्वा चामिजावते ॥

श्चर्रके अक्तरे, शूक्के वर्षकेते, इतनाही नहीं शूक्के खाय बातनीत करनेतेमी मनुष्य इस अन्ममें शुद्र हो जाता है और वह मरनेके बाद कुता हो जाता है।

प्राचीन कार्कों उच्च वर्षके धेमोंने बहुरोंको पदरिवंद करने और चतानेसे कुछमी उड़ा न रहरता मा। उनको पडन पाउनका कोई श्रीकेक्षर नहीं था। उनके कार्नेसी किसी तरह वेदर्मन पढ़ ताथ तो इसकी बहुत वर्षी बना थी। इसो किसे वैदिक बादसबर्से कहा है:—

## " श्रवेण चपुत्ततुम्यां श्रोत्रपरिपूरणं चद्यारणे निहाच्छेदो धारणे हृदयविदारणं "

अर्थात घर बाद बेदोंका अवय करने तो उनके कान श्रीवा और कावके भर देने बादिने, उप्चारण करने तो उनकी बीम काट देना चाहिये और बादे-बाद करने तो उनका इदय विदारण कर दानना चाहिय। इहाँके किय वह फिल्मी बर्धी हमा इहा स्वरूप क्रांपने स्थारा हैं और उनका इदय पूचा, दुःख और कन्तावे नीचा हो जाता है। किसीनी विदेशी महुणको देशी बाँजे वरसात नहीं हो कहती। जिनके इंदर हैं, किया मानवात हैं बहु हो से बेहुदा विभाव किया कभी बहर वहीं करेगा। इसानिय जातिवादके इन क्लड कर विधानोंका बैनवाधार्को तोर विदेश किया और एक नारस्त्व कार्यों कर दानि। जेनाके वार्किक वर्षोमी इस बाहियादकी वह सबस की वहीं। अकार एक नारस्त्व कार्यों कर दानि। जेनाके वार्किक वर्षोमी इस बाहियादकी वह सबस की वहीं। चेतनाटे रहका भय निकल जाने । जैनोंके प्रकाण्य तार्किक थी प्रमाचंद्राचार्यने अपने सुप्राठेद ग्रंथ प्रमेयकमलमार्वण्यमें जातिका लडन करते हुवे जिला है कि :---

" िकंबेर प्राक्षणक जीवरम, वर्गस्त्य, उमनस्य वा त्यात्, वरकारस्या, वेदाध्यनस्य वा गमलरास्यवात् । त तावन्त्रीवस्य, क्षत्रिवाविद् कृत्रादीनामिण प्राक्षमस्य प्रसङ्खात् वेषामिण जीवस्य विद्यमानलात् ।

नापि वर्रास्त्यः अस्य पश्चभूवाककस्तापि धटादिवर् श्राह्मणास्त्रत्तः । न खङ् भूवाना ब्यस्ताना स्मरकाता वा तत्त्वमवि । व्यस्ताना तत्त्वभदे हितिकङ हुवाशनाकावानामापे प्रत्येक श्राह्मण्य प्रवङ्गः । स्मरकाना च तेषा तृत्त्वभदे बटादीभामपि तत्त्वमवः स्वात् वव वेषा धानस्यस्यभवाद् । नाष्ट्रप्रदश्द, उम्परदोषातुषद्वात् ।

नापि स्स्कारस्य, अस्य शद्व बाटके कर्ते शक्तितस्वत्रापि तत्रप्रसङ्गत ।

किञ्ज सरकारात्राम्ब्राह्मणवाटस्य तदित न वा ववस्तिः छरकार करण वृथा । अथ नास्ति तथापि तदवृथा । अब्राह्मणस्याध्यते ब्राह्मण्य समवे बृद्धबाटकस्यापि तत्तमधः केत वार्वेत ?

नापि वेदाध्ययनस्य, सूद्रेपि तस्त्यानात् । खुद्रोपि हि इनिबदेशान्तर गावा वेद पठति पाठयति षा । नतावतास्य ---- ब्राह्मणान्य अवितरम्यसम्यतः इति ।

क्याँत यह जाइम्पल जीवका है, प्रारंका है अपना जीव और कीर दोनोंका है अथना यक्तारका है अपना वेताप्यत्मका है। हरके जीतिरक पर विश्वमें और कोई निकल नहीं उड़ करते। हरमेंचे योजक जो जाहाजन हो नहीं करता, नहीं तो प्रतिन, वेस और खुरोंकेशी जाहाजन का प्रवाद हो वास्ता, स्वांकि जीव तो उनकेशी विद्यान है।

शरीरकोभी प्राञ्चन नहीं माना वा चक्का स्वीके प्रशदिककी तरह प्रमुखालक धरीरमें प्राह्मप्य स्वरुप्त है। यदि प्रमुद्धिका प्राष्ट्रपद्ध स्वीकार किया जाग वो प्रश्त प्रप्तद्ध प्रश्नपुर प्राह्मप्र प्रीम पा निकर र दोनोंद्दी एक दुविक बार्किक हैं। इसी क्यह बीच कोंद्र स्वरीर दरीर दन दोनोंकामी प्राह्मप्य स्वीक्षर नहीं किया वा सकता, न्योंकि उपम दोक्का प्रस्त था बायाया।

सरकारकामी शासम्ब स्वीकार नहीं किया बारकता क्योंकि चस्कार तो शृद्ध बास्क्रमेंभी किया जा सकता है, तब उसेमी बासण मानना पढेगा।

जीर यहाँ यहमी पूजा वा वच्चा है कि वस्त्रार्थ पहले आवश्ये रूपेर्स आवश्य है हा नहीं। यदि हैं, तो वस्त्रार करना न्यर्प है। यदि नहीं है तोसी न्यर्थ हैं, स्वॉकि अजावनमंत्री सम्बाद्ध आवश्यक स्वीक्तर कर केने पर दूरके पाल्कमंत्री आवश्यक स्वीकार किया वा चक्दा है स्वॉकि वस्त्रार तो उचकारी हो बन्दा है।

इसी तरह चेदाज्यकरकोमी ब्राज्यन्तको करूप नहीं माना वा सकता क्योंकि चेदाज्यक तो शुक्रोंभी हो सकता है। कोई शुक्रमी देशावरों जाकर बेदको पढ क्षेत्रा है और दूसरोंको पदा देता है फिरारी उसका ब्राह्मणन मुझी माना जाता। जैनोंके उत्तराध्ययन नामक आगम सूत्रमें किखा है : —

कम्मुणा वस्माणो होई कम्मुणा होइ खीचवो । वर्डसो कम्मणा होई. सदो होई कम्मणा ॥

अर्थात् कांसेही बाह्यण, कांसेही हात्रिय, कांसेही वेश्य और कांसेही शुद्र होता है ।

कर्मका अर्थ मनुष्यका कर्तव्य है । मनुष्यकी महत्ता उसके कर्तव्यरोही है ।

सक्खं खु दीसड तको विसेसो न दीसइ जाइ विसेसो को वि ! सोवाग पुत्त हरिएस साटुं जस्सेरिसा इदिड महाखुमागा ॥

सर्थात् वास्तवमें तपकीही प्रसंख विशेषता देखी वाती है। चाण्डाल झुलमें उत्तव हुये " इस्किशी" अपने तपके कारणहीं महान् हो गये हैं।

नैनोंके ग्रुपरिद आचार्य व्यक्तिशातिने नातिके निषयमें वो मूखवान विचार प्रगट किये हैं वे भी हरेके मनन करोके योग्य हैं।

> न जाविमानता धर्मो रूप्यते देश्यारिमः । स्वयः शौच वरः शौठ ध्यान स्वाण्यावस्तितेः ॥ स्वाचारमात्र मेदेन जावीतां प्रेक्टरप्यस् । व जावि आहणीयारिति नियता न्यापि शालिको ॥ स्वाच्या स्वित्यारीतां चतुर्वासितं तत्त्वतः ॥ एकैन मातुर्वा जाविरणारित्व विश्वयते ॥ संप्यमे नियमः शोठं वर्षादातं दमो द्या । वियवे वारिक्का यस्यां जावाविभेद्रतीस्वता ॥ गुणैः सम्बव्धे जावि गुण्यत्वित्यतः ए। ॥ वाविरामं वदः स्वाचे गुण्यत्वास्तरः ए। ॥

दन दरका मात्र बहु है कि केवल वाकियानदेदी बनेकी प्राप्ति नहीं हो उनकी। वनेनी प्राप्तिक करण वो दल, धीन, तम, धीन, ष्यान जीर स्वाच्यान है। उन दो यह है कि बावि तामका कोर्र वर्षार्थ पदार्थहीं नहीं है। आचार मानके मेदने केवल बावि मेदकी करता। हुई है। ब्राह्मणत नामकी वर्षार्थ बावि निविद्यक्यने किसीयों बाह्य दींख नहीं परती है। ब्राह्मण, खिन्म, देश और मुद्र दन वर्षाने बाह्यक्ये एकही महाय बावि है। ब्राह्मण, सेटकेही इतमें भेद होता है। एगर्पें जरते बडी जाति वह है बिए चातिमें उपन, नियम, झील, रान, दान, दम और दया वियमन है। गुणींधे चारि क्वती है और गुणींके नाम होनेले उचका नाम हो जाता है हवीकिये विद्यानीको गुणींकाई आदर करना चाहिए। जारिनेद महुन्यको तीचा निरा देने बाझा है। यहि महुन्यको उठना हो तो गुणींका आदर करना चाहिये क्वॉक उन्चलके करण क्रेबड गुण हैं।

यह बय हुछ होते हुवेमी आवले वेत वृद्धी कार बातिवादके विकार है। वे अपने आयापोर्क शादिकी दिनारता बढकाने बाढे आदर्शिय उपरेशीकी थार कोई मान तहीं हैदे। मगवान महाविद्दे को कार स्वयं वैतीह हमार्थी को हुवीत हो। रही है उच्छे बता हुए महाविद्दे को कार स्वयं वैतीह हमार्थी को हुवीत हो। रही है उच्छे बता हुए होता है। "दुवेन महाव्यी बाढित" यह वैतीहा नारा या वीद महाविद्द सुमार्थ हस्य इस्त होता है। अपने एक स्वयं विद्यालय हो। अपने हमार्थी को हमार्थी हमा

त्राष्ट्रमाँकी एक वाचा चारस्वत माहणाँकी चारती उनाइतर उपधावारे हैं। विषयोंकी पास यो नक्ष, वेबली और शुटीकी छह को केमी उत्तर शासारें हैं। कोटेंग करीन २५ कावकी जन एव्यावारे जैन क्यावके एक दिनावर चंद्रानमीही ८४ उपचाटियों हैं। माहण, व्यावस, वेबल और व्यावसे हम चारियों पह वा वाविष्टेंगे परस्तर विचाहक्वय नहीं होता। हरूनाई गर्दी हममें परस्तर मिनाक्वयहारमी निषय है। वावस्त्र ते हम के प्रतिक्त के कि एक वेबल हममें माहणा कोटोंके मारे माना नारहा है। मारतीन महण्यके उत्तर वाच्यावे का क्यावसे हम करियोंने हम स्वावसे हमाने का व्यावसे हम वावसी हम हम केमी वाच्यावार है। वाच्यावार का वाच्यावार वाच्यावार

ब्राज देशको इस वालकी सक्तत है कि हम सब मिलकर इस जाति मेदकी प्रथाको मिटा हाले।

## The Jaina Teachings and Ahimsā.

By SRI MATTHEW McKay, BRIGHTON (SUSSEX).

[ श्री मैथ्य मैकके सा॰ एक अंप्रेज दिवारक और प्रवक्ता हैं । सत्यान्वेपणकी मादनारे पेरित हो उन्होंने विश्वका पर्यटन किया है। जैन प्रन्योंको स्वतः एडकर साप उनके श्रद्धात हुये हैं। सलको पासर मुझे समित भानन्द असुमव हुआ, जिसे में सबको विदरण करनेके क्रिये कालाविध ह। यह बताते हैं कि वैनी सीर्यंडरोंडी तर्कसिद वाणीको सानते हैं। यो तर्कविज्ञानसे सिद्ध व हो उस मातको ने स्वीकार नहीं करते । यह तोर्यंकर भीषीस थे, जिस्का उत्तेख बादविकर्ते नेर्गिस अप पुरुषों ( Elders ) के रूपमें मिलता है। श्रातिम तीर्थकर महावीरके शिष्योंमें वह स॰ ह्रद्वकी मिनते हैं। वस्तुतः बुद्ध पार्खपरम्मराके जैन मुनि थे। हिन्द महर्नेमी प्रथम दर्थिकर ऋपमदेवकी सर्वेत्र प्रभु कहा है। जैन सान्यता है कि प्रत्येक जीवातमा स्वसावतः सर्वेत्र है। वह अर्संड और अनादिनिधन है। जुलका पुन है वह। अतएव एक वैनके किये सासारिक बातें उतने महत्वकी नहीं हैं, जितनों कि बाच्यात्मिक । सासारिक विस्ति सो जैनके मार्गमें एक अर्यका है । जो घरसम्पत्तिके पीछे पायल बना है. वह अपनी आत्माका अहित हरता है। अपने आन्तार्क प्रकाशकी सीव बनाता है। मुख हमारे मोतर है-द्रानियमि वाहर कहीं नहीं है। जैन वर्म मुगम व्यवहार्यसी है। वह निविष्ठ मस्य जो है। सम्यन्थारित्रका अनुसरण जीवात्माको परमारमा बनाता है। वैनी होनेका अर्थ है सज्जन पुरुष ! वह अपने साथी खोगोंको माई मानता है और साम्योखतिके मार्गेमें वह उनका सहायक होता है। मैक्के सा॰ इस मावनासे प्रेरित होकरडो क्वने देशवासियोंको धर्मतल बतानेके किये माघण देते और छेख किखते हैं ! मत. वचन. काय बीग हारा धारमा पर जो कर्म-पढ़ल आकर जमता है, वही क्लान्तिका कारण है। सर्व वन्यका मूल वह हैं। आरमाका स्वमाव अधि है। बन्धका नाम करके हरकोई मुक्ति पा सकता है। सम्बन्दप्टि चारित्रधर्मका पासन कर साप होता है और तब कर्मोका नाशकर परमारमवद पाता है। सक्य पाप हिंसा है-किसीमी माणीकी बष्ट न देश प्रमुख कर्तन्य है-यह महिंसा हैं। मीजन वा शिकारके किये कृर बन कर पद्मजीकी हत्या नहीं करना चाहिये। प्रहस्य श्रावक सबसे प्रेमपूर्वक व्यवहार करता है। द्वेषसे दूर रह कर सेवा घर्म वह स्वतः पाछता है। अपनी सान्तरिक मनोदशाका निरीक्षणभी वह करता रहता है, जिससे बुराइयोंसे उसका पीछा छुटे ' प्रयटत' यह चर्चा कठिन दिखती है, किन्तु सुमुख्क हसमें रस लेता है-वह वाबता है कि शरीर बंधनसे सुक हाने परही संबा सुन्न उसे मिलेगा। सतः दण्डाओं और आकांकाओंडो वह बांतवा है। अपने आत्मासमादको वह परिचानका को है। सार्थ-हरका शादर्श उसके समझ रहता है। पाद्यास कोडको देन चारित्रका महत्व समझनेश्री बावश्य-हता है। जैनो तीर्परुको पूजा इस पानेको कालसासे नहीं करते। तीर्परुक स्वयं क्रतहरूस हैं। वह उनके निमित्तसे लपने बारमध्यानकी परिपुष्टि बरता है। सह प्रकारी पूजा स्वाव वैरास्य साव बढ़ानेके लिये हैं। वैन तीर्थकराने जो फिद्धान्त न्वाये वे सचमुन छोक्के किये प्रकाशही हैं। उनका परुमपाठनही श्रान्तिदागरु है। अहिंसा जैन चारित्रको जाधारित्रका है। जनावद्ग्यक शति प्राणियों की प्रहस्य कमी नहीं करता। पर आन यह पुण्यमाय कहां है ? हम सब अपनी समस्याका हरू

हुँद रहे हैं। किन्तु बदकी कर भावनासे सदे हवे सोकर्मे यह हरू कहाँ है वो महाबद्धोंके विनासके उपरान्तमी लोकों ब्रान्ति नहीं है। वहे वहे वैज्ञानिक प्रदमवॉम्ब सहब नागकारी सर्खोंको हह रहे है। तीसरे यदके लिये तैयारीयां हो रही हैं। श्रतः मानना पडता है कि राजनीति इस सयकर स्पितिको हल नहीं कर सदनी। सतमतान्तरोसेमी इसका सहाधान नहीं हुआ। तो भया इसका कोई इसाज नहीं ? मैक्के सा॰ कहते हैं कि इसका इसाव खर्डिसा है । चैन खर्डिसामें मानवहीं नहीं परापक्षी सभी प्राणी आते हैं। जाटीनेभी कहा है कि चीटीकोसी मत सताओ-एसकेमी जान है। जो समक्ष परमात्मा होना चाहता है उसे बहिसाका धर्म पासन करना होगा। पाँच प्रकारके प्राणी इस लोहमें हैं। एक सच्चा ज़ैही जनमेंसे दिसीकीमी हिंसा नहीं करता ! स्वस्य और देश रक्षाके सिये हिंसा विशेष होती है-अदिसक उसेमी कम कर देता है। आयक्क मोजनके लिये लगार हिंसा होती है। मैकके सा० कहते हैं कि मुझमें सामर्थ्य हो तो बदस्यानको लिये जाते. सब पश्-मुक्त कर है। उनके दयनीय वधका करण चित्रण हृदयवेषक है। भोखनके साथ शौकशिकारके लिएमी प्राणी वय प्रचलित है। इन सबमें हिंसा है। आज टीका लगानेके नाम परभी घोर हिंसा चल रही है। उसको प्रतिकिया हो निस्लो है। निरोध सब प्रकारकी हिसाका होना चाहिये। प्य मानवसे प्रेम करते हैं। मैकूके सा॰ ने सफोकार्मे एक पशुका रक्षा की दी वह उनका साथी होगया-उनको छोड कर वह जगरमें नहीं गया। इस प्रकार सबके प्रतिमेन व्यवहार करनेसेही विश्वत्राप्ति हो सहती है। अहिंसा उसका उपाय है। का० प्र०ी

In presenting my view of the Jain teachings I must say that it is with feel I simply must tell of so. So much by has entered my soul that I feel I simply must tell of tims Truth, that others too may experience the true value of this veritable elaru of life. The Jainas refuse to follow the teachings of snyone who is not mideal of perfection.

And the Tirthankara is the most perfect of men, having by his own efforts attained to the purity of spiritual life, has become a god.

The Holy Tirthankaras were twenty four in number.

These are mentioned even in the English Bible. Here they are referred to (in Revelations) "as the four and twenty elders around the throne." There the matter ends so far as the English generally are concerned. But with the Jamss it is not so.

These Pure Ones are Realities in the records of the Jains, and can be traced by those who will devote the time and study to these beautiful teachings.

Their lives have been spent in the freeing of themselves of all the binding powers of the senses. Lord Mahivira the last of the tweaty-fort Trithackers as and bave numbered Beddha amongst ha disciples. In the scriptures of Hindusan Riskabha Deva, the first Tirthankera, as schnowledged to have attande omnascence.

It is fully maintained in the Jainz Teachings that all souls are naturally

They have placed the light on the Path of the devotee. His greater joy as to be allowed to follow in the Path which they have trend. This is the ideal life. It is the path of Pace. In every relignon of the world will be found these fundamentals of Truth. Unfortunately many of the religious have been engulfed by man-made laws. The unreal has been worshipped, and mankmulbs been led deeper and deeper into error.

May it be that this little writing of mine will be read by some dear brother who has been is pursuit of Truth, who has been auare within his own soul that there is an ideal within himself—his own soul. May he be led to study the Jaina Teachings more folly. Then he will find of a surely that that which the Holy Ones have placed before us by their lives and teachings in the light of the World and the life which will give new zest to humanity. Within his soul great peace will arise as he reads and lives these teachings. "Knock and the Door will be opened unto you. Seek and ye shall find!"

#### AHIMSĀ

The Jaina layman, when he enters the path which leads to Perfection and Bliss, begins by avoiding the doing of unnecessary harm. We recall all the teachings of the past Where is goodness to day? About us we seek for a solution. But a woo-stricken world can give us no answer.

Even to-day, after two of the most terrible destruction caused by two wars, we cannot even find peace in the world. The eleverest of scientists are engressed in their research for stonic weepons of destruction. We read shocking reports of the power of death-dealing weapons both atomic and bacterial for "the next war."

Politics fail So-called religion has failed to give any remedy. Is there no remedy then 'I answer Yes, and it is an emphatic' yes' that I do give.

Evil invariably begues and ends with mankind—by the individual. It can be ended by those very means, the individual effort AHIMSA—"Non Injury" is the main plants of the Jeina platform. When a devotee enters the path of the House-holder he vows that he will harm no living thing.

Not only mankind enters the scope of his vows. No. It includes all living things.

S'ādī of Shirāz rightly urges -

"Do not injure the ant which is a carrier of grain; For it has life, and life is dear to all 1"

A man who longs for the joys and Perfection of the gods must prepare



श्री मध्यू मंक्के, सा., ब्राइटन, इसटेन्ड । (प्रसिद्ध क्षेत्र टेख्न कीर प्रकात किन्होंने कैनधर्म आरण किया है) Vir Matthew McKay, Brighton (England)



श्री डॉ. बिडियन हेनरी टॉल्बेट, फेसरहाम, इगर्डेड. ( प्रिंडेट क्षेत्रेज लेखक क्षेत्र डॉक्टर, बिन्होंनें जैनवर्मको स्वीकार फिया है।) Dr Wilham Henry Talbot, Fareham, (England)

himself for the practising of absolute ahimse by a steady course of training. In the beginning he should consider the teachings of the James with reference to the course which he should adopt Living beings fall under the following five classes:—

- One-sensed beings. These possess only the sense of touch, i e, Vegetables
- (2) Two sensed beings. Those which possess taste added to touch Certain varieties of shell fish can be placed under this heading.
- (3) Three-sensed beings. These enjoy the sense of smell in addition to touch and taste. The ant comes under this classification.
- (4) Four sensed beings who are endowed with all the senses, with the exception of that of hearing
- (5) Five-sensed beings The true Jaine turns away from injuring all creatures

In defence of body, property and country much that is injurious to others is committed

That a lot of this injury could be avoided passes without comment

In killing for food we see even in these days horrible exhibitions of cruelty I have seen on many occasions cattle being brought to the slaughter. How I wished, I had the powers at my command to set the doomed creatures free. They were quite aware of their fate. That point I would like to fully stress. The blood of the preceding victim was hardly cold before another unfortunate aiminal was goaded by cruel men, and harshly better in its last few moments of life. Fear could be seen in the eyes of the victim and in every movement of its body, quivering and apprehensive. But cattle must be killed it is said. And so the poor animals are slaughtered day by day that ment may be placed on the tables of the duners. Buthers make a whole time profession of this cruel business, and their hired killers are ever at their beck and call to slaughter these un-offending creatures.

I writt with shame of the horroble cruelties perpetrated in the name of sport. Sport to my mind une in the way of bloodless games where the opposing men are of fairly equal match. Imagine the dying cries of a rubbit or a hart in the laws of hounds, eiter being luntied and classed until it becomes literally etherated. The bounds are usually kept in a bil-fistarbed condition in order that they will be more likely to follow the rubbit or hare to the death. In the boung run too, one sees borroble scenes of bleeding men, glazed in the eyes staggering about to put me a finishing blow on their opposent. And this mark is regarded as a getilement sport. In horse racing two one sees much that a cruel. I remember as a boy seeing a poor horse which had been entered in two hard noces in one afternoon. The poor beast wom neither of these needs, but had been forced on by its rider at a

pace which was much too severe. The horse finished the second race in a state of collapse, and was bleeding from its nostrils.

This form of treatment to animals is builed as sport with no feeling of pity for the suiferer. In circuses too one sees very often, by the viry aspects of the animals, that their to is unkappy, and that in order to compel them to perform in public, much that to say the least is unkind goes on in the way of "trauming" and "training" of late I have been gladdened to see that in England there has been a great outery against performing animals because of the same of the sam

They are a disgrace to the name of civilization and to the medical procession. A lot of cruelty takes place through sheer thoughtlessness On the other hand much of it is pre-meditated. It has been proved again and again that virusection is quite unnecessary, and therefore the pum inflicted on the animals is needless. The real jains will read of these horrors with great sorrow and concern. I do trust that this writing will meet the eyes of some. One who has not yet experienced what Jainsian stands for and that the support of any of the cases I have enumerated could never have any support form anyone under the teachings of Jainsian under any circumstance.

To partake many way many of these things would mean that the light of the soul had been dimmed almost to extinction. I have seen the natural love of the lower creatures. In Central Africa may companions were a gazelle, two circleys, and two firminges I A strange company modes—but one, a true jain will understant Many times I walked with the gazelle to the forest verge to allow this graceful creature to take to its nature jungle. The creature (which I had reacond from some boys who were sking it to their village to be killed and eaten ) invariably returned with me to my little stack.

"Live and let live " As a child my mother often spoke of this lovely and in the charge see a love of the lower animals. And the teachings of Ahming, as practiced by myself excludes the ill-treatment of any creature Here I am all beings. Regard me as woor friend.

### Jaina Doctrines of the Last Arhat Mahavira.

By SRI HERBERT WARREN, LONDON S. W. II

श्री हर्वर्ड वैरन सा॰ जैन धर्मके श्रद्धाद्ध अभैन विद्वान है। इन समय आप इदायस्याके कारण शिथिलगात हो रहे हैं: किन्तु आपका ज्ञान निर्मल है | सन् १९०० में आपको पहले पहल जैन सिद्धांतका परिचय हुआ। उसका अध्ययन करने पर शतको हट विश्वास होपया कि वह विश्वित संख है, जिसका अन्यत्र मिठना दुष्कर है। सात तत्वींबेंडी जैन सिद्धानका विश्वोह समित है। तरवोंका श्रद्धान सम्बग्दर्शन है। मानव जन्म पाना हुर्छभ है। फिर सरवर्म पाना कठित है। सर्थर्मका परिचय पाकर उस पर श्रद्धा लाना औरभी दुर्वम है। कक्षाचित् श्रद्धानी हुई तो तक्षप आचरण करना दुष्कर है। अतः धर्मका मर्मे पाना उपादेन है। मर्म बढ़ी है कि इस ख़रीर न डोक्र क्षारमा है। हमारा ऋरीर ज्ञाता∽दश नहीं~हम ज्ञातादश है। वस. बोल वालमें यह नहीं कहता बाहिये कि "में मोटा ह" वल्कि "मेरा शरोर मोटा है" कहना ठीक है। 'समाधि शतक' ( रलोक १५ ) में बढ़ा हैं कि बन्ध-दुशका कारण शरीरको थापा मानना है । अतएव बाद रखनेकी बीज यह है कि मानव बीव कीर पुरुष रूप है। सुबी और स्वाधीन होनेके खिबे हमें पुरुषका संसर्ग-वारीरका बदन संगाप्त करना है। इसे चाहे धीरे २ की जिये और चाहे एकदम। क्याबोंकी जीत करही हम यह कर सकते हैं। दबाही वर्मका आधार है। अतः जीवमात्रके पति दयाँका व्यवहार करना सचित है। सक्षेपमें देशन सा० ने जैन सिद्धातको सरू वातोंको होकही बताया है। भेदविज्ञान सारभूत हैं। का०प्र∘ी

My first acquantance with the Jama doctrines was in the spring of 1900 when, here in London, the later, regretted Vurchand R Gandil gave a series of twelve lectures on mental concentration (dhyšna) for the purpose of removing our karmars so as to develop our latent knowledge and improve our conduct. This series was followed by a series of talks on karma and a few (fare) out of what were to have been about thirty five talks on the Jam meta-physics. These two series were never completed as Mr. Gandin became ill, and had to return to India where he died in, I think about the August of 1901

In my opinion these Jam doctrines about life and the universe are the plant truth which, as far as I know, is nowhere else to be found. I consider them to be of inestimable value, without them I should not know what to believe

What I appreciate most are the doctrine of non-injury, the vows (vratas), the right attitude towards life and the universe (samyaktva). The strict-verity point of view (nishchaya naya) and the "Syādvāda".

The whole doctrines are concussly contained within the seven "tattvas": belief in which is regarded as right belief (samying darabana). Incidentally the well known four difficulties may be mentioned; vzz, it is difficult to get the human butth, having got the human butth, it is difficult to come across

true spiritual teachings, having come across them it is difficult to believe them, and they are difficult to practise.

One important part of the teaching is that we are not our body; we are not a body hiving a soul, we are a soul having a body. We are howers, our body is not a houser. We should not say "I am thin", "I am fail" we abould say "My body, is thin, "My body is fail". In a little bod called Sambilla Shatala evere 15 there is the. "The cause of the misery of embodiment lies in self-identification a with the body." And again, verte 69 are occupy the same space as the soul Yet the ignorant imrigine these atoms to be the self, through false identification of the body with the immortal self." As I understand it, we, bummar, are a subtle combination of soul and matter, and all we have to do in order to reach a satisfaction; condition in which there is no pain or misery but exclusing biasfulness, is to separate the soul and matter. This can be done visually or quickly. The rules for doing it are of two kinds, those for beginners, comparatively easy, and those for the more sortially deviated more difficult.

As I understand the doctrines, I am he who is conscious and sentient; my body of flesh and blood, is neither conscious nor sentient.

We develope our real nature by controlling and eventually removing the passions (kashāyas) especially anger, pride, decentuiness and greed. This is done gradually through stages of development (gunasthānas)

All the rules of conduct are based on love (day2). Love consists in doing a kindness without any expectation of return, repoining at the property of another person, and not being envious, sympathring with those in distress and where possible helping to relieve it, and with regard to entimate love would consait in an attitude of pity for the future innerty which they are generating for themselves. These rules are not commands. The Jain deity issues no commands. These rules are not appeared. The mode of behaviour, of the man who practices them.

With regard to causation, in every event there are two causes, namely, the substantial, and the mistrumental lupidation and nimits) For instance, when the sun melts the snow on the mountain the snow is the substantial cause, and the sun is the instrumental cause of the event

As the book for which this contribution is intended will undoubtedly be contained among the Jinns, who are already well acquainted with the doctrines I need make no further reference to them, and those to which I have referred have been given by me to show my understanding and appreciation of them.

As I have already said, the truth about life and the universe is nowhere else to be found.

#### Essence of Jainism.

BY DR. B. C. LAW, Ph.D., D. Litt, M A., B. L.

प्रसात केक्से भी दों, विवास चरण साहाने जैनधर्मका सार सरहर शब्होंसे सपरिवत किया है। वह तिखते हैं कि जात अत्रियोंने भारत वर्षको एक महान सुधारक मगवान महाबीर प्रहान किए । यह जैनियोंके अतिस तीर्थन्कर थे । उनके धर्मको माननेवाले आज ताखों मारतवासी हैं । कैन वर्म बौद धर्मसे प्राचीन हैं। व्यवहारमें यह जीवात्माको परिश्लगने सत्तार सक्त करनेका ध्येय रखता है | जैन दृष्टिसे सब पदार्थ मुख्यतः जीव और अवीव रूप हैं | जैनपर्मका सावनीवन कठिन हैं । उससे न केवल शरीरपर निखंत्रण, शील, अहानचंद्र, महामास, सध् का निषेषडी गर्भित है, परिक सानसिक विश्वदिमी आवश्यक है, विसमें विचारको पवित्रता रखनी होती है तथा ध्यान, प्रायश्चित सीर भीतकृतमा करने होते हैं। केन जीवनमें खर्दिमा सिद्धान्य प्रसख है। खर्दिसाका प्रसाद पहाओं तक पर होता है । रसरेडे विषेठे दुरमानोंको जीतनेढे लिए वह असोध शक्र है । सारतमें शहिसा प्रधान धर्म साना गया है। जैन धर्ममें अर्डिशाकी अपूर्व विदेवना मिलती है। जीवनका सन्तिम ध्येय निर्वोण है । निर्वाणमें सस्र कास्ति है । उसमें आकास्ताको बासना नहीं सताती । वह कास्वत सीप अपूर्व है । परिशक्त वहां अन्त है । सावद एकान्त ध्यानकी वरम सीमाधी पहेंचकर उसे पाता है । सन वचन काम ही योग क्रियावर नियमण रस्तना साबहयह है। सर्म, प्रकृति, प्रदेश आहिस्तव है। बह एक सुरुम पुरुष है जो आत्मासे वय जाता है । यह कर्म ज्ञानावर्णीय आदि शाठ प्रकारके होते हैं । सभी कर्म पाप और पुन्य रूप होका और बात्साको जन्म गरणके बक्रमें बक्रों रखते हैं ! अत्यव कर्मका दाज करतेसेडो हम ससी डो सकते हैं जिन कर्मोंसे साता और छम वंध डोवे प्रन्य कहलाते हैं। वे कई तरहके हैं और पापमी कई तरहका है। किन्तु सबसे बढ़ा पाप जीवहिंसा है। असला मायाचारी, कोय, मान, कोम, क्रवील भीर रागदेवसे पापका वस होता है। सम्मक्षदर्शन, सम्मक शान और सम्बद्ध चारित्र आवश्यक हैं । यह स्तत्रय धर्म कहलाता है । इनकी विचारणा सीव प्रकारसे होती है क्षर्यात विषय, साधक, और माधनरूपमें । सम्यकदर्शन दोनोंकी आधार विका है । इनके साथ सपखरणभी निर्वाण वानेके लिए खावस्थक है । सम्बक्त दर्शन होने पर सन्ध्यमें प्रथम. सम्बेग आस्तिह और अनहरूप भावता प्रबद्ध होती हैं । बांद्रीनेमी यदाना कुछ ऐसाही रूप माना है । वे उसे अमादिद्रि कहते है । रानत्रय धर्मही मोस मार्ग है । वेंत धर्म स्याद्वादनी बहुशाता है क्योंकि उसमें सद्यका निरुपण सात नयों द्वारा किया गया है। एकान्त आनितसे वयनेके लिए वह सिद्धान्त अपूर्व हैं । फ़िश्र बाद कर्म बादही हैं. जो अक्रियामाद, अज्ञानवाद और दिनस्यादसे भिन्न है । बौद्धोंका सीलव्यत परामास विनव बाद हैं। जीवनकी दुःखमय दशा जीवकी अपनी करनीकाही फल हैं । सुखबुख बीब स्वय थपनी करणीरी पाता है | वह बकेलाई। बन्पता और मरता हैं और अकेलाही उन्नति वा सवनतिको पासा है। लोकर्से जीव और अवीव, तस्य है। अजीव, धर्म अधर्म आकाश, काल, पुद्रल, रूप है । प्रत्येक ससारी जीवके दो सूच्न शरीर अर्थात तैजस और कर्माण शरीर हमेशासे साथ रहते हैं । तीवरा शरीर कमी कीदारिक और कमी वैकेय वह घारण करता हैं । कर्मबंधतेही ससारी जीन जन्म गरणके द्रख उठाता है। अज्ञान और मिय्या कर्म बधकें कारण हैं। जीव चेतरासय है, किन्तु शरीरवंपनके कारण वह संसारके खनेक कार्य करता हैं। ससे हिंसा

सूर बोरी दुआंठ और सब पानते दूर रहना चाहिए। एक सम्बर्गाह स्वयंत्रीर आगाती हैं।
साधुकी वब बंधनी और देखने विच्छन दिन्य रहना चाहिए। वे हो सतारते दार होते हैं। वीदाकारक कर अधीत रह तीन प्रकार के होते हैं। मन्देन, स्वत्य देंन, सावदरा है प्रकार, राज्य का सावाजी प्रदोगनत कार्यों गारत करते हैं। वोद्यनीत कार्य मान्या निदास और मिन्या दर्शन हैं। एक सावित्री कार्यों की एत्ते पृथ्विती सावाल संस्था स्वया है। सा मन्यों ने गम्बह हो दर्श हर्षा है। है। वसे बालि, इक, विद्या, ऐसर्य आरिका वर्शन नहीं होता है। इस तरह सम्बन्ध अपनी क्याईल पर पान्नीय आरिकी मिन्यों का एता हुए किस्सा है। किस गमावित्र मान्या कार्यों स्वयंत्र कार्या होती है को के मान्या कर्यों है। सहसा है। यह रहताये सावा जाता है। सायु त लो-अधन करता है, व दुस्ते क्याकी रहता है। यह पुन्यवस्थे अंतर्गन नहीं चारता। सह न तो साइलेका वर्गक करता है, व दुस्ते क्याकी स्वता है। यह पुन्यवस्थे अंतर्गन नहीं चारता। सायु न सो-अधन करता है, व दुस्ते क्याकी स्वता है। यह पुन्यवस्थे अंतर्गन नहीं चारता। सायु न सो-अधन करता है, व दुस्ते क्यांत्र होती हुस्ते होता है। यह पुन्यवस्थे अंतर्गन नहीं चारता।

कैरपर्य गारितकाद नहीं है। यह एक विश्वाय चिनत दर्धन है। यं प्रवारांध्य धानन करके प्रवारांध्य धानन कर के प्रवारांध्य धानन कर के प्रवारांध्य धानन कर के प्रवारांध्य धानन है। कैर प्रवित्रारंध्य धानन स्थार के प्रवारांध्य धानन है। प्रवारांध्य धानन है।

The Kastryas of the jäätre clan gave Indm one of its greatest religious reformers, Mahdivin, who was the last Tirthophers of the Jamas. On renouncing the world he adopted the life of an ascence of the Nirgarathan order, of which he soon became a reformer and chief himself.\(^1\) It was he who brought he jäätri Kastryas into attimate touch with the neighbouring communities of Eastern India and developed a religion which is still professed by millions of lindams.

Jainson wolder than Buddhism. In practice it aims at the goal of liberation from the transmigration of the soul All substances are broadly druded into lifelies things and souls of lives [Jfau] Monatic discipline is severe in Januss and is not confined to bodily restraints, clustury, abstinence from alcobol, fisch, honey and roots, but includes mental discipline, purity of thought, contemplation, confession and repending

The principle of alumna or non-harming is the first principle of higher life in Jamism. Its visible effect was sought to be shown how even such

<sup>1</sup> Unisagadasão, II, p 6

brute creation as the beasts and birds, reptiles and fishes, happily responded to the non-harming and compassionate attitude of human beings. This principle is taken to be a powerful weapon for conquering the visious propensity in others. It was universally recognised in India as the first fundamental principle of Dharma. In Jainism the concept of ahissia has been most elaborately analysed and acted upon

The distant end or ultimate object of Jamism is Niroliya which consists in peace. Nirvini is mokes or liberation, minkil or deliverance. It is the blissful and peaceful element. It is the refuge which is free from the passon of craving. It is the salvation which is eternal, unassiable and noble. It means the cessation of saffering Liberation can only be realised by man in the highest condition of alconness and transcendentality of humself. It has been explained as a safe place where there is no old age, nor deach, nor pain nor disease but it is difficult of approach. It is freedom from pain, it is the safe, happy and quet place which the great sages reach. It is the eternal place according to the Ultra-dhygiyana Sitra. One should practice self-restrant with regard to the body, speech or mind. This what is called Samoara which is just, the other appear of diabharakhriki or tapes (austerities). Câthyilma-tamarar means four monal precepts as interpreted by the Buddha. It is nothing but the Palte quavalent of praker, câthyilma denouing four vows

Karms may be divided according to its nature, duration, easence and content. It is intimately bound up with the soul. There are eight kinds of harms. The first kind hides knowledge from usy !finingarantyse], the second kind prevents us from beholding the true faith !dardsangarantyse], the third mic causes us to expense extent the sweetness of inspurses or the hittenness of merry (ordensityse), the fourth kind bemuses all the human faculities moinstryse, the fifth kind determiness the length of time which, a fifth mine apend in the form with which his karms has endowed him (\$\frac{dy}{dy}\$), the suith farms (nima) decides which of the four states, or conditions shall so our particular gait (abde of life), the seventh karms is getra karmse which determines a man's life, his occupation, the locality is which he may live, his marrange, his religious observances and oven his food? The less than the eighth kind is the antaritys karmse which always stands as an obstacle. It prevents a present of one entering the path leading to eternal blass.

<sup>2</sup> Sütrakrtanga, I, 11 11 3. Sütrakrtanga, I, 10 12

<sup>4</sup> Cf Asvaghosa's Saundaranandakāvya-yasınınnajātır najarā na mriyur na vyādhayo kiemam padam naistikamacyutam tat V. 27

<sup>5</sup> XXIII, 81-84 - 6 Digha, III, 48-51

<sup>7</sup> S Stevenson, The Heart of Jamusm, p 182

<sup>8</sup> Uttaradhyāyana, XXXIII, 1-3.

Karma consists of acts, intentional and unintentional, that produce discount of mounter of soul. Soul is susceptible to the influences of karma. The categories of ment (farmy) and dement (japa) comprehend all sets which keep the soul bound to the circle of births and deaths. Birth is nothing caste is nothing and karma is everything and on the destruction of karma the future happiness depends. Janusm as a practical religion, tackes us to purge ourselves of impurities arising from karma. From the undoing of the effects of old karma by means of penances and the non-doing of such acts are likely to produce a new karma effect, there follows the non-ploing of the self in the course of sequence in future. The sequel of this is the destruction of karma, the sequel of that is the destruction of the paniful physical and mental conditions of the self.

The actions leading to the good harma which brings peace of mind art called purya. Putyar is of various kinds: annaputya (ment acquired by giving food to the deserving people), phonoputya (ment acquired by giving water to the thirsty), autrapaysa (ment acquired by giving clothes to the poor, especially to the monks), layanaputya (ment acquired by proving seats and beds), manaputya (ment acquired by proving seats and beds), manaputya (ment acquired by proving), happening (ment acquired by seating without hunting anybody's feelings) and manaputya (ment acquired by seating without hunting anybody's feelings) and manaputya (ment acquired by reverent salutations). These various kinds of pape or sin "Ficuliania" (life-shughter) is the mathemous of all the crimes according to Jains. Sins are also acquired by speaking falsebood, dishonesty, unclassity, covetousness, anger, conceit, attachment and averne

The three essential things of Janusin are judge, or sphere of knowledge and intuition, during or sphere of fards and devotion, and carities or sphere of conduct and behaviour. They are known as three jewels in Janusin, a phrase which is quite familiar to Buddhism. Each of them can be considered in its three-fold aspect, e. g the subject, the object and the means. In right behef there is the believer, that, which is believed, and the means in right knowledge there is the knower, the known and the means of knowling. In right knowledge there is the knower, the known and the means of knowling. In right conduct there is the pursuer of conduct, conduct the conduct the state of the conduct, conduct the conduct the conduct the conduct the conduct the conduct the same pursuer of conduct, conduct the conduct

Faith knowledge, and conduct (dariana, jāāna, and cāritra) are the three

<sup>9</sup> Sütrakrtanga, I, 6 14

terms that signify the comprehensiveness of Jainson The Uttaradhyeyana adds austerities as the fourth to the earlier list of the three terms. Knowledge is characterised as right knowledge, faith as right faith, and conduct as right conduct. These three constitute the path to Nirvāna or liberation or perfect beattride.

There are five kinds of knowledge according to the Jains —(1) Studa or that which is derived from the study of secred books, (2) Abhanisodhika or that which is derived from one's expensere, thought or understanding, (3) Aradhi or that which is co-extensive with the object, (4) Manah-pariyay-jiāna or knowledge of the thoughts of others and (5) Kenala or the highest knowledge The Manahayayayiāna is defined in the Acārānga-sutra as a knowledge of the thoughts of all sentient beings (11.15.23) The Kenala-jiāna means omniscience enabling a person to comprehenced all objects 10°

The five lands of conduct are '(1) Equanimity, (2) recovery of equanimity after a downfall, (3) pure and absolute non-injury, (4) all but entire freedom from passon and (5) ideal and passionless state. Right conduct is based on five yows of an accetic which are as follows (1) not to kill, (2) not to speak 'falsehood, (3) not to steal, (4) to observe chastity, (5) to renounce all pleasure in external objects

The right belief is the belief or conviction in things ascertained as they are (ef. Uttarādhyayana nūtra, xxviii 28.29) It is of two kinds (1) belief with attachment having the following signs calamoses (praisma,) fear of mundame existence in five cycles of wanderings (samwaga), substance (davea) place (hhetta), time (hāla), thought activity (hāva) and compassion towards all living beings (anukampā), and (2) belief without attachment (the purity of the soul itself) The Buddinst idea of faith is the same Sammādithis suggests an article of faith which consists in the acceptance of the belief that there is such as thing as gift etc (Majihma, I, 285 ft), Right belief, right knowledge, right conduct, and right austerities, are called the ārādhmās.

Right knowledge, faith and conduct are the three essential points in Mahāvīn's teachings which constitute the path leading to the destruction of Arman and to perfection. "Destruction means the exhaustion of accumulated effects of action in the past Perfection (addh.) consists in the consciousness of one's liberation, and liberation means the freedom of soul from its bondage.

The main system of Jainism came to be represented as navatativa or the

<sup>10 ·</sup> Ācārānga-Sūtra, II, 15 25

<sup>11.</sup> Sütrakrtänga, I, 2 1 21 22

doctrine of nine terms, e. g., jiva, ajīva, bandha, punya, pāpa, ātrata, sanwara, karmaksaya and moksa 12 The doctrine of nayas is just what, is called syadvada. The nayas are no other than the seven modes of syadvada, Syadvada consists of seven view-points from which assertions are made as to truth According to this doctrine there are seven forms of metaphysical propositions and all contain the word syat, e g, syad asts saream, nad nāsti saroam. Syāt really means 'may be' and it is explained as kathamett (somehow) 13 The syad mode was the real way of escape from the position of the dogmatist and that of the sceptic from both of which Mahāvīra recoiled

Kriyāvāda is nothing but Karmavāda or the doctrine of action "Buddhism also was promulgated as a form of hreyavada or harmavada In Jamesm krzyavada is sharply distinguished from akrivavada (doctrine of non-action), aphanada (scepticism) and vinavarada (formalism) in order to arrive at a correct understanding of the doctrinal significance of krtyavada in Jainism it is necessary not only to see how it has been distinguished from akriyavada, ajñanavada and vinavavada but also from other types of kreyavada Vinayavada is the same as silabbataparamasa of the Buddhists It is a view of those who maintain that the purity of oneself may be reached through the observance of certain moral precepts or by keeping certain vows as prescribed. The upholders of Vinayavada assert that the goal of religious life is realised by conformation to the rules of discipline 15 The painful condition of the self is brought about by one's own action Pleasure and pain are brought about by one's own action 16 Individually a man is born, individually he dies, individually he falls from this state of existence and individually he rises His passions, consciousness, intellectperceptions and impressions belong to the individual exclusively 17 All living beings one their present form of existence to their own harma. The sinners cannot annihilate works by new works, the pious annihilate their works by abstention from works 18 Pleasant things are not produced from pleasant things

Jita and afita comprehend the world of existence as known and experienced. The category of jiva denotes the biological and psychological aspects of knya. Substance (dabba) attribute (guna) field of action (khetta), time (kāla), causal relation (paryāya, Pala paccaya; Prakri pajjara), division (padera) and transformation (parinama) are the cate-

<sup>12.</sup> Uttaradhyayana Sutra, XXVIII, 14

<sup>13.</sup> Hastings, Encyclopaedia of Religion and Ethics, Vol 7, p 468

<sup>14.</sup> Sütrakitärga, I, 12 21. 15. Ibid , I, 12 4

<sup>16</sup> Anguttara Nihāya, III, p 440. 17 Sūtrakrtānga, II, 1 41. 15. Ibid . 1. 12.15

B. C. LAW 190

gories which should be taken into account in relation to each of the five facts (pañcāstikāva): dhamma, adhamma, āgāsa, jiva demonstrable and puggala (matter or the material).19 Every Jiva has two bodies, karmana and taijasa and also a third which may be audārika or parkreva. The category of ariva helps us in completing our study of the world of life and of existence.20 The third category is bandha or bondage of soul. Bondage is the subjection of soul to the laws of birth and death, old age and decay. pleasure and pain and other vicissitudes of life brought about by the effect of karma The causes of bondage are the following (1) wrong belief, (2) perserse belief, (3) doubt, scepticism; (4) veneration, (5) wrong belief caused by ignorance and (6) inborn error. The soul which is the fifth of the five astikayas represents the principle of intelligence. The characteristic of soul is knowledge, faith, conduct, austerities, energy and realisation of its developments. The soul in combination with the body is the doer of all actions. One should abstain from killing being, theft, falsehood, sensual pleasures, and spirituous liquor. A person will suffer the consequences of whatever may preponderate as between an act and forbearance from it. The pious obtains purity and the pure stands firmly in the law. A person of oure faith always realises the truth A monk should cast aside all fetters and all hatred. Prous ascetics get over the impassable samsara, which is the gliding of the individuals in the cycle of repeated births and deaths, led by craving, which is rooted in ignorance. As long as this gliding continues, calamities of many kinds, old age, and the rest are produced.

Hurtful acts ( danda ) are three-fold as referring to thoughts, words, and acts. Conceited acts (garana) are pride of riches of taste and of pleasure or fashion Delusive acts are maya, mdana, and false-belief (mithyadarsana ). A monk who well bears calamities will not be subject to transmigration. He who always avoids the four different kinds of praises, passions, expressions of the emotions, and of the four meditations, will not be subject to transmigiation. He who always exerts himself with regard to the five vows, the five objects of sease, the five samets and the five actions, will not be subject to transmigration. The five samilis and five guptis constitute eight means of self-control The sametes are as followss:-(1) going by paths, trodden by men, beasts, etc. and looking carefully as not to cause injury, (2) gentle, sweet and righteous speech, (3) receiving alms in a manner to avoid forty-six faults, (4) receiving and keeping things-necessary for religious exercises and (5) performing the operation of nature in an unfrequentedplace. The three gupts are the following -(1) preventing mind from sensual pleasures by engaging it in contemplation, (2) preventing tongue from saying bad things by a vow of silence; and (3) putting body in an immovable posture He who always exerts himself with regard to the six

Samavāyānga, 15, 193, 199

<sup>20.</sup> Uttarādhyayana, XXXVI

ladyat, "I the six kinds of bodies and the six regular functions as eating, will not be subject to transmigration. He who always exerts himself with regard to the seren rules of accepting alms and the seven causes of danger to others, will not be subject to transmigration. He who always exerts himself with regard to the eight objects of pride and the ten-fold law of the monks, will not be subject to transmigration. The eight objects of pride are, easile, family bearing the 2.

By teaching of true knowledge by the avoidance of ignorance and delusion, and by the destruction of love and batted one arrives at deliverance which is nothing but bliss

The lefyst are named in the following order black, blue, grey, red, yellow and white They are different conditions produced in the soul by the influence of different knrss The Buddhist idea of mental contamination by the influx of impurities from outside seems to have some bearing on the Jam doctrine of six lefysig.

## (J R A S., xni, no I p 8). (B C Law, Principles of Jainism)

The correct behaviour of moules consists in the following —ānātyhā—it is required when a monk leaves the room on an urgest bismess; nausalākā or saking permission to entire a place, āprachānā or asking the superior's permission for what he is to do himself, pratiprachānā or asking permission or what nomelow the is to do, chandanā or placing at the disposal of other monks the times one has got, techākāra or carrying out one's own intention; institution is not some and the control in the promise abjustifian or rising up from one's, own seat as a mark of respect, and systematical or placing oneself under another techner.

A worthy Jain mook is to observe rules strictly like a Buddhist monk. He should have no intercourse with women. He should never keep company with the wiscled. He should not say that this is mentorious and this is not mentorious. He should not chern's vauty and make his monkhood a greed. He should be calm and happy. He should abstrain hisself from life-singhter and from five cardinal sins. He should guard himself with regard to thoughts, words and acts. These says some of the rules but there are many more. A The Jain rules of conduct and decorum, agreeing in delir

Lesya is said to be that by means of which the soul is tinted with ment and dement. It arises from yogd or hasayo.

<sup>22</sup> Cf. Sütrakrtänga, II 2,17,

<sup>23</sup> Uitarādhyāyana, XXVI

<sup>24.</sup> For details, vide JRAS, Vol XIII, No. 1, pp. 13 ff.

assential features with the Buddhist rules, were broadbased upon careful considerations and keen observations 25

Jainism is not atherstic. Its so-called atheism is neither applopetic nor polemical but is accepted as a natural religious attitude 26. The path to the realm of highest bliss lies through abstinence from killing, theft, adultery, lying and such austere penances as nudity, confession, etc 27 These five modes of self-restraint correspond to the five great vows of Mahavira ( pancamahave aya ) as rightly pointed out by Dr Barua.20 Jamism has many distinctive characteristics of its own and historically it occupies a place midway between Brahmanism and Buddhism. It cherishes a theory of soul as an active principle in contradistinction to the Vedanta or Samkhva doctrine of soul as a passive principle The Jain notion of karma is physical while the Buddhist idea of the same is psycho-ethical. In Jamesm rebuth takes place by way of transmigration of soul. Buddhism rejects the theory of transmigration. In Jainism soul is vitally interested in our action. As a substance it does not undergo any change Yoga practice is equally important. In Jamism as in Buddhism the bodily functions cease in the process of Yosa after the vocal and the mental after the physical. Like the Samkhva doctrine James stands for a dualistic conception of soul and matter and it differs from Vedanta in this respect. The Jain dualism may be explained as a pluralistic doctrine like the realism of the Vaisesika system Jamism maintains a hylozoistic notion of nature in which all compound things are different forms of life in varying stages of evolution. The Jain motto of life is ascetic or stoic. The path to happiness and progress lies through selfdenial, self abnegation and self-mortification.

<sup>25</sup> Vide B C Law, Buddhist rules of decorum published in the R. K. Mukhertee Volume, I, pp 381 ff

<sup>26.</sup> Eliot, Hinduism and Buddhism, p. 107

<sup>27</sup> Cf. Samyutsa Nihāya, I, 66

<sup>28</sup> Pre:Buddhistic Indian philosophy, p 379

## 'The Jain View of Ahimsa'.

By Syt Harisatya Bhattacharya, m a , B. L., Ph D.

िश्री हरिसस्य महाचार्वजीने प्रस्तत केखमें चैन ट्रिप्टेस खर्डिसाका निवेचन किया है। उन्होंने लिला है कि कवावपूर्वक इत्य वा साव प्रावांका व्यवसोपन करना हिंसा है। कवावही कार्यकी हिंसामय अथवा अहिंसामय बनानेमें कारणभूत हैं। क्याय वासनामय उतेवन हैं (जो आल-स्वभावको ढकती है ) वह मान, माया. कोम. कोपरूप है । यहमी प्रत्येक वांत्रतम, तीत्र, मन्द, सन्दतम है जो ऋस्श अनन्तातुबन्धा. प्रत्याख्यान. सप्रत्याख्यान और संटक्तन कहरूति हैं। ऋषायके व्यविरिक्त नोक्षावमी वासनामय उत्तेवनार्यमा हिंसामें कारणभूत हैं। वे राग, द्वेष, मोह, काम, हास्य, मय, सोक, लुगुन्ता और प्रमाद-कुछ नौ है। सोल्ड प्रकारके क्षाय और नौ नोकपाय, इस प्रकार कुछ २५ वासना वर्देक उत्तेजनायें है । इनमेंसे किसोमो वासना उत्तेजनाके वशवता होकरही मानव हिंस कर्म करता है। इनके आधारसे हिंसा-ऑहंसाको विविध भावमद्रिया वैनोंने निर्धारित की हैं। ऐसे कर्ममी हो सकते हैं जिनमें इब्ब हिंसा न होते हुएभी हिंसाका दोष व्यक्तिको सग सकता है और ऐसेमी कर्म हैं जिनमें हिंसा हो बानेपरमा व्यक्तिको उसका दोषी नहीं कहा जा सकता। मार्नोपरही हिंसा और कहिंसा का होना सबखंबित है। क्याय यदि विद्यमान है तो वह कर्म हिंसामय है। कपायका समान सहिंसामय है। इस वैज्ञातिक विधिविधानसे जैत सहिंसा सिदालकी साव-मीहर्यों की पुछना दंड विधानके अवरावींसे की बाना सगम है। वरे उद्देशने जोमी कार्य किये जाते हैं और जिनसे दूसरे को क्षति पहुचे तो दह विधानमें वह अपराध पिना जायगा और नैतिक धर्म की दृष्टिमें वह पापाचार होगा । किसी दुर्मास्यसे सहत्यपूर्वक जो कार्य वहाँ किया गया, वस्ति जो आकरिमक है वह न अपराध है और न पाए <sup>9</sup> एक रोगो उस दवाके देनेपरमी मर जाता है। जिसको डॉक्टर्ले सावधानीसे उसके ठिये दिवकर जानकर हो. तो डॉक्टर उसके मृलुका अपराधी या पापी नहीं कहा ला सकता। यदि प्रमाट नोकवाय होतो तो डाक्टरको दोषा कह सकते थे। किन्दु कानून और नैतिक धर्माचारमें अन्तर है । चारित्र धर्ममें तो क्यायका सद्भावही पापमय है, परंत कानुनमें वह कोई वपराध नहीं । बैनोंको अविरति (अविरमण) हिंसाके सिये दट विधानमें कोई स्थान नहीं है विके परिणमन हिंसा, जिसमें इत्यहिंसा अवश्यम्मावी है, को ही दहविवान स्वीकार करता है। जैन दृष्टिसे मावके साधारपर न्यक्तिके कर्मको छुमागुसमें परिगणित किया जा सकता है। हेमछेट नाटक्में हत्नाके प्रसगमें हत्नारा ऋहता है कि जब उसका विपक्षी सगदानका अञ्चन करता होगा, तब बहु उसका प्राणात करेगा जिससे उसे स्वर्गसुख मिल ! स्वर्गसुख दिखावेकी बात हस्याके दोपको मिद्रा नहो सकतो । जैन मान्यताके अनुसार व्यक्तिके स्वकर्महो उसे नर्छ-स्वरीमें पहुंचाते हैं। मणबद्भातके समयमें भारतेंसे व्यक्ति हत्वाके दोपसे मुक्त नहीं को सकता। म० गामीने दुखी बछडेको करणासे प्रेरित हो प्राणान्त कर देना विधेव ठहराया, परत चैनटष्टिसे तो वह हिंसाकर्म या। अंवको सुर्वा-दुर्जी कोईमा बाहरा वस्तु महाँ बताता । कोवके सचित्र कर्म उसे सुर्खी-दुर्जी बनाते हैं। बछडेको मार देनेसेही वह सुखी नहीं ही सकता, क्योंकि जबतक उसके ससाता कर्म नदयमें है तबतक कोईमी उसे मुखी नहीं बना सकता। जैन पशुवक हिंसाकेमी विरोधी हैं और मोजनके किएमी हिनाका निवेध करते हैं। जन सुनिही लहिसाका पूर्वांशीमें पाटन करते है। एहरप जन उसकी साधिक (बलुत्रत ) रूपमें पाठते है।

'Abimsā' is opposed to 'Himsā'. Himsā or violence is wounding in either of its two forms, through 'Kasāya'. This definition of 'I requires careful analysis and a correct understanding of its nature is essential to the true conception of 'Ahimsā' or non-violence. 'Prāna' or life, according to the Janas, is either the 'Bhāva-Prāna', i. e., the unner and the subjective self-consisting in the conscious state in its utmost purity or the 'Dravya Prāna' i. e., the outer and the objective modes and organs through which the inner self expresses itself. 'Himsā' or violence is committed when the inner self of a being or the outward whelle of the expression e.g. the body is in any way hurt. It is to be observed that in order that 'Himsā' may be committed, the wound in the inner self or in its outward vehicle, the body, must be committed through 'Kasāva'.

What is 'Kasāya'? 'Kasāya' consasts ma passuonate excitation and is of four modes viz. 'Māna' (Pride), 'Krodha' (Rage), Māya (Decestrialness) and 'Lobha' (Avarace) Each of these passions may be of four degree of strength and duration. The first and the most interdicable form of a passion is called the Anantānubandhi. In this form a passion is as permanent as a line cut on a stone. Less strong is a passion in its Prätysk-byāna form, in which it is likeaed to a line on earth. The third form of a passion on the descending scale of duration is the 'Apratyākhyāna' in which it is removable likea line drawn on dust. The fourth state of a passion is called the Samjyalana, in which it is only a passing plase of the mind, as overasseout as a line made on water.

Bisades the four Kasāyas mentioned above, there are other modes of extribution which are called the No-Kasāyas and are nine in number. These are (1) Rāga, a feeling of attentionent, (2) Dresh, a feeling of sversion, (3) Moha, a feeling of infratuation, (4) Kāma, a craving for sexual union, (5) Hāsya, a feeling of greensing itself in hughter, (6) Bhaya, a feeling of feer, (7) Shoa, a feeling of green; (8) Jugupās, a feeling of hatted (1 abhorance) and (9) Pramāda, a mustaken attitude shunning what is really good. These nime No-Kasāyas abded to the four 'Kasāyas' with their sixteen modes make passions twenty-fire in number

Violence is comitted when owing to the rise of any of the above-enn-tioned passions, one's conscious state or body is adversely affected. Various interesting corollanes are drawn by the Jams from the foregoing definition of Himsā. They state that there may be cases of Himsā where no actual bodily violence is committed, whereas there may be cases also where although actual bodily violence is committed, no Himsā is committed. For instance, if a man he strictly pure at heart and in conduct and yet if it commits burt through accident, he is not guilty of violence. On the other hand, if a man is full of passions and his movements are careless, he is suitry of violence, even though no actual burt is committed to anybody. In the first case there being no Kasīya or passionate excitation in the heart,

there is no Himsa although an actual hurt is committed, while in the latter case, though there is no actual hurt there is Himsa as the heart is impure. The sine qua non of Himsā, therefore, is the presence of Kasāya. This leads the Jain Moralists to recognise four modes of Violence. In the first mode of Himsa, there is passionate excitation in the mind, the words or the body of a man. Such presence of Kasaya is nevertheless Himsa, as thereby the 'Bhava Prana' or the tranquility of the man's soul is hurt. When owing to the extreme strongness of the passions, the man makes violent movements of his limbs or even kills himself he commits the second mode of Himsā which consists in hurting one's own 'Dravya-Prānā,' The third mode of violence consists in giving pain to another man's heart by derisive laughter, by show of force or use of hard words etc ,-hurting thereby the 'Bhava-Prana' or the subjective state of that man. When, however, the man blinded by the fervour of his passions actually causes hurt to the body of another man, he commits the fourth mode of Himsa, whereby the 'Dravya-Prana' or the gross material body of the other man is adversely affected. It would be seen that in all these forms of 'Himsa' Kasaya or passionate excitation is there and along with that and as a result of that, some sort of violence or disturbance of the trangual state or order, eather of the mand or of the body, either of the author or of the victim '( person other than the author ) of the passions

The presence of passionate excitation in the mind being the characteristic of Himsa, a comparison of an immoral act with a crime, as defined in the penal code may be conveniently made here. It will scarcely be said that all acts which are prompted by evil motives and end in injury to others, are crimes in the eye of law as well as immoral acts according to all ethical judgment. A non-intentional and purely accidental act of violence is neither a crime nor a sin A patient dies on account of some medicine administered to him by the doctor with the best of his intentions and selected as the true medicine with the best of knowledge. Here the doctor is guilty of no crime and his act is not had from the moral stand-point also. If, however, he was careless about the selection of the medicine or about its proper dose, his act is immoral because the No-Kasāya of Pramād, tainted his heart and prompted his action. His act is a crime also, because he failed to act with the ordinary intelligence or the deligence of a prudent doctor. In the next case the act of a man who abots the commission of a crime is a crime, from the moral stand-point also, the act of an abettor is sinful. Thirdly the attempt of a man to do some crime though not successful has been held in some cases to be criminal in the eye of law. Morally also, such an act is sinful, because the motive of the man is tainted with Kasāya.

The lists of criminal acts and moral acts, however, are not parallel. The latter has within its scope, many acts and matters which are beyond the

purview of the former. From the moral stand-point, the mere having of a Kassya and all acts without exception, prompted by it, are sinful. The penal code, however, does not judge a mere intention, unless and until t is followed by an overt act. Then again, all acts prompted by improper motives are not criminal. Some are trivial, some do not cause injury to others' persons or property; these are beyond the scope of the penal code, although they are impure acts according to the moral standard.

In fact, the great point of distinction between a moral judgment and an estimate of the eriminality or otherwise of an act, is that while the former is mainly and priminity concerned with the motive and the intention of the agent, the latter considers the overt act. True it is that the moral judgment does not loss sight of the overt acts, but its business is to consider the innerself, it passes judgment upon it, and it shows show much the subjective spirit of the man is uplitted or lowered by the motive and the ratention. The penal code on the contrary considers the overt act, it looks to the motive of the man, just to estimate the nature of the act and it decides how in consideration of the act he has committed, the man's relations to his society, his surroundings, the State, are to be re-adulated.

All criminal acts are immoral but all acts, bad from the moral standnoint need not be criminal. We have seen, how having a Kasava lowers the spiritual nature of a man, it is morally bad, but it is not a crime to have the Kasava e g of Soka or grief So far as injury to others is concerned, it is to be seen that until and unless an actual injury to others' persons or property is caused, the criminal court will punish a man for merely harbouring an ill-will against his neighbours. But ill-will against others is itself immoral, according to the moral judgment. The Jam Moralists point this out by referring to the two modes of Himsa, so far as other persons are concerned, The first is Abiraman or Abirati and the other is Parinamana In the case of the former, one is not guilty of actually hurting another but continues in cherishing ill-will against him, while in the Parmamana mode of Himsa one actually wounds another The penal code takes cognisance or the Parinamans of Himsa but not the Abirati. According to the Jain moral philosophy, Abiramana is as had as Parinamana in as much as both are based on Kasaya or passion.

From the foregoing, it is not to be supposed that the subjective aspect of Almmä is all in all and that an act is to be considered moral, provided there is no ill-will behind it. The Jun philosophers point out that there may be acts which may not proceed from any selfish or active ill-will against others but yet may be bed acts as they are actuated by improper motives. In other words, motives are to be subjected to a thorough and searching examination. One, for example, may honestly believe like Hunlet.

"Now might I do it pat, now he is praying;
And now I will do it And so he goes to heaven".

Unlike Hamlet, he may not be prevented by any counter consideration and with the sole intention of sending the man to heaven, he kills him while he is devoulty praying. Would the act of murder be meritonious because the intention behind it is faultless? An imphatic "No" is the answer of the jain moraists. A prayerful man will reap the fruits of his actions sooner or later, but why should you soil your hands with his blood? Killing many form, out of any motive, whatsover is reprehensable.

The great apostle of Ahumai in modern India hilled a call just to terminate in macra; that an incurable disease and was suffering from a turnible pain. Now, was has at montally justifiable? Actually, there was a great controversy upon the matter. So far as the Jana moralists are concerned, they would condemnatise act unreserved by Jana moralists are concerned, they would condemnate act unreserved by Abening suffers as a result of his past actions. You cannot put an end to his miseries abruptly killing hand the effects of his actions are not exhausted, the is still to suffer in his, re-mermation. Then, why should you kill limp?

It is generally ecospiced as a proposition of unchallengeable force that killing of forecome animals which kill numerous creatures duly and are a source of perpetual awe, is morally justifiable. The juste contend on the contrary that par Karmas make creatures suffer. You should believe this firmly. No doubt you should try to allevant their meseres as much as possible but you should not kill any living being, even though its ferocusts.

Ancient Indua culture is load in praising the act of the legendary last shall be be be been as the cut the fish of his own body in order to feel a hungy and vorscous but The Jan moralists, however, condemn sund acts Their grounds are (1) A carnivorous simult is not the proper guest for charity, (2) to make guit of fesh is urelignous, and lastly (3) to kill or give pain to one's own self is morally bad.

It is well-known that the Jama condemned the practice of the follower of the Vedin School, of killing summals at the altar to please the gods. They condemned also the practice of killing snimils for the disches of Anthins of waste. The Jama criticised the arguments of those people who thought, it was the properties of the properties o

It cannot be densed that one may sometimes feel difficulty in wandering through the intracess of the jun arguments about the absolute refraeming from the falling of saimals. One may sat If giving pain to one's ownself (to out body) as Hirms, how is it that the Jun acceptures recommend various fasts and privatione? If it illing, in any form of even ferocious creatures, for example is reprehensible, how is it that wars are sometimes justified in the Jama scriptures themselves? Leathy if one is to see that he is not to do any act, however, good it may be, if it involves the inling, intentional or non-intentional, of even a minutest animal how can the constructions of temples or Rest houses or hospitals be undertaken, which are admittedly highly moral acts but which nevertheless involves the killing of numerous scatinent beings? In all these cases, the doctrine of the strict adherence to the moral principle of non-volence seem to be relexed to a certain extent and a different moral standard set up and kept in uvew.\*

What then is the place of Ahimsa in the Jam moral philosophy?

We think, with the Jains, non-violence is generally the moral standard by which we are to judge our acts It may be that here are cases in which. circmstanced as we are, the strict adherence to absolute Ahimsa may be impossible for us, but that is no reason why the standard of Ahimsa should be criticised as defective. An act is to be morally judged by the measure in which it conforms to the principle of non-violence. The Jama arguments for the forbearance from killing a suffering creature or a ferocious animal may not sound as conclusive to some people but they are undoubtedly illustrative These arguments, show, in other words, that in order that your acts may not be sinful you are always to look to the principle of Ahimsa.-to see that your acts are not in any way violent. Small violences unintentional and regretted, may be often unavoidable but Ahimsa is the absolute standard of all moral acts and a morally disposed man is never to lose sight of it. In all his acts, he is to begin, to continue and to end by asking Is my act strictly non-violent? Was I non-violent in my thoughts. words and manners of working? If yes, -the act is all right If not, it is morally bad, at least to some extent, -no matter that it is otherwise justifiable or commendable on other considerations.

A very good illustration of the fact that with the Jans, non-volence is the absolute moral standard, a superme principle, in light of which all acts are to be morally judged, is afforded by the reasons which they put forward for abstaning from the eupoperant of the four timps yaw, wase, meat, honey and the five hands of Udamyara (fig) fruits All moralists modicate on the avoidance of introventing liquor, because it lowers the spintual nature of man or 'unmansh bins, so to say The Jans, however, would bring in the

<sup>•</sup> Here the learned writer seems to have overlooked the Ahirmā vow of a layman and that of an ascetic. The ascetic only observes the full Ahirmā Baitles in self-defence and construction of Temples are the works of a layman only. Even layman would try his best to minimae Hirmā and avoid intentional one altogether. Penance is not observed to cause injury to one self. No Karāya stands in it Hence no Hirmā — Crimsana, Envir.

principle of Ahimsa and in light of that principle would explain why wine should be avoided. They would say, Wine stupifies a man and a stupified man is prone to commit acts of violence; secondly, they would point out that in wine there abide numerous tiny animal cubs, so that a man drinking wine is guilty of killing innumerable creatures, thirdly a drunken man's heart becomes full of pride, anger, greed and other violent feelings. Intoxication is thus immoral because it is opposed to the practice of Ahimsa In the case of meat, similarly, the lains, would prohibit its eating, on the ground that it goes against the practice of nonviolence. One cannot get meat without killing an animal. It is well-known that the Buddhists also felt the force of this argument and were averse to killing animals for them food. They, however, had no objection to eating meat, provided the animal died of itself and was not designedly killed for the purpose of the dish. The Jams, however, point out that innumerable animal cubs live in the joints and other parts of an animal's body; various other small creatures are generated in various parts of the body of the animal, as soon as it dies. Accordingly killing of innumerable animal cubs and consequent violence is involved in the eating of meat, even though the animal died of itself. In the case of honey, the Jains say that you cannot get honey from a bee-hive without killing or maining the bees. In honey, again, there live maumerable myssible creatures The Jams contend accordingly that the drinking of honey is against the practice of strict non-violence. The fig fruits are similarly said to be the abodes of numerous tiny creatures, so that one is bound to kill them, who eats the fig-fruits Bating of fig-fruit thus opposes the practice of Ahimsa. All acts which are condemned in the Inn scriptures are thus shown to be bad, for the reason that they go against the principle of non-violence Reasoning may appear to be strained in some cases but the vitiminee with which the lains apply the standard of Ahimsa, even in those cases, shows that Ahimsa or non-violence is with them the supreme moral standard, which should be the measure of all our moral acts

### भगवान्-महावीर-स्मृति-श्रंथ ; ४

# जैन साहित्य और कळा!



मधुरा कंकाली टीलासे प्राप्त कलापूर्ण आयागपट्ट ! (कुशन-काल)

# JAINA LITERATURE AND ART.



"सबही विषयके जास्त्र ये शीभित बहां मेहारसे, नहिं अन्य उनकी जोडके थे ग्रन्थ इस संसारमें । निज २ विषयसे एकसे यह कर बहां पर ग्रम्थ ये, पढ़ कर कर्ने मानव सदाही देखते निज पन्यथे ॥ "

---कैन भारती ।



<sup>&</sup>quot;As with everything else in life, the James appear to have carried their spirit of acute analysis and asceticism into the sphere of art and architecture as well"

<sup>&</sup>quot;... the James distinguished themselves by their decorative sculpture, and attained a considerable degree of excellence in the perfection of their pillared chambers which were their favourite form of architecture."

<sup>-</sup>PROF S. R. SHARMA

## जैन-विद्या ।

(ले॰ भी॰ डॉ॰ वासुदेव झरण अप्रवाल, एम. ए., डी, लिट्., वई दिली)

कर्तव्य कर्मका कुछ-कुछ वैसाही उद्देश्य और मार्ग जैन-निवाने आगेभी विछा हुआ है। जैन-विद्याका मविष्य महान् है। मारतीय संस्कृतिको उसकी देन वहत वही थी। मविष्यमें भारतीय सरकातिकी जानकारी जैन साहित्य और कछाजी सामग्रीसे कितनी बढाई जा सकती है इस प्रश्नके ठीव-ठीक उत्तरपरही जैन विद्यार्का आनेवाली सफलता निर्भर करती है ! बुढके समजातीन महावीरके समयक्षेडी जैन साहित्यका आरम्भ माँना जा सकता है । कहते हैं कि पाटिन्यवर्की वाचना. मापरी बाचना और बळमीकी बाचनामें दैन वार्मिक साहित्व या आगम साहित्यका रम ऋमदाः निश्चित हुआ क्षर्ष मागधीके मुल आगम साहित्यके अतिरिक्त बौदोंकी लड क्याओंकी तरह जैनोंमेंभी धार्मिक प्रत्योन पर बहुतरीही विस्तृत चूर्णियों और टीकाओंका निर्माण एक हजार वर्षोंके लम्बे समय तक पहले प्राफ्त और फिर सस्कृत भाषामें होता रहा । विस् जिस सारमें यह साहित्य वना उस उस समयका सास्क्रतिक चित्र उस साहित्यमें अनायासही समाविष्ट हो गया है । भूगोल, संस्कृति, सामाविक रहन सहनके हर पहलू पर जैन 'साहित्य प्रकाशकी नहीं ,किरणे फैलावा है। रायपरेनियसत्रमें बटे विस्तारसे एक देवविमान और स्तूपकी रचनाका वर्णन किया गया है। ऐसा जान परिता है जैने लेखकने सांची-मधुराके स्त्योंका, उनकी बेदिकाओं और तोरणोंका आखों देखा वर्णन किया हो। साहित्य और कहा दोनों एक दसरेका स्व उनागर करते जान पहते हैं। प्राचीन स्तपके सागोपात वर्णनहीं ऐसी बंदिया सामग्री भारतीय साहित्यमें अन्यत्र कहीं नहीं है। इसी ग्रन्थमें प्राचीन नाटव-विषय परभी अनमोल मसाला है। महावीरके जीवन-चारेवको तृत्व प्रधान नाट्य (ठास-टामा ) मै १६९

यह खेताम्बर केन साहित्य था। दिगावर माभ्यताचे अनुसार आगाम प्रन्य पूर्वहरूमें अनुरम्बन
है। —का० प्र०

हैसे उतारा गया और उसके साथ मुख्यके किउने भिष्ठ-भिन्न स्योका प्रदर्शन किया गया, इसकी पटले-पटले ऐसा लगता है मानों इम प्राचीन मारवके किसी प्रेक्षागरमें जा वेंद्रे हाँ जहाँ चातुर यजने रूपमे नाटकना विस्तार हो रहा हो और जिसमें कलाने अनेक चिन्होंकी नसके स्पर्मे ज्यारा जा रहा हो। एकसौ आठ देवकुमार-देवकुमारिया सूर्याम देवकी आशासे वसीस प्रकारकी सत्य विधि ( यत्तीसह-यद पट्ट विदि ) का प्रदर्शन करती हैं । इसके अन्तके कार्यक्रममें केवल सहावीरके चन्म, अभिषेक, राज्याव, गौवन, कामभोग, निष्क्रमण, तपथरण, जानोत्पति, तीर्थ-प्रवर्तन और प्रतित्वीणका स्राप्तित्व किया गया। शेष इकतील प्रविभित्तियोमें प्राचीन भारतीय गीठवाव नाटक्का उदार प्रदर्शन सम्मिन्ति था। उदाहरणके लिये पहले विभागमें स्वस्तिक, श्रीवस, नन्या-वर्त. बर्पमानक, भद्रासन, कलवा, मत्त्यव्यम, दर्पण इन आउँ सांगलिक चिन्होंका ध्याकार-अभिनय हिलाबा सबा जिसे मगल भक्तिचित्र बहते थे। इसमें नाट्यविधिसे इन बस्तुओंडा स्वरूप प्रतिपादन प्रेक्षकतन समझके सम्प्रत किया नाता या। इसरे मस्तिचित्रमें आर्वर्त प्रत्यावर्त, श्रेणि-प्रश्रोणि, स्वतित ह. प्रथमाणायक, वर्धमानक, मत्स्वाण्डक, मकराण्डक, कृष्यावति, पद्मपत्र, सागरतस्य, वासन्ती-लता. परालता आदि अभिप्रामोंका नाट्यके द्वारा रून खडा किया गया। श्रेणि-प्रश्रेणिको प्राहर्के सेटि-परोट कहा गया है। उत्यमें सेटि या सीटीकी रचना किस प्रकारकी होती होगी इसका एक जटाडरण भरहतरे मिळे हुए एक शिक्षपहुके दृश्यमें पाया जाता है, हुए समय वह इलाहाबाद समहाक्याँ है। इसमें एक प्रस्तार (पिरोमिड) का निर्माण किया गया है, नीचेकी पवितमें आठ अभिनेता हाबोंको कर्नोंके क्रभर कठाए हुए खडे हैं, दूसरी पंक्तिमें चार व्यक्ति हैं, जिनमेंसे हरएकके पैर नीचेवाले दो व्यक्तियोंके हाथों पर करे हैं, वीसरी पहितमें दो व्यक्ति हैं और सबसे ऊपर केवर एक प्रकार उसी प्रकार अपने हाथ कचा किये हुए खडा है। नाटवके वे प्रकार विशास भारतीय जीवनके अग थे, जैन वाँद हिन्दूकी पार्मिक पाँचेवां उनके साथ सत्यी नहीं को बा सकती। दर्मी तो यह सम्भव है कि पराका नामोछेल जैन साहित्यमें मिछे और उसका करागत विश्वण बीड क्तपमें प्राप्त हो । वर्ताची नाट्यविविकी तीसरे मक्तिचित्रमें ईहासूग, ऋगम, द्वरग, नर, महर, विहग, व्याल. किन्नर, कर, शरम, चमर, कुंजर, वनल्या, पत्रल्याका रूपविधान अभिनवमें उतारा गया। चौधी मनित (अप्रेजी मोटिफ) में तरह-तरहके चकवाल या महलोंको अभिनय किया गया। मधराके जैन स्तपन्ने प्राप्त आवागपट्टीपर इस प्रकारके चक्रवाल बने हुए मिले हैं जिनमें दिस्कुमा रिया महत्वाकार राख करती हुई दिखाई गई हैं। इस देशमें साहित्व और कहा सदा डायमें हाय मिला कर पर स्वते रहे हैं । प्रत्येक युगरें ने एक दूसरेकी ब्याख्या करते हुए पाए काँगरे । पानवी लाविल प्रविमिन्तिमें चन्द्रावकी, सुर्वावकी, बल्यावकी, हत्तावकी, एकावली, तारावली, सुक्तावकी, कनकावली, रत्नावर्ला-इन स्वर्योका चित्र प्रतिपादन किया गया। इसी विम स्तीमें स्पोदय और चंद्रोदयके वहरूमी उडमनोहसर्नोका विकण किया गया। मारतीय साकाशमें सूर्व और चन्द्रका उसना प्रकृतिको अति रमणीय घटनाएँ हैं, जिनके ... दर्शनके लिये मतुष्यही स्वा देवोके नेत्रमी छछचेँहि दन सकते हैं। कवि और साहित्यकार अते® हिटत कस्पनाओंके भाव मुन्दर शब्दावहीका उपहार इनके लिये अपित करते रहे हैं। अपने स्वीं- दूम और चन्द्रोद्रमके वपरिभित सौन्दर्यको हमें बीवनको भागदीडमें मुख न जाना चाहिए। बसीकी नारविधिको जन्म देनेबाछे नारवाचार्वोके मन असकी ओरसे अवस्य जागरूह थे। विज्ञान भगानी-गणमे सोनेके रथ पर बैठे हुए उपःकालीन सूर्य समस्त भुवनको आलोक और चैतन्यके नहीन मगरुसे प्रतिदिन भर देते हैं. कितने पक्षी अपने कटरवरे उनका स्वायत करते हें, कितने प्रथ उनके दर्शनके **लिये अपने नेत्र उधा**ढते हें. कितने चराचर सीव उनकी प्रेरणांचे जीवनके सहसमस्ती व्यापारॉमें पहल हो उठते हें—हरको करपना सूर्वोद्गमके नाटचाभिनवर्मे मूर्विमती हो उठती थी। चन्द्रसूर्यके आकारामें उगने, चटने, दळने और छिपनेका पूरा कीतुक रूखमें उतारा जाता था। इन्हें कमशः उद्गमनप्रविभक्ति, आगमनप्रविभक्ति, आवरणप्रविभक्ति और अस्तगवनप्रविभक्ति नाटणविधि छहा गया है। तदनन्तर चन्द्रसंदल, सूर्यमदल, नागमदल, यहमदल, भृतमदल प्रविभक्तिका अभिनय हुआ । न्याहरवें स्थान पर ऋपम लक्षित, सिंह लक्षित, इयदिलंग्वित, गलविलम्बित, हयविलस्तित, गुजविलसित, मत्तह्यविलसित, मत्तग्रवविलसित, सत्तह्यविलस्त्रित, सत्तग्रवविलस्त्रित आहे आक्रीक्योंस संशोभित इतनिलम्बित नामक नाट्यविधिका, प्रदर्शन किया गया। प्रनः सागर-नागर प्रविभाक्ति, नदा-चम्पा प्रविभाक्ति, सत्स्याडक-सकराडक प्रविभक्तिका अभिनय हुआ । इनमेंने अधिकाश नामोंका ययार्थ स्वरूप इस समय राष्ट नहीं होता परन्तु सम्भव है विद्याल जेन साहित्यके किसी भागमें जनका वर्णत राजा रह राया हो । इसके बाद पानों क्योंके पन्त्रीस वर्णोंका रायमें रूपानेहरण किया राया । इसे वर्गक्रमंत्रे कहार-खकार गकार-बकार प्रविभवित आदि कहा गया है । तदसन्तर खन्नोकपञ्चन, आम्रपञ्चन, जम्बपञ्चन, कोशाम्यपञ्चनकी आङ्गतियोंको नाटचर्मे दिखलाया गया। धनः पद्मलता, नागलता, अशोकलता, चन्यकलता, आम्रलता, वासन्तीलता, वनलता, कुन्दलता, अति-मस्त्रकलता स्थामलता इनके स्वस्थका चित्रण अभिनयके द्वारा किया गया जिस लताप्रविभक्ति नामक इक्षीसवीं नाटबाविधि कहा गया है। इसके अनतर दूत, विकथित, दूतविकथित, अचित आदिक तस प्रकारके गति-नृत्योंका प्रदर्शन किया गया । अन्तर्ने सुख्य विपय, अर्थात महाबीरकी जनमधे निर्वाण पर्यन्तकी जीलाओंके अभिनयका प्रदर्शन किया गया। पुनः देवकुमार और देव-कमारिवोंने मिलकर वर्तालिया नाटवविधिकी परिस्माप्तिकी सूचना देनेके लिये मगलात्मक चार प्रकार के वार्कोंको बकाया और चार प्रकारके गानका प्रदर्शन किया। इस प्रकार दृख्य गीत वादित्र और अभिनयके मनोभिशाम प्रदर्शनका वह आयोजन सम्पन्न हेंआ।

कुछ विस्तारके राम उद्भुत किए हुए इस म्हरणने बह बात निर्मित केसने मध्य हो वार्त है कि नैनानम साहित्यमें और उसकी बनी बनी टीमानोंने भारतीय शस्त्रतिके उद्धारतके किए क्रिज़री बदुन्दर बामाने विष्याने हैं। असी तक स्वर्थरित करों इस एक वार पह विश्वरित विवरण और प्रकारमकी परिपाटी विद्यानोंने मारित नहीं हुई, परत्न प्रदि एक वार पह विश्वरित करा पढ़ेशा तो हम देवेंगे कि नैनानेवा मारिता सक्त्रति और दिखासके किए काममेनुक वार्याको स्वर्मते बाधायों के दूरा करोपी। राज्यवित म्हण्ये हम अन्यव्यक्त मारित प्रकार वार्योको व्यत्ति सची दी गयी है, वैसे प्रवा, शक्तिक, कृप, सरकुती रेगा, परिपरिस्त (सहका नावा) पग्नम, पटह, माना ( वक्षा ), होरमा ( महावक्षा ), मेरी, सक्षरी, हुन्दुमी, हुन्द मुदंग, वीदं स्ट्रस ( एक ओर कदा एक ओर जीवा हुन्द गे), आलियक ( एक मकारका हुन्द गे), इन्हुम्म, गोग्रुवी, सर्व ( दोनो जोर स्वारद सुद्दावा ), दिस्ती ( तोन शास्त्री वीमा ), वहक्षे, प्रामरी, स्ट्रमारी, परिश्विती, मद्दी, कच्ची, किलीया, कहा, स्ट्रक, ट्वा, इन्द्रमीया, इन्ट्रस्ट ( एक स्ट्रमारी, परिश्विती, मद्दी, कच्ची, करी, विविव, किलेया, कटम, ट्वर्डस, ट्वर्डसे, क्या सहस्त्र हुन्द ), हुन्द्रका, विविद्ध, करी, विविव, किलेया, कटम, ट्वर्डस, ट्वर्डसे, क्या सहस्त्र हुन्द्र ), हुन्द्रका, विविद्ध, करी, करी, विविद्ध को स्वार्थ, वारावीय करी सामें नाम सार है उन्पेश मलेक्स स्वया एक इतिहास होना चाहिए। वारावीय करी वा कमार्थ रत्नसें करीक वार्वोक्त सिक्स माना होगा उनकी पद्दान और व्यविद्धार व्यव्यक्त मूरे घोष गितस्क्रत विवय है। मैंच मानाने मणेक-युक्ताने क्यी हार्क्य प्राचीन मारतीय वार्वो पर बहुवी पुरुदर शायित हुल्यह किसी। उस प्रकार एक प्रत्य बीगहरी हुमरी भाषामें प्रसुद्ध किना वार्वा

वैन विद्वानोंकी साहित्यिक रचनाओंके द्वारा औरभी कई प्रकारकी भारतीय सस्कृतिकी सामग्रीकी रक्षा हुई है। जैन भण्डारोमें बहुतसे असम्य ग्रम सुरक्षित रह गए हैं। पाटन और जेसर-मेरके मण्डारांकी नितनी प्रयास की जाए कम है। प्ररादन प्रथन्य, विहासि-एव, ऐतिहासिक-गीर, रास प्रत्य, इन सबमें इतिहास-शोधनकी सामग्री मिळ सकती है। हेकिन दो दिशाओंमें वैन-धिवाके . लिए अभीमी अपरिमित क्षेत्र खुळा है। इनमेंसे प्रथम तो मिन्न मिन्न विश्वो पर जैन विद्वानी-द्वारा लिखे हुवे फुटकर ग्रंथ है। इसके अतर्गत गणित, ज्योतिय, बास्त क्यादि विषयोंके ग्रन्थ हैं। कमी कमी इस क्षेत्रमें विकक्षण सामग्री उपलब्ध हो जाती है। अभी हालमें अलासदीन विकलीके सम काशीन उनकी टकरावके अध्यक्ष श्री॰ उक्कर फेक्के प्रन्योंका परिचय प्रकाशित हुवा है! उक्कर पेहरू प्रतिभाषाळी छेखक थे। सन्य-काळीन वास्तु-विद्या पर जनका वास्तु-शास्त्र नामक एक प्रत्य छप जुका है। लेकिन लभी हार्ट्स पुराने छिक्कों पर लिखी हुई द्रव्य-परीक्षा सामक उनकी एक दूसरी इस्तकका परिचय मिला है। इस पुस्तककी एक प्रतिनिधि श्री० समारचन्द्रची नाहटाकी कृपारे इसारे देखनेमें आई। इस इस्तकर्में लगभग आढसी ईसवीरी लेकर तेरद सी तकके भारतीय सिर्कीके नाम, तोल और मुस्यका बहुतही प्रांमाणिक वर्णन किया गया है। भारतीय-मुद्राशास्त्रके शतिहासमें रुस प्रकारकी कोई पुस्तक कमी पहले देखनेमें नहीं आई । उनकर फेलकी अपने देखवासियोंके हिए यह अनुषम देन है और लिस दिन इस प्रत्यका विस्तृत सस्करण प्रकाशित होगा। उस दिन हम इस महान देखकर्जी कृतिके महत्त्वको समझ पाएगे।

परनु इन सरते बढ़ कर एक दुस्टे केटमें नैजनियाका स्वॉगिरे सहस्व इसारे सामने आंता है और यह है माया-बालके क्षेत्रमें। मारतकी प्रायः सभी प्राप्तीव् मायाओंका निकास व्यवस्थिते

<sup>1.</sup> LDS Instruments De Musique De L'Inde Ancienne by Claudic Marcel-Dubois

हुना है। जैत शाहिलको अपसंध माचाके प्रचीक मानो मण्यार मरे हैं। जमी बीधियाँ वर्ष वो हर साहिलको प्रकाशित करनेने जाँगे। डेकिन बोमी प्रम्य वर्ष जाता है बहुमी दिन्दी-माचाकी दलारा जोर निकासके किए बहुस्ती नहीं सामग्री हुनार किए महुत करना है। हिन्दी माचानें एक एक शब्दकी न्युन्ति सोक निकासकेन पहुंत बहुस जा नमी के बें। व्यावस्थानी स्वावस्थान के स्वावस्थान सामग्री होते होता के सामभाक हिहासमा महत्स्मूर्ण है। हक्के किए अमझ्य शहिस्ति मिलो-वार्ष्य सम्प्र मामानोक तिरिक्त क्षां स्ववस्थान कारणा होगा कीर कोए और नामस्य शहिस्ति मिलो-साम्य सम्प्र मामानोक तिर्दिक क्षां स्ववस्थान कारणा होगा कीर कीर कामस्य शहिस्ति मिलो-स्वस्थान हत्ता होगा। वार्मी पूरी दल्ले वह अस्त्रमन कारणा किर्मित है कि क्षमन्नश्च स्ववस्थान कारणा किर्मित है कि क्षमन्नश्च साहिस्त्वी क्षम्पर हिन्दीक किरमा अधिक एक्सरसम्प्र है। यह कहा वा क्षमा है कि क्षमन्नश्च मुख्य स्ववस्थान कामस्य वीक्त, स्वत-चहन और मामान जो उत्तराशिकार हो निजा है उत्त पर अपन्ने सुद्ध काम कामस्य काम उद्यादम अपनीति किश्वस्त्र अपन्नति किर्मा के स्वत्य सामग्री पर स्वत्यस्ति हो सुद्ध है उनका उद्यादम अपनीति किश्वस्त्र आस्त्रोले किर्मा के स्वत्य माम वीक्ष पर स्वत्य मान स्वत्य स्वत्य स्वत्य स्वत्य पीछे वारप्रदेश द्वाहिस्त्र हिमानों कीर स्वत्यक्ष स्वत्य सामित्र के मामप्ति मामान स्वत्य सामग्री स्वत्य साम होति हा कीर स्वत्य सामग्री होति हा करने सम्प्र परिक्र सामित्र करने सम्प्र परिक्र सामित्र स्वत्य होति हर कोर स्वाति होती वह कही हम सामग्री साहिस्ति हम समित्रिको सिक्तर समित्रिको स्वति स्वत्य स्वत्य होति हर

वीद साहित्वरे भारतीय संस्कृतिको अपिरमेत जम 'हुआ । एक मकारेर बीद साहित्वरे भारतीय सस्कृतिको विस्ववस्कृतिक तमे बासन पर विद्या दिया । वैन साहित्वकी सहायतास्त्रीम भारतीय सस्कृतिको नया मकाश्र आह होनेकी साधा और सम्माबना है ।

> 'त एव कवयो हमेके त एव च विचक्रणाः । वेषां धर्मकथां गत्वं भारती प्रतिपद्यते ॥ धर्मानुविधिनी या स्थात्कविता सैव शस्यते । शेषा पागासवा यैव सुप्रयुक्तापि जायते ॥ ग

> > —श्री जिस्सेताचार्थः ।

### सन्त-साहित्य और जैन अपम्रंश ग्रंथ ।

( हे॰ औ॰ आचार्य हजारीप्रसाद द्विवेदी, एस.ए., शान्तिनिकेतन )

रुन ईसवी को नवीं दसवीं शतब्दीके आसपास जो विशिष्ट धर्ममत उत्तर भारतमें प्रचलित हुआ उरका परवर्तीस्य हिंदी साहित्यका निर्मेष मत है। इसके विकास और उदमवके सम्बक्त . टिये सबभी पर्वाप्त परिश्रम नहीं किया जाता और न सामग्रीही बहुत आधिक उपरूच्य हो सकी हैं। इस विपयने सध्यवनके लिये बौद सहनयानी सामर्कोकी रचनाथ, नाथ और तिरञ्जनी सिर्होंके पर और दोहें आदिको तो अब आवस्त्रक और अपरिहार्व समझा जाने छगा है: लेकिन अवसी उस विशाल जैन साहित्यकी ओर दृष्टि नहीं दी गई हैं बिसमें इस विवयके अध्ययनके लिये निश्चवही अनेक प्रन्य मिलेंगे। सभी केवल दो तीन पुस्तकें ऐसी प्रकाशित हुई हैं जिनसे इस विद्या पर कुल प्रकार पवता है। बोइन्दुका परमातमप्रकार और बोगसार नामक क्रम्य हाछही श्री आदिनाय नेपिनार उपाच्याय महारायके सम्पादकल्में ववहेंसे प्रकाशित हुए हैं। प्रमालयंकाशकी हिंदी टीका पर दौटतरामने और योबसारका हिंदी अनुवाद ए॰ जबदीशचंद्र बालीने किया है। इससे पूर्वेही कारवारे हा॰ हीरालाल जैनके सम्पादकलमे सनि रामसिंह विराचित पाहर दोहा प्रकाशित हो चुका है। हर पुस्तकोंमें उस गाकी तांत्रिक और शैव रचनाओंमें पाई जानेवासी अनेक विशेषताएं व्यॉ की लो पाई जार्ती हैं। वाह्याचारका विरोध, चिचछदि एर बोर, समाधी माद, स्वस्वेदम आनदकी व्यक्त भृति, अक्षय-निरतन-ज्ञानमय-शिवकी प्राप्ति पर विस्तास आदि वार्ते इन रचनालॉर्मेमी पाई नाती हें । उन दिनोंके नाथ पथिरोंमें बह प्रसिद्ध सिद्धान्त प्रचलित या कि ' ब्रह्माब्बर्वियत् किंचित्तरिग्छेऽ-प्यत्ति सर्वया ', जिसे परवर्ती कारूमें कदीर और नानक लादि उन्त सहात्माओंने 'बोह बोह अंडे; सोई ब्रह्मण्डे 'कहा या, उतकामी आमास इन ग्रन्थोंमें मिल बाता है। सहस सम्बर्धे दरीरकोही चत्र चिदियोंका आश्रय माननेकी वो प्रश्नवि थी उस पर मृदु कटाखर्मी इनमें मिलता है। इस प्रकार के ग्रन्थ दसवीं शताब्दीके आस्त्रास प्रचलित धर्मीवेश्वासोंके अध्ययनके शहुत महत-. पूर्ण सावन हैं। यह सत्य हैं कि जैन सावकोंका 'परमात्मा' नाय वा निरवनी सावकोंके 'पर-मातमा ' से योडा मित्र है। जैनवर्मके अनुसार प्रत्येक आज्ञा परमात्मा हो सकता है, कर्मदवके कारणही बहु आत्मा है। तर और ध्वानके मार्ग पर चट कर बहु 'परमात्मा' दन जाता है। ऐसे 'परमात्मा ' अनेक हैं । नायपया. शाक सेवक और निरक्तनी आदि सन्त अद्वैतवादी हैं। वे मानते हैं कि शतफातिके बाद बद कर्मदेव बन्म आकरण मुक्त हो जाता है तो जीव विवर्ग मिछ जाता है। परपुराम कार सुत्र १.५ में कहा गया है कि करीरके कच्चक (आवरण) धारण करने पर विवहीं जीव हो जाता है और मिष्कजुरू होने पर जीवहीं विव हो जाता है। परन्तु हरावे व्यवहारी कोई विशेष लन्तर नहीं पढता। साधारण बचेता इस पस्डेमें नहीं पढना चाहती कि सुक

होनेके बाद वह आत्मा अनेक परमात्माऑमे से एक होकर बना रहेगा या किसी एकही परमात्मामें विकीन हो जायना।

परवर्ती कालके हिंदी शाहित्यमें वो देवाच्यों, तीयों और शाह्योंके पढ़वाड़ी जोरते तायक को हटा वह अपनेही भीतर रिपत परमतावर्का और देवनेका बरावर उपदेश दिवा गया है वह बहुत पुरद और उपर टरंगरे दर बैन शावकांकी रचनाओंमें ग्राप होता है। होने प्रामर्शित कहते हैं कि 'देवाल्य्स पात्राव है, तीवीर्य कह है और गोरियोगों कब्बला-विकासी काल है—से वह न नवाल हो को पूळता है वह सहस्तेको बाप्य है, वो छढ़दा है वह नष्ट हो बाता है, इम्बन बन बाता है '—

> देविक वाहणु विविध कछु, पुत्रवई सत्वद करनु । बत्धु जुदीबद इग्रुमियउ इंघणु दोसद सन्दु । ( वाहद दोहा, १६१ )

' अरे ओ योगी, जिसके हरवमें यह एक देवता नहीं निवास करता जो जन्म और मरणसे परे हैं, वह परकोकको कैंग्रे मा सकता है ?'

> जोह्य हियहड् जासु णवि इक्कु ग जिवसङ् देख। जन्मस्मरणविवज्ञियद, क्रिस पावड परकोठ ॥

> > (वही १६४)

बोइन्दु कहते हैं कि देवता न तो देवालवने हैं, न शिलामें हैं, न चदनादि उपलेपनोंने हें और न विकास हैं। वह अक्षय-निरकत शानवत शिव तो 'समचित्त ' में निवास करता है!—

> दें ज देउले ज वि सिल्हण् जिव लिप्पद्द ज वि चित्ति। स्रास्ट जिरंसालु जाजमञ् सिर सीठेड समचिति॥

> > (परमात्म प्रकाश १,१२३)

त्रखदेवने अपनी इतिमें इस दोहेमें आए हुए 'हमचित्त' खन्दका उक्षणके रूपमें एक इरानी कारिका इस प्रकार सर्वृत्त की है—

> सम सत्तुमित्तदगो समसुदृहुक्खो वसंस गिर्दसमो

#### समलोह कंचणो विय जीविय मरणो समो समणो ।

वर्षात् वह अप्रशत् ' एम ' कहा बाता है बिल्के किये बहु और मित्र, बुख और अप, प्रथमा और लिंदा, कोहा और मेता, चीवन और मरण चनान हों। परव्ह परमानवकायों पर दोहा रव दोहेंके आगे पामा जाटा है बिल्कों चनाचितकों व्याच्या करनेका प्रयास वान परवा है। प्रवेचन ( टोकाकार ) ने हमे प्रवेचन माना है। प्रवेचन हो या न हो, दोहा कानी महत्वपूर्ण हैं—

> मणु मिलियर परनेसरइ परमेसक वि सणस्स बीहि वि समगसि हुनाहँ पुष्टा चढावर्ज कस्सु।

[ मन गरमेश्वरते मिळ गवा और गरमेश्वर मनते | दोनोंका समरसीभाव हो गया, फिर पूर्वा चढाळ वो किठे चढाळ ! ]

बह मान उन दिनोंके चाजों और नाथ मतके रिव्योंके भावने हुनहू मिकता है। ' ठनगर' होना ' चा 'डम्मरस्स मान' तक बुत्यों ताक्तमं सहुत अवसित और म्यास्त धावर है। समारि-साममं पित्र और शांकिका वो मिकन होता है उसे बात ताक्क रूमस्स मान सहरे हैं। किंदु और महाम्यक्ति के स्थान्तिकों मान शांकर करासीमान सहरे हैं। इस रूमसके अनुसमें पोमीस स्पीड रहस चारीने पीतरह हो जाता है। हिस्तिकात तासने बात है—

> समरस करणं वदान्यवाहं
> परमपदाखिल पिण्डवोरिहानीम् । यदनुमववलेन योगनिष्ठा इतरपदेश गठस्पका भवन्ति ।।

और आगे चन कर वर्षा अन्यतं वाक्टाहिवातं कारस होनेहे विषयों एक फ्रोक जिंदूग अरहे नवाम गया है कि उठ व्यवस्थाने मन, बुद्धि, क्षेत्रतं, व्यहारोह, वर्क ब्यादि सब प्रथमित हो नाते हैं—

> यत्रबुद्धिर्मनो नास्ति सत्रसंवित् पराषका । वहापोद्दी न तर्कश्च वाचा सत्र करोति किम् ।

नान परता है कि धमरधामाने बोहरूका कुछ देशाई। महत्त्व या। टन्होंने क्षात्रक होंग भोरणा की है कि चलिहारी है उस पोलीकों वो 'सुस्पर'का खान करता है और 'पर' (धर माला ) के बाय समस्तीमाकका अञ्चयन करता है जिसमें न पार है न हुआ है— सुण्वर्षे पर्ये झावंताहें विरु विरु जोड़बढ़ाईं। समरसि भाट परेण सहु पण्ण वि पाट गासहें।

यह ख़त्म बना है। द्विन सामित्रह बताते हैं। ह्वन ख़त्म बही है। एक ऐसी अवस्था मोगीको प्राप्त होती है चब वह विश्ववनमें केवळ श्वत्महीं छत्म देखता है, हम झून्य स्वभावको प्राप्त काला छन्य और पान दोनोंको पना डाल्क्टा है——

> सुकां व होइ सुका दीसइ सुकां च तिहुवचे सुकां। अवहरइ पान पुकां सुका सहार्वे गयो खुवा।।

उन दिनों इस प्रकारके योगीमी ये जो इस शरीरकोही समस्त सिक्षियोंका आश्रम समझते थे । बोहरुद्वेने उन योगियोंको सर्वापित करके कहा है—-

ऐ बोगी इस धृणास्पद झरीसमेंही समाज होकर तुम लिंगत क्यों नहीं करते। अरे मले मानत ए जानका उपासक है, हमीमें प्रीति कर, आत्माको निर्मेट बना---

> बोड्य, देंडु विशावणर, स्टब्रिंडि के ज संसु। गाणिय, वस्मे रड़ करहि, खप्पा विमस्त्र करंतु

> > —प॰ प्र॰ २.१५१

अरे जो बोर्नी, देहकी सामना छोड दे, इस्से तेना महा नहीं होगा। देख, आल्मा इस देहरे मिल है, वह शानमय है, उसीको देख और समझ--

> जोहब, देह परिचयदि, देह प भट्टट होड़। देह विभिष्णट पाषमर, सो तुहुँ अपा जोर ॥

इस प्रकार उस दुगकी सावनाके अध्ययनके जिये ये बेन ग्रम अप्ततिक उपयोगी हैं। इनकी अभिकाषिक चर्चा बाल्क्सीय है।

### जंबस्वामीचरित ।

-

(हे॰ बी॰ प्रो॰ रामसिंइजी तोमर, एग, ए., शान्तिनिकेतन)

चंबुस्तामीके मनोरम चरित्रमें अनेक केन इन्निकारोंको करनी करनाई किए एमीन क्षेत्र किन है। बब्द्सामी बैन करदावर्ष अस्तव प्रतिविद्य अधिन केन्नवी माने वार्ट हैं। उनके बैरामपूर्ण वीवन की परिवादिको नाना कविद्योंने नाना प्रकारचे वीचित कर सरनी छेवतीको इन्हरून वमका है। प्रारम्पर्भ वंजुलामीका चरित्र क्रिकेट वहक और सक्षित देवने कविर्दीने रचा या और क्रमक्षः उन्की क्रिक प्रकार विकार होना गया, कविषक इतियाँको क्यारस्त पर विचार क्रान्तेने स्वय होगा।

नित्तलकोकों बनेक बंदूके चरिक्त स्वावित हांवियोंका उसेख किया गया है। इतने गीडेका और बंदूकी कथा का विकतित कर सक १६३२ में रिचत राजसहकाविके जंदूनामिचाँग को मान करते हैं। वंदूकी कथा प्राटट, सक्टर और अपमंत्र होनोंही माणाओं मिलती है। वद्दूकी क्यांका सबसे प्राचीन कम नित्ता कुछ वाहिनिक्यामंग है—चुद्देरशिष्टिम प्राता होता है। वद्दूकी हिण्य-पानीत जैन महाराष्ट्रीमें रिचत कन् हैं औ स्त्री स्वीति होते हैं। इस महत्त्वर्थ इतिके प्रकार है—

राजध्यहें और क्षमन्दायकों बली चारियों के बहु इह थे। बुवा होने पर हुम्में बताती उन्होंने प्रतिवादों को के वे बात्मम ब्रह्मारी रहेंगे। वे जपने निवादों प्रक्रमा केनेका निवार मुक्त करते हैं। वानी बंद्दें निवंदें आवयों पर जाते हैं। उनके पिता क्षमम्दान उनने दिवारीका उपमीप कर केनेवे पवाद बुधमेंस्तामी दीखा केनेत कहते हैं। किन्तु बन्ध करेनेक 'एका देका जिलाके निस्तार कर देते हैं। आवादे बद्दी पर लड्डा बात और क्याओं ने बिवाह हो बाता है। बंद्दी रूप याद पर स्थितह हिया बारिक डाक्ट क्याहरी प्रक्रमा ने केंगे।

बारू बिल रामर वाल्यहर्ग नविश्वाहित वृथ्यों है दाथ राविकों से उसी राजव विवाहनों वाले वोल्येवाण तथा फोर्गोंको निदित कर देनेबाल तोर प्रमुख साथा। बन्हें करार उस वार्षों की विवाहना प्रमाप ताथा। बन्हें करार उस वार्षों की प्रात्मका राज्य का द्वारा का विश्वाद की विद्याह की विश्वाद की विद्याह की विश्वाद की विद्याह की विद्याह की व्यक्ति के सार्वेक्ट के साथ ती विद्याह की व्यक्ति के सार्वेक्ट के साथ की विद्याह की विद्याह की व्यक्ति के सार्वेक्ट के सार्वे

भर्मनी जरणावि वसाते गुए. वर्ष विशिद्धास्त्री निस्मोमया प्रतिसादित करते हैं। रह प्रकार संवृक्षी रहता देश कर प्रमाद रनका शिष्य होना चाहता है और मोध्यार्ग देखनेनी बाहुनता प्रकृट करता है। प्रावःनार होतीचे दोर् पूर्वान्यक अञ्चल स्वकृत होका प्रकार किए चक पहते हैं और एमर्गन्तार्गित केमीन नाकर प्रार्थना करते हैं:—'मवन | निस्मोदिह म वह स्थेत '(भागवद्। क्ष्यान्तार्गित मिलात करों।) और वे विशिद्धांक होंखा के हैं। उनकी गिमसे जीन अपने मी

कृष्णिकराजके प्रमन करने पर सुधर्मस्वामी अवृके पूर्वभवोंकी कथा कहते हें ! आज सनपदमें ध्रमम प्राममें आर्थव नाम राष्ट्रकट अपनी पत्नी रेवतीके साथ रहता था। मनदत्त और भवदेव दो इत्र पे । मचदत्तने प्रवादस्थांमहाँ दीक्षा हेटी थी । बहुत दिन पथात् सबदत्त सर्धुओं सहित अपने शामके समीप से निकृत्य और गुरुक्ता आजा केकर वह अपने भाईको देखने गया । मध्देवका विवाह हो रहा था, माईसे मिलनेके लिए वह विवाह छोड कर चला आया। भवदत्त उठे अपने गुस्के पास हैगया और संकोचवरा वटे माईके बचनोंके अनुसार भवदेवने दीखा हेकी। भवदत्त तो बहा-चर्मादि महीका पालने करता हथा बहुत काल पदातु अनगन करके समाधिको प्राप्त हथा और इंद्रके समान देह हथा। भवदेव अपनी पत्तीको मूळ नार्ने सका। अतः स्थविरोंको विना पूछे अपने गाम गुरामकी और पत्नीके दर्शन करने पहुँचा । ग्रामकी सीमा पर एक मदिरमें एक साध्वी स्त्रीको ब्राह्मणीके साथ पुनाके लिए आते देख कर वहाँ वह विभामके लिए वैठ गया। श्राविकासे उसने व्यपने पिता आर्यव और माता रेवटीके विषयम पूछा । श्राविकाने उत्तर दिया ' तेसिं बह कालो कालगयाण । ' उन्हों बहुत काल हो गया ! उदांस होकर मबदेवने किर पूछा- ' मबदेवस्स बहु नारका जीवड़ १ रे अर्थात् भवदेवकी वधु नागिक बीती है १ श्राविकाने उत्तक होकर पस्त किया कि वह भवदेवको क्षेत्रे जानता है और वहाँ क्यों आया है ? भवदेवने अपना परिचय तथा आनेका विचार कहा । अविकानेमी अपना परिचय दिया कि वह मबदेवकी भी नागिल है, वहुत समय एक भवदेवको न आता देख कर वह साधी होगई थी। विपर्वीकी निस्तारता बताते हुए मबदेवको नांगीलने समझाया | उसे प्रतियोध हुआ और स्वजनोंका मोह छोड कर तपस्या करते लगा । काला-वरमें बढ़ देह छोड़ कर इन्द्रके समान रेजवान देववदको प्राप्त हुया ।

पूछरे जनमें मक्दरका जन्म प्रतिक्रियों समर्थीन राज्युक्तें हुआ और वार्गरदर्श माम रखा गया। मब्देक्का बाम पीटरोका कारीके राजाके वहाँ हुआ, तम विश्वकुमार रखा गया। धावर-रण विरक्त होनेके बच्चा एक बार वीररोका नगरी जाता और विश्वकुमार वहाँ मेट हुई। शिव-हमारको बूदेनमाँका सन्तर हो बाबा और उन्हें दीखा देनेका निषय किया। राजाकी इन्छान हुन तम क्रांत्र गुक्त करता हुआ वहने ज्या और इंड क्लार वार्य वर्ष वेस्त्या की उन्हें व्याप्त वह सम्बद्धिकान देश होत्य स्वाप्तिक करको पण और कारके क्लामें बड़ी बब्दुकुनार हुआ।

बसुदेश हिष्टिमें वर्षित चत्रू चरित्रका नहीं शक्षित रूप हैं। बीचवीचमें अनेक रोचक क्यारें भी दो गई हैं, इतिवत्तासक प्रवृत्त हुए अवमें कविकस्त्याका प्रवोग कम मिठता है। क्या कहने

का सरस ढँग मिलता है। केवल छूल छोटे छोटे वाक्यों द्वाराही रचयिताने मार्मिक भारतीय रसरे पूर्ण नित्र उपस्थित किये हैं। जनेतर भारतीय साहित्स करा वाता है कि स्त्रमणकी सी उपिका काव्यकी उपेक्षिता रही। उनके खाग, राष्ट्या, मुक पतिनिशारी प्रभावित हो ११ उनके चरित्रके काम्यका उपकरण बनाया गया है। विस कांगर है स्पन्तिमा नागिएका चरित्र बसुदेवदिण्डिमें प्रस्तुत किया गया है वह पाठकके हृदनमें समवेदना खार करूण सहानुभृति उत्सन्न कर देता है। विस समय विवाहका धार्मिक पश्चरी सपन्न हो पाया था और भवदेव एक सामाजिक प्रयास नर-वधुको आमृत्रण पहिनानेके रुपमें पाउन कर रहा या उसी समय उसका श्रदा आई अबदेद स्त्रे बुनाता है। प्रेमपाधको एक ओर छोड़कर माईकी आसातुक्त वह शिष्टाशरवद्य दीक्षा है हेता है। नववम् प्रतीक्षा करती हुई अदमें तपस्विनी हो वार्ता है। मनदेवके हृदयको प्रेमवासना मिटरी वहीं, वह प्रेमचे आकर्षित हुआ फिर नामिलको देखने आता है किन्तु नागिल प्रेम दार्थत्यके बहुत करर उठ चुकी थी और वह अपने पतिकोमी उचित प्रयोध देती हैं । साधारण विश्वास ऐसा यन गया है कि जैन साहित्समें छुष्टवा और वैराग्य है, स्त्रो माघड़े प्रति उदासीनता है, नागिछ हैसी साम्बी क्रियोंके करुण और आदर्श चित्र इसके प्रतिकार हैं । मब्देवकी इस सम्मर्का दुरहता अगरे सम्मर् दूर हो जावी है। राजप्रासादमें अनेक प्रकारके विवास और विसवके सावनोंमें रहता हुआभी वर 'नहमें कमलबत्' व्यवहार करता है। सब हुर्बछताओंने क्षपर उठ कर वह रह आचरणवाला हो जाता है और तभी वह बवुके रूपमें अवतारत होता है। जलचर्य और निश्चतिका जबू सेरे अन्य बादर्शं कम मिछेंगे। बसुदेवहिन्डिकी क्रमा गरामे हैं, उठके स्वयिताने प्रस्पक्ष रूपने अपने उक्तरे क्याचरित्रोंकी प्रथमा वहीं की है लेकिन इस प्रकार व्यवनात्मक देंगसे पात्रोंका चित्रण किया है कि अपने आप उनकी दिशेषताएँ सार हो कार्ती हैं।

बक्के वारिमें बाब्य-शिकारके विद शहरून केन देखकर वापांकी बार किसे (क. 1998 है) व्यवस्था परिवर्त रचना की है। वक्कं चरिका स्थान तिस्तार रच क्रियें किंग स्थान है। एक सिक् प्रवाद किसार रच क्रियें किंग स्थान है। एक सिक्स रचन करनी किसे प्रवाद कि स्थान कर सिक्कं रचन के सिक्कं रचन किंग वार्य है। नवर्र वार्य के सिक्कं रचन किंग वार्य है। नवर्र वार्य के सिक्कं रचन किंग वार्य है। नवर्र वार्य के सिक्कं रचन के सिक्कं र

वा एक खगेतरे तिय कोणंतारे विट्ठ नियम वय-क्षित्र-रुणु । अधुरदर विस्वहाँ सूर्वि चिरूवहों सुख क्वोस्ट्रे तसङ अणु ॥ २.१६

व्यागे इसी साधिमें विद्याला नाम वार्यवसु मिलता है—वब वामिलसे देवसदिरमें सबदेव उन्नके प्रकार है!

चारिनिक दवताभी उसी प्रकार कविने चिनित भी है। सांसरदम और हिबसुमारकी मूछ क्या एक्सी है। विबद्धनारकी चारिनिक हदताका भविने औरमी अधिक सद वर्णन क्रिया है। तस्त्रियाँ के पास रहते हुएसी वह निरातक रहता है:—

पासिट्ठेओवि तरुणी जियर, मण्यह इवहि युंजिरुव वयरुः॥ ३,९.

हदभी मनीक्षर द्वारा नारण करनेके लिए जस भिक्षा नींग कर डानेका उक्तेख दोनींही कृषितींमें हुमा है। हवी वरिमें नियुज्बर नामक चोरका प्रवेश कराता थया है, वसुदेवाहिग्बिमें वह चोर प्रमय नामने काता है और अंतर्में बब्का विषय हो बाता है।

विनाहोस्तान्त अबुके हृदसमें पैराम्य उसका होता है। अबेक आस्थान अब्बूबर उनकी पोलमाँ उन्हें समझती हैं। इसी समय अब्देरानिमें लेखा बकटे होगोंको निव्रित करनेवाका तथा ताले पीलमीका चोर विकुच्चर आवा है। बने नाउडीव डोग्से उसका प्रवेश कराया गया है। जब्दूओं नाता है। जन्म, साई कहका वर्डट उसका पोरेचय करती है। विकुच्चर अतमें अब्बूक्त विक्ष हो नाता है। जन्म, सातासीहत प्रमंचा करा तेटे हैं बीर पीलसाँगी उसका केती हैं। पिकुच्चरका बर्चन अबिस प्रसिक्त किया गया है। सभी सम्बन्धि बीर ही

वीरको इतिमें क्या काँकी हों है, नामा व्यवस्थ है, जीर काव्यालकता उसमें बहुत है। नामवह, व्यु, बेलुन्यके चरित्रीका दिवन बहुत काक्याहर्षक किया गया है। स्टब कालामाक कर्मन वर्गन, हिंदों मिळते हैं। इतिकारण महाकामका का है। रचमिता दिवसर कारावके है। क्या यह कारावहीं एक मारा कही जा सकती हैं।

जब्दलामी चारिका तीकरा का देमचाराचार्गक गरिशिष्ट पहिंगे मिळवा है। गहिले जबूके पूर्व-मर्गोको क्या दो गाँ है जीर उससे कोई अवद नहीं है। जबूका कम होता है जीर बीरकी इंडिके समानहीं बबूका चार कुमारिकोल विवाह ऐनेनावा था, उसी समय कुम्मियामी आदे हैं और कुम मार्गोक्त सक्यपर्य गास्त्रका प्रत है केते हैं। विचाह दोनेके स्थाद प्रमच और जबूका सात दुवर-विचक्की समान है। बबू और परित्योंक स्वाह दीरकी इंडिके समान है। जनेक इन्या और अफलारीकी होई हेन्सदानी है। जब्दे यह चकुची परिवर्गों स्वाह प्रकार बाहुको दीनाय दीखाके किए हढ देखती है तो दे सबंभी तथी प्रकार वर जब के धेवी हैं। चोर प्रमदमी अपने सिवाकी काश केरर सपजत के बेबा हैं। जब अवर्ते निर्वाण पद प्रात करते हैं। हेमचद्रजी इति कंट्स पदामें हैं। कपामें कोई अवर नहीं मिकते। आप्यायिकाओं जी सुदर दृष्टि हेमचद्रते वहत आवर्षक की हैं।

उपर्युक्त तीन वर्ष् परित्र तीन मानाओं में हैं डीममेंसे दोनें कथा वहना प्रभार उदेश हजात हैं, बीरकी वस्त्रात इसीमें काम संक्रित्र कोरमी प्रमाद हैं। अपप्रताके एक धन्य वर्ष्ट्रमिकामी उमेरन संदेशों में माना के स्वाप्त कोर्य संक्रित्र कोर्य के स्वाप्त के स्व

### जिनवाणी—वैशिष्ट्य।

इसवि इरंगिनको बेहरि समान मानी, मार्ने हुन्गै मार्ग क्षाप्तर स्ट्रान है। स्रारित सिहान के साहरूर क्लंद सार, कुन-मिर्रि-नंद के किन्तु बहरान है। आजमस्त्रीको है सुधारसको कुंद हुन्द, सम्बद्ध सार्रितकों मुख्य करान है। स्कृत समान सिहानकों मान्य नार्गे, ऐसो कुन-केनको सनाक्ष्म स्ट्राह है।

—कविवर वृन्दावनदासजी

### जैन स्तूप,औरईपुरातच्व ।

#### ( हे॰ श्री॰ नीलकण्ठ पुरुषोत्तम कोशी, स्थनक सप्रहाटम)

अपने अपने श्रपान आचार्यों की समावियोंका पूरून प्रलेख सम्में एव स्वादायों अलस्त प्रदित्र कार्य माना बाता है। बीद और कैन स्वयत्यों स्वर किमोल और पूजन हती प्रदिख्त प्रतीक है। स्वयत्यों पर स्वर्ण स्वर्णों कार्यों कि स्वर्ण स्वर्णों कार्यों कि स्वर्ण स्वर्णों कार्यों पर स्वर्ण निजे किमोल किम बाना प्रविद्वित्र है। उनके उपसानवर्गी मिन मिन्न विविद्य स्वर्णों पर स्वर्ण नने दें। परस्ती कोमो हर प्रदिख्त हतना अविद्वा स्वर्णा अविद्या स्वर्णा अविद्या स्वर्ण अविद्या स्वर्ण अविद्या स्वर्ण के स्वर्ण क्षार स्वर्ण के स

'राकावकीकया 'में इस बावका उद्योग सिकाता है कि आचार्य महताहुके गुरू गोवर्कन महाप्रति कोटिकाद्वरों कस्तुत्वालिके स्ट्रक्ता दर्वेग करनेके क्लिये अपने शिवन सहहायके साथ परे में ! यह तो दिखार और केतार दोनोंकोंने कमात करने मान्य है कि नवस्ताति अस्तिम केता में और उनके बाद महताहु पाचवे अुवकेतनी हुए हैं। साचार्य महताहु चन्द्रात मीमेंक दीकापुर थे। इसिके इसकामी सम्ब हैं पूर स्तांच बावादि या, अर्थात् इस समन्ते हुछ पहिल्ली कोटिकापुरीं बन्द्रस्थानिका स्तुप रहा होगा।

मगवान महावीरके निर्वाणके पश्चात् पावाइरीमें देवींद्वारा एक स्त्v निर्माणका उल्लेख जैन शाकोंमें भिळता है, v रस्तु प्रतिस्व इस विषयमें मीन है ।

'वित्योगाशी प्रत्यन्य' से इत बातका प्रमाण सिकता है कि एक कमय पारविश्वनभी जैन समेका प्रमुख केन्द्र या। नन्दोंने नद्दां पर पाँच कैन तत्त् वनवाये ये किसूँ करिक नामक एक हुइ राजाने वनकी खोजमें ब्रुद्धा बांका या। <sup>1</sup> जुनानच्योग्यनेगी पारविश्वनके पास परिवर्सी पाँच स्तूप

इस लेखके लेखनमें आंवुत कामतामचादनों नैनने सुदे आयिषक महायता की है, अववृत्व में उसका निरहत्वत हुं।

<sup>9.</sup> B Lewis Rice-Inscription at Sravan Belgola, p. 3

२. पानापुरी वॉर्थका माचीन इतिहास पृ० १.

३. तित्योगाळी पङ्ग्ण्य-कटिकप्रकरण.

मामस्थामें देखे थे। यरह उठने हर स्त्रॉको वीद माना या। ह किही अवीद राजा द्वारा उठके उत्तवनकानी वह उक्तेष्ठ करता है। यहाउद्दर्क वाजस्कों (ई० २० ४७६) आवार्य झुलिस्त्र और उनके शिव्य 'ए वस्त्र्यानकी 'को यरे हैं। हो कहता है हि एउनेके प्रार्थान एक्स्पॉके प्रवस्ते को कथ रहता या, वह नरीके उदा मानीन तीत स्त्रांके कारत्य प्रवस्त्रानक्यी कहरूका हो। प्रवद्य के कथा बेवा में दें वह हम नहीं जातके, हो रतना अवस्य जात है कि उनके कि उक्ते कि उत्तव कि उत्तव विकास कि उत्तव कि उत

वैत्तरम् थमवा वैतानानोतां वमाधिनोंका दक्षेत्र हमें वारवेव्दे हार्गीमुंग्लाखे वेवसेंगी मिठवा है। इत हमाधिनोंको 'नितिविद्या' वा निगीदिकार कहते थे। 'निशीदि' ' विधिदि' ' विधिदि' वेतः 'निमिद्धि' वतादि इक्हां शब्दके मिक्र मिक्र रूप हैं। 'इह प्रकारता वर्ष ' वर्त्द्र सिविद्या' वारवेक्द्र सम्पर्धेना वर्त्तमात यो।' वह किटी वर्द्दके स्पर्धार्थ निर्मित वसा' वर्त्ताम् वर्त्तमात यो।' वह किटी वर्द्दके स्पर्धार्थ निर्मित वसा' वर्त्ताम वर्त्तमात वर्त्ताम वर्त्तमात वर्त्ताम वर्ताम वर्त्ताम वर्ताम वर्त्ताम वर्ताम वर्त्ताम वर्ताम वर्त्ताम वर्ताम वर

करिंग देवमें कावालिक जैन ट्यूगेंकमी होनेका प्रमाण हमें प्रिकटा है। खावामिरीकी गुँचा आमें केंत कावरानकी बखाएँ देवे टॉर्फकर प्रदेशमार, विज्ञान, स्वादिक, विदेशकारण हरवाहि पाई है एक्ट्र ट्यूगोंको कोट कर कोईसी ऐसी चाद नहीं मिली है को निश्चित क्या जी कर्डी की करें। मारावाहिक स्वापनी केंत्रसाहिक हों जी का मारावाहिक स्वापनी केंद्रसाहिक स्वापनी स्व

कैन शतुप्रतिके संतुकार तक्षिकाभी इस समदाका प्रकुल केन्द्र या । प्राचीन टीका साहित्य में इसे 'धर्मकरुमोन ' कहा गया है । १२ प्रमावक चरितमें मानदेव द्वारिकी कथाके अन्तरीत तथः

Watts-On Yuan Chawang's Travels in India, p 96

<sup>4.</sup> Epigraphia India, Vol XX pp 59, line 6th

S Ibid pp 71 Häthigumphä Inscription of Kharavel, line 12th.

उत्तर्भोतीयन्द्र-'प्रेमी अभिनन्द्रन प्रदा 'पृ० २३५.

<sup>6</sup> Indian Antiquary Vol XII pp 202

Epigraphia India, Vol. XX p 71 Håthigumphä Inscription, line 14th

<sup>1.</sup> Chimmanial Shah-Jamism in North India p 182

<sup>99</sup> Ibid, pp 157-158 and 248-49.

१६ बृहतस्यस्य १७७४,

विकास वर्षन आया है। <sup>12</sup> रह अनुश्रुतिक अनुष्ठार रावधिका वर एक मनंकर हुक्क आक्रमण हुका या, विक्रंत फलकर वह नगरी धारत कर दी गई। इराजनविमाग द्वारा किये गये उसक-नगरे वह विक्र होवा है कि दावधिकास प्राप्त कारक्ष्मी तीन मिश्र मिश्र रखलें पर सिकानगर हो इसके है। वर्षानीतक नगर आवाके भीकते हैं। वर या। हुस्स या वर्धिकाला विक्रण नगर व हुवीन विराह्म विक्रम नगर मारतीय-मृतानी सामाजों (Indo-Dactinas Nates) बारा नगर वा हार्वीन विराह्म विक्रंत पर सामाज परिवार कार के हुवीन वर्षानी कार के मोरीवनहर्त वह विक्र कार मारतीय-मृतानी सामाजों रावपाना की। डॉ॰ मोरीवनहर्त वह विक्र कार्म प्राप्त किया है कि रावधिका पर 'बैन अनुश्रुतिक करित आक्रमण ईवाओं पहली दाराविक्र कुपानों डारा किया गया। या। अर्थात इस आक्रमण के अर्थक मारतीय वा अर्था हुवा स्थापित हमें बेन मन्दिर व विराह्म प्राप्त की हो। या वा अर्थक विराह्म कार्य हम विकास मारतीय हमें वहीं पर केनीका आदिता रहा होगा वो अनुश्रुति अर्थम प्राप्त मारतीय हो। वा अनुश्रुति व्या प्राप्तीय हमारति है।

कनिष्करे समय वेशावरमेंभी एक वैनन्त्यून था। भागिक होनेके कारण उसने स्त्रूतको एक बार प्रमाप किया परुद्ध उसके प्रमाम करतेही स्त्रूप भन्न हो गया क्यों कि उसे राजाके प्रमाम करते का उच्च अधिकारही मात नहीं था। <sup>१९</sup> दुरातन इस चैनन्त्युक्के विषयमें भीन है।

उत्तर मारतमें नैन स्त्योंकी दक्षिते महरा बलम्बारी महत्वपूर्ण त्यक है। वहाँ रह नैन ब्युद्धियोंकी बाद प्रतानमार्ग हमारी महती बहुनवा करता है। वश्वहारमाल "जीर विविश्नतीर्म" कर्ममें मुद्राके 'देविनीर्मित' त्युके विश्वमें क्ष्मुक्षील्मों मिनती है। उनको देखने पर हम निशा-कि महत्वपूर्ण नोर्म जानते हैं:—

- देवगणीने मुद्दर्स स्लावदिव सुवर्णके रुत्तुपत्ती रचना की। वह देवमूर्तियों, प्रव, तोरण, माळाएँ व छत्रवर्षाचे अलकृत या। उसमें शीन मेचळाएँ यी। प्राचेक मेधळामें चारो ओर देवमूर्तियाँ थी। इस च्लुको देवनिर्मित कहा बचा है।
- २. इंट स्त्यूनके कारण बीढों और जैर्नोमें झगडा हुआ या। फल्तः स्त्यू पर बीढोंका छै महीने तक अधिकारमी या। अन्ततीगत्वा जैन विचयी हुए।
  - पार्थनायके जन्म तक स्तूप अनावृत पढा या । पखात इसे ईटोने दँक दिया गया ।

१३. प्रभावक चरित-मानदेव प्रवन्ध क्लेक २७ से आगे.

१४. डा. मोतीचन्द्र—प्रेमी समितन्दन प्रथ पृ. १४३.

<sup>94,</sup> Sir John Marshall-Guide to Taxila, ( Calcutta 1918 p 72).

१६ G K Narıman—Laterary History of Sauskirt Buddhism, Bombay 1923, p. 197 डॉ. मोदीबन्द्र द्वारा उद्देश, पे. स. १. २३८.

१७. व्यवहारमाध्य, ५. २७.१८.

१८. विविधकस्पसूत्र (स. जिनविशय ) पृ. १७-१८.

 प्रावीरवे व्यामा १३०० वर्षे प्रवाद वप्पमद्दीने स्त्य पर परवर कावा कर सरका वीर्णोदार करावा।

भव हम कंकाठी टीडेके उत्सननचे प्राप्त चामधीकी चहायताचे उपर्युक्त वार्तोकी मीमारा करनेका प्रयन्त करेंगे !

ेदानिर्मित ' कब्दर्क कारण कुछ बिद्यानी दश व्यूषको प्राकृतीर्वकार्यन माना है। <sup>१९</sup> वर्ष्य प्रवानको दशको प्रिमे कोई प्रनाय नहीं निकदा। यदि देशा होता तो नीर्ककार्यन क्षतारको अवस्था मिकदो। परनु कार बहुकारी सम्प्रमा सारी बसूर्य कुम, कुमान वा उनके बादक कार्यने हैं। हो कहार हैं कि देशों हारा प्रकृत्या निर्मायनको कमके सारण तथा स्वयूक्त देशी प्रकिट क्षत्र अपना प्रस्तुपूर्व दिख्याकोर्क क्षित्र उनके सारको सार देशीमित्र विक्षय कि दिशा गया हो। इसी समी 'देश' क्षत्रकारी कार्य जन सारको सार प्रतामित्रकार कार्यमा पात है। कुमान प्रपत्नी वारोकों 'देशपुर ' कहते थे, अधोकका 'देशमां क्षित ' नाम तो प्रस्तिद्वाह है।

वैमाँ और बीदोंमें कुछ सगडा हुआ या इसकीमी इहि पुरातलने होती है। किसी तत्काणीन

Ns Smith—The Jsin Stupa and other antiquities of Mathura, pl. VI, p. 12.
Ibid plates, IX, XII, XV, XVII, XX Mathura Museum Guide Book Pi
Also Lucknow Museum pakaka Na. 7 ser

<sup>39</sup> Ibid of XV. page 22

२२. श्रीनागरबो—प्रेमी वसिनद्र श्रंष, पृ. २७२.

स्पित वा समूद्र द्वारा वीर्यकर प्रित्नानो तथा कैन कथाओंचे अनित विख्वानहोंको अप्र हिन्ने कोनेक 
मर्दे उदाहरण हमे प्राप्त हैं। कुछ पर तो छेन्न किन्ने वापे हैं<sup>24</sup> और कुछको कॉट-कॉट कर वेदिकाराम या विश्वकाओं <sup>26</sup> परिवृत्ति कर दिया गया है। हो सकता है कि अनुपुतिके कपनातुत्तार
नीर्वासकाद्यों यह सार्य हो। स्वयं वैनीद्वाराही उनकी पुनर्नीय नरस्तु अन्त पूर्वियोंका हम प्रकार उपयोग
किना नाना-कैशा कि कियम शाहरका रूपन हैं<sup>27</sup>-कपिक उपयुक्त नहीं बान पबना क्यों कि भारत
कर्मने सार्विक्त प्रक्तिमा या जो सकत-मार्थिक इस दो बाती है या किन्नी सन्य सुरक्षित स्वयं पर रासी
वार्ती है। उसका पुनर्नेवरोंन नहीं किन्न वारा।

१ प ४ के विषयमें निशिवल्पने कुछ नहीं कहा जा चकता । तमत्र है कि किसी समय स्त्र केषठ हैंटींकाही बता हो जैसे अधोककालीन वीद स्त्र पाये जाते हैं। कुछ कालके अनन्तर द्वाग और कुमणकालमें बहु प्रस्तराकृत कर दिया गया हो।

दक्षिण मारतमें आचार्य महाबाहुने नेतृत्वमें जैन राष्ट्रानीय एक नहीं पर दशके एक समकर अवार्ध्य बच्छे कि तो हैं। अव्यक्तिकोशा नामक स्थान पर महाबाहुनी मुख हुई। चच्छान्ती शोव कर सम्ब साहु दक्षिण वर्षकृत एवं 'नितर विमाँ' है वर्षकृत किये चल परे। राजाबंकी कार्यो हैं एक्स बतेखा मिनदा है कि जुल कार्क्य कन्यता विहोनने पुत्र मास्त्रद नामक राजाब राजा अव्यविक-योकार एक बेसाइस वनवार। सम्मदात वह जाचार्य महाबहुकी स्त्रुविकीश क्ष्याना गा हो। वि

भारताड चिक्के प्राप्त छुड शिकाकेचोंसेमी बाईरोंको निर्मिदकाओंका बनना प्रमाणित होता है। <sup>क</sup> हम पहलेड्डी देख चुके हैं कि निर्मिदकामी स्त्युकाही पर्योवदाची शब्द है।

उपर्युक्त विवेचनते हम वह वक्ते हैं कि बैन स्त्यमी किश्वी वयस मारतवर्धी बच्छी रंख्यों उपरित्त ने प्रस्तु पहर्ती कार्क्स उनका निर्माण बरवा हो गया था। हरका एक कारण बहुयी हो क्षेत्रा है कि बौद्ध बमेंके सामान बेना की मारतमें निरक्षात वक्त प्रवंध नहीं रहा। फलवा: उचके मीजिक्स मिनोंच वा नोपोदारमी उनमी धारिक मानामें नहीं हो कहा।

<sup>3.</sup> Smith-The Jain Stupa and other antiquities, p 3.

२४, लखनक सप्रहालयकी प्रतिमाएँ ने, ]. 154, 355, ] 356, ] 357 व ] 358.

Ry. Smith-The Jain Stups and other antiquities p 3

R. Lewis Rice-Inscriptions of Sravana Belgola p 3

<sup>30</sup> Jain Antiquary, Vol XII, p 102.

## मथुराका 'देवनिर्मित बोद्ध 'स्तृप ।

#### ( हे, श्री. कृष्णदत्त बाजपेबी, एम. ए., पुरातत्व समझाव्य, मधुरा )

सर (८९० ई॰ का बह दिन बहा मान्यकाली या जब कि लाजनात सकहानयके स्पूरित हो। स्मूर्गरको मुसुरके प्रविद्ध कवाडी टीकेडी कुदाई कराती सम्प देन कामती दिनिव पहाडी के साथ पर क्रामितिकित विकासक प्राप्त हुआ। प्रचारी दुर्गाम्य यह धिकास प्राप्त कामती मिन पहाडी के साथ पर क्रामितिकित विकासक प्राप्त हुआ। प्रचारी दुर्गाम्य यह धिकास प्रमाणक प्राप्त का विज्ञ के लीत उनके उत्तरकी प्रचार प्राप्त या मान्यका कामान्य जाता दाहिना करा उत्तरक महाने हिंदी करात विकास कर पर है। विद्या करात क्रिकेट मान्यका कि कराते कि विकास पर है। विद्या प्रचारी प्रचारी प्रचारी प्रचारी मान्यका कि वह पर (= १९७ ई॰) में मान्यान कहंत्वित प्रदेश दिवा विकास दारी निर्माप 'बोह मान्यक सर्व' मान्यका प्रचारी प्रचारी मान्यक सर्व' मान्यका पर विद्या कामते कामते प्रचारी मान्यका प्रचारी प्रचारी कामते प्रचारी करात कामते प्रचारी प्रचारी कराती मान्यक सर्व' मान्यका पर विकास कामते कामते कामते प्रचारी कराती कामते कामते प्रचारी कामते कामते प्रचारी कामते कामते

प्रसुद्ध शिकारह एक बढ़ी वर्धत् मूर्तिक गीचेका माग है और बहुमी केवल आपेचे इन अभिक बना है। येर संघ सहित किल कहा। र बार विदेट सिर्फ्यका खरुतान है कि सुक्त प्रवित्त सदी रादी होंगी। (शिम्प- विन स्तृप ? हर १२.१५, सकक है। परंतु जीकोंक त्यार वर्सालें करें हैं पेते सिन्द स्वविद्या नहीं हैं, जिनले लियके उक्त अनुमानको तीक माना वा करें। ऐसे सिन्द स्वविद्या नहीं हैं, जिनले लियके उक्त अनुमानको तीक माना वा करें। इसे विरोधित प्रसुद्ध नामान माने के स्वा वा कर्का है कि प्रधान मूर्ध प्रधानमंत्र वैती हुई प्यानहामों रही हांगी। वचे हुए इस्केट वीचर्ष के स्वा वा कर्का दीवा है। कर्का हुए के कोर सिंद कर क्षेत्र है। क्षान प्रकृत सिन्द है की स्वा होता, वो इस प्रसुद्ध निक्त स्वा है। क्षान स्वा विद्या है। क्षान स्वा विद्या है। क्षान स्वा विद्या है। विराधित स्व स्वा विद्या है। विराधित स्व स्वा विद्या है। विद्या विद्या है। विद्या विद्या है है वे पार्थ विद्या होता होता है। विद्या विद्या है है वे पार्थ क्षान स्वी है। विद्या विद्या है विद विद्या विद्या होता होता होता है विद विद्या स्वा क्षान स्वी है। विद्या विद्या

यह मृति छरानक सम्रहाल्यको जैन दरीचोमें प्रदर्शित है। इसका नंबर ले, २० है।



मधुरासे प्राप्त 'बाहरसूप 'सम्बन्धी शिखपङ्गर उत्क्रीण छेख ।



í

उफ नीचे वाई ओरको झुल बिर हुए दीफंकाम विंह दैठा हुना है। इसी प्रकारका विंह पायरके दाहिते किनारे परमी चित्रित रहा होगा। त्रिरान तथा चक्रके दाई ओर अपने वाँग् हाचर्म बाज वाले हुए एक खासु पुमक सका है। उनके हमीचाँ इसी प्रकारको अन्य दो गा वीन पुरुष प्रति-मार्ए रही हॉर्मी, वो टूट गई हैं। ककाको ठीलेटी मिली हुई तीर्चकर प्रतिमालोंकी आधिकार चीकियों पर हती प्रकार एक बोर इक्स-पुनक तथा दूसरी ओर स्त्री आधिकार्य अधिक सिलती हैं।

इस शिवापट पर उन्होंने क्रमिलेख चार पिकर्वीमें या, परत क्षत्र केवन तीन परिवर्धों थेप हैं। तीनों परिवर्धों के सतिम शब्द पूर्ण हैं परत आदिके क्षत्र टूट नवे हैं। तीची पनित, किवर्धे चार या पॉच क्षत्रर रहे होंपे, क्षिक्टूक टूट वर्ड है। क्षेत्रको स्थियने इस प्रकार एटा हैं—

- (प॰ १)...स ७० ९ व ४ दि २० एतस्य! पूर्व्याया कोट्टिये गणे वर्धराया शास्त्राया
- (प॰ २) ..को अय वृषद्वरित अरहतो नन्दि आ | वर्तस प्रतिम निर्वर्तयति
- (प०३)...भार्यये आविकाये [ दिनाये ] दान प्रतिमा नोहे शूपे देवनिर्मित प्र...

प्रथम पनितर्में 'व 'के नीचे रेफ न डोकर उपर हैं, अबः उसे 'वें 'पढना डीक होगा। जर्रम विद्वान् डा॰ ब्यूबर प्रथम पवितर्मे 'बदराया ' पढते हैं ( एपिम्मफिया इंडिया, जिल्ह २. पु० २०४, न० २०)। प्यत दीर्ष 'ई' स्तप्ट है। दूसरी परिदर्म 'को 'के पहले 'बाच' शब्द लगा कर वे 'बाचको ' पूरा करते हैं। यह असमन नहीं, परतु इस शब्दके पहलेमी एक या दो शब्द रहे होंगे। बुसरी पक्तिमें 'इस्ति ' को 'हस्ति ' पदना डीक होगा, न्यों कि 'सि ' के नीचे का वर्ण गोल है और उसके दीचका विंदुमी दिखाई देता है | इसी पिकमें 'नन्दि 'के स्थान पर व्यतर 'पन्दि 'पदते हैं। मेंने लेखकी छापको व्यायपूर्वक देखा है और मेरा विचार है कि 'न(ण)न्दि जा विर्तस 'पाठ ठीक नहीं। पहला असर 'न 'न होकर 'म 'है। इसके नीचेका विश्वस शुक्रा न होनेके कारणही समनतः उक्त दोनों विद्वानोंको भ्रम हुआ और एकने उसे 'न ' पदा तो इसरेने ' ण ' । परद उसके कपरकी मात्रा वैसी रेखाओंकी ओर उनका ध्यान नहीं सवा । दूसरा अक्टर निर्विवाद ' वि ' है | उसके मीचे एक तिरही रेखा लगी है । सिमय तथा व्यक्त दोनोंने इस रेखाको ' द ' मान दिया है, जो छापको देखनेसे ठीक नहीं जात होता ! मेरा अनुमान है कि हेल उफ़ेरने वाहेने 'म' के नीचे यह रेखा हगानेके बजाव मुझ्हे उछे 'नि ' के नीचे छगा दिया। अतः अमीष्ट शन्द 'सुनि ' के स्थान पर 'सुनि ' हो गया, जो अग्रुद्ध है । तीसरा वर्ण 'स्र ' का 'आ 'न होकर 'चु ' है। इसके उत्तर स्पे हुए उर्ध्व रेफ ( `) की और उक्त विद्वानोंका स्थान नहीं गया, पर यह छापमें राष्ट हैं। बतः इस वर्णको 'सें' मानना चाहिए। चौथा अक्षर 'व अवस्य है, पर उसके नीचे रकार खगा है, अवस्य उसे 'त्र' पटना डीक होगा। पाँचवा वर्ण निसंदेह 'त' और छठाँ 'स' है। इन दोनोंके कार रेफ तमेंसे दिलाई पहते हैं। तिमय तथा भ्यूकरने ' त ' के कार तो रेक माना है पर ' त ' के कार नहीं । मेरे विचारक दोनों वर्णोंके कार के रेफ ( यदि वे हैं ) अप्रारंगिक हैं, और सेलक्के प्रमादवयही आरावे होंगे। सेलकी माया सपरासे

प्राप्त अनेक कुषाण-कालीन जैन व्यक्तिकोंको माया जैसी है, अतः हस्में व्याकरणके कई दोर्गीका रह जारा आधर्यजनक नहीं।

अच्छ, मेरे विचारते 'बं(ण) निर्मु जा वुर्वत' पाठ न होकर 'हानिकृतक' होना चाहिए। यदि 'छ' के कार बाले रेफको लेखककी भूच समझी बाय वी छद पाठ 'ग्रुनिकृतक' होणा । वीवरी परिकास अविन सम्बद्ध 'सि 'है। बंग्य है कि चीयों मंत्रिकों 'बता जिनः 'या 'बहेंकों ' रहा हो। उर्लुक्क पाठ मानने पर लेखका अनुसाद इस प्रकार होगा।

...वर्ष ७९ दो बर्गन्छकुडे चीचे मार्टमें बीचवें दिन, इन तिथिमें जार्यवृद्धहरियने वो जीहर यणको वर्षर भारतांक [आचार्य] वे, जार्देत मुनिकुस्तको प्रतिमाका निर्माण करनाया। [उनकीरी प्रेरणांचे] यह मतिमा, वो .....को मार्या आवेका [दिना] का दान है, देवीके द्वारा निर्मित स्त्रमें [प्रतिकाभित की गई, आईत प्रकब हों]।

ठेलका वर्ष ७९ नित्सदेह वह चलको सूचित करता है जिनका प्रारम ७८ हैं, वे हुया। ककाली टीलेचे मिले हुए अभिकास केटोंमें इती उचत्का मनोग हुआ है। प्रस्तुत अभिकेलका चर्चा (७९५७८) १९७ हैं जाता है। वह कुपाण सम्माद साहुदेसके राजकालमें मदमा है। विके वह क ९८ (१०६ हैं,) वह मुद्रामें प्राप्त निक्या। लेखके प्रस्त केट केट एक ९८ (१०६ हैं,) वह मुद्रामें प्राप्त निक्या। त्याक विवास केट प्रस्त में अन्द्राम हों पा पाक वास्तुत्स में अपने हों होंगे। उनके कुपते केट कर्म करहाता होंगे। वास होंगे। वास होंगे। वास होंगे। वास होंगे। वास केट करहाता केट करहाता होंगे। वास होंगे।

अब यह विचारपीय है कि मतुत विकारह यह कित तीर्थकरकी मित्रमा रही होगी। जोरें कहका मुस्तिक्य " मह मैक है तो बचकर उन्होंके मूर्ति रही होगी। पढ़ि विराज विकार विकार कार्यक्र के स्थान है कि वह विमार कार्यक्र उच्छे में मान्य के स्थान के मान्य में प्रिक्त मित्रमा या मार्ग में प्रिक्त मान्य के मान्य के मान्य के मान्य में प्रिक्त मान्य के मान्य

हर छेलको सबसे अधिक महत्वपूर्ण बात हसमें 'देवनिर्मित बोद स्तूप' का उछेल हैं । हर्ष छेलके मिटनेसे पूर्व छोगोंको धारणा यी कि मारतमें सबसे बहुते बौद स्तूपोंका निर्माण किया गया !

ाख प्रस्तुत लेख द्वारा यह धारणा आत सिद्ध हुई और यह प्रमाणित होवया कि बीद्ध स्तूर्गीके बननेके कई शताब्दी पूर्व जैन स्तूर्पों आदिका निर्माण हो चुका था। इस छेखकी प्रष्ठि साहित्यिक प्रमाणीरेमी होती है जिन्हें ब्यूटर, स्मिय आदि पारचास विद्वानीनेमी स्वीकार किया है। सबसे पहले व्यूलरने जिनप्रमरिवत 'तीर्यकला'की ओर विद्वानोंका ध्वान झाकर्षित किया, जिसमें प्राचीन प्रमाणोंके आधार पर मथुराके देशनिर्मित स्तूपकी नींव पढने तथा उसको मरमस्त कराने आदिका वर्णन है।<sup>र</sup> इस प्रन्यके अनुसार यह स्ट्य पहले स्वर्णका या और उस पर अनेक मृत्यवान पस्पर नडे हुए थे। इस स्तुपको हुनेरा देवीने सातर्वे तीर्थकर सुपार्श्वनाथके सम्मानमें स्थापित कराया था। तेईसर्वे जिन पार्स्वनायके समयमें इस स्वर्ध-स्तपको चारों ओर ईंटोंसे लावेप्टित किया गया और उसके वाहर एक पापाण-मदिरकामी निर्माण किया गया। 'तीर्थकरप' से यहमी पता चलता है कि मनवान महावीरकी शन-प्राप्तिक १३०० वर्ष बाद समुराके इस स्तुपकी सरमात वप्पमृह सुरिने कराई । भगवान महावीरका उक्त समय छठी छती ई० पू० का मध्य मानने पर स्तपकी भरम्मत करानेका काछ आउवीं श० के सध्य भागमें आता है। बादः यह निश्चित है कि इस काल तक ककाली टीलेपर उक्त स्तुपका अस्तित्व या । पाचवीं शतीरों मयुरा पर आक्रमण करने वाले हुणोंने समवतः इस स्तूपको नष्ट करतेसे छोड दिया | दसदी तथा ग्यारहवीं शतीके दो आभि-छेखोरे पता चलता है कि इससे कम १०७७ ईं० तक इंकाली टीलेपर जैन स्तृप तथा मदिर बने हुए ये 13 समवतः देवनिर्मित स्तपकामी बस्तित्व इस काल तक रहा होगा क्योंकि वप्पमट्ट सूरिने ज्यभग तीन शताब्दी पहलेडी उसकी मरम्मत करा दी यी और उसके अनंतर १०७७ ई० तक लाकमणकारियोंका विध्यसक हाय इचर नहीं बढा था। भगवान पार्श्वनायका समय, जब कि 'बोट्ट' स्तूपका पुनर्तिर्माण करावा गया, ६०० ई० पृ० से पहलेका है, क्योंकि वे सनवान महावीर (ई० पूर्व ५९९-५२७ ) के पूर्वज ये। द्वितीय शती ईंव में स्तृपका यही प्रमर्तिमित हप जनताके समक्ष था, जिसके कछा-साँदर्य पर सन्ध होकर जनताने उसे 'देवनिर्मित ' छपापि द्वारा अभिद्वित किया।

> " जैत-बचन अंजनवटी, क्वांचें सुगुरु प्रवीत ! रागतिमिर चऊ ना मिटै, वहो रोग रुखलीन ॥ "

—कविवर भूघरदासजी



२. ब्यूल-प छीजेड ऑफ दि जैन स्तृप पेट मधुरा, प॰ १८९७।

३. देखिए जैन पॅटिकेरी, बुलाई, १९४६, पू. ४०-४३।

# प्रयाग संग्रहालयमें जैन मृर्तियां।

( श्री॰ सतीशचन्द्र काला, एम. ए., अव्यक्ष, प्रयाग स्व्यहालय )

वैन नृतिकवा एक जारे महत्त्वाने विकाव है। या विकावे ६० वर्षोक बीच तथा ज्ञाहत कर्मके अवशेषों पर बहुत कुछ शोष हुई दवा अनेक इन्दर्क मकावित की गई, जिन्न केम क्रिके स्मारकींकों और विद्यानीक क्रिकी अरण कम प्यान गया। फिरामी केत प्रमेख मारवित क्रिके एक विशिष्ट स्थान रहा है। बीच टाया अरण मर्जाकी करह एक पर्यक्त अरोक शतुरावी भारतकर्षी अर्थमीनी वर्षोक्षम हैं। क्रिम्मदर्शी है कि भारतके विभिक हेंद्रोंने केन देशोंकी मुर्चित स्थावित की शह थी। मारक्ष ज्ञाह , पारचनाए क्षायह स्थानीके कैन महिर स्थावक क्षणके दर्धनीय उद्योदरण है।

कैर धर्मके देशी देवदाजांकी सूची सिख्य है। इक्से २५ वॉर्थकर, अस्तराह, कांत्र, तरा, वर, वर, वर्षा, वादी बादि कर्मा तिमालिक हैं। विंद्ध इसमें के तार्वीवर्षाक्रोंकी अध्यात्वा वी वर्ष हैं। इस दिंद्य तिमालिक हों विद्यात्वा वी वर्ष हैं। इस दिंद्य त्यात्वा कराविक हों हैं। अपने केत मूर्विवर्ष कांव्य अधिक हो हैं। अपने केत मूर्विवर्ष कांव्य अधिक हो हैं। अपने केत मूर्विवर्ष करावे अधिक हों के स्वात्वा किया तिहानों के अध्याद किया विद्या करावे हैं। वित्र स्वात्वा किया विद्यानों के अध्याद विद्यान हों हों हैं। वित्र सुर्विवर्ष कांव्य किया हों के सुर्विवर्ष करावे केत हों के सुर्विवर्ष करावे केत हों के सुर्विवर्ष करावे केत हों के सुर्विवर्ष करावे केता केता करावे केता केता करावे केता करावे केता करावे केता करावे केता करावे केता केता करावे केता केता करावे केता करावे केता करावे केता करावे केता केता करावे करावे करावे केता करावे केता करावे करावे करावे करावे करावे करावे करावे

वैन हमें, विनन्न निर्माय कार है। दू० २०० के काममारे हैं, से जार होता है कि मई' पीरहे पिहेंगों कई जिन मूर्ति क्यों गूने वाते थे। मूर्तिट्यामें दूकरा महत्वपूर्ण परिवर्षन ७ वी शताब्दिके कमाना हुना। इस तमन वालन मेंग तमा राजकहरी विदार्शका अवकर है। रहा था। १० वी शताब्दीमें कुछ हिंदू देखता वो विशेष्ठीका गुलिसों गोण क्यांचे व्यावेच थे, अपूर्ण वाल अपने पूर्व नाम करें पूर्व नाम के ने। ११ वी शताब्दीके बाद कुछ और देखता लत्य हुने। मम्बाजका वह मार्प था। विश्व करता हिंदू वर्षकों मूर्तिनीमें अवकंदम प्रचान होत्या, वेदेशे की चर्मकी प्रविचीं। भी सामिक कीयार तथा समझ्दल बता। इतिया मारुद्धों समेक प्रविचान की।

इंग्डल तथा श्रीकालने श्रीकोलने पोर्श्वाले नैन पूर्विम जर रूक ग्रात हुई हैं। इंग्लें अर्थ पर नहीं हैं, कि नेन पूर्विल कुए र में दो नारही मां शास्त्रकेक वात नो बाई है कर कोरू महत्त्व परिवार के ब्युवार दस विषय पर मान दिन तक कान बीन नहीं हुई है। वारनेक्ने विशे नेक्के बाद होता है कि है र हुए चुले क्यान्ति साथ दसा स्वित्ता हैन सुर्विल दूस साथी मी।



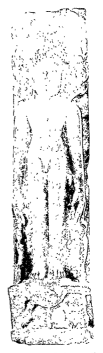
Fig IV कीशान्त्री से प्राप्त तोर्थकर वन्द्रप्रमक्ती गुरुकालीन स्वतित मृति । (चित्र न १) (Mutilated Image of Tirthamkara Chandraprabha from Kausīmbi)



कौशाम्बी से प्राप्त भ. महाबीरको मूर्ति । ("प्रयाम संमहात्वयमें जैन मूर्तियां "-केख से सर्वधित ) (Fig V Image of Lord Mahāvīra from Kaušāmbī)



िंg VI असी से प्राप्त जिन-पूर्ति । (चित्र स. १)



Pig VII जस्ते से प्राप्त तोर्थकर नेमिनाथ की मूर्ति। (चित्र स. २)

(" प्रयाम सप्रहालय में जैन मूर्तिया "-लेख देखों) Images of Junas from Jaso, Dist Allahabad



विंतु रन अवास्त्रियों मूर्तिया कार्याच है। बैन मूर्तियुवका बचने महत्वपूर्व केंद्र मुप्ता रहा है। यह कमानी तीने पर वो मूर्तिया मात हुई ने अधिक तर कुरावकार्तामही है और उनका निर्माण कार ८२ है ने १ एवं ई ने के विकास है। रन मूर्तियों पर मार राजाकों ने वामानी अपनित्र है। वेन मूर्तियों कर हुए। विशाय तम्बद्द मात हुआ है। सम्पर पर कि क्षेत्रक की मार्विकारी मार्कियों वा तो जम्म जिला मान्यावस्त्रपारिता।

र्वन बनेजी हो चालाओं लोताबर तथा दिगम्बरको मुस्तिमी भिन्नता थी। ब्हेताबर्राको मानका है कि पार्वने हो कल महिरोजी अनुस्ति हो, सहा इर्बनाएने कर सहरोज. खारोग दिशा। १९ वो खालाहीके वाद शांकितर मूर्गियोर्ने क्रिको हामीके शीचे विश्वनेकी प्रश्नति छोतीबर होती है।

मखाठ काशान्तमें दश सम्ब अनेत बैनकों स्थां मूर्तिया स्मार्थेड हैं। इसमें अधिकत्य सको, कीमार्थी, तथा खड़तारोंने आहे हैं। अभी तक इन पर न तो कही तिया तथा है और न दे ममाधिकारी हुई हैं। सम्बे प्रात्मिक मूर्ति चारप्रमार्थी (सि. स. १) है। यह मूर्ती १९३० हैं॰ में कोमार्थीकों कर्यार्थेक प्रस्त हुई थीं। इस्का निर्माण काल डाटी-सार्थी कामार्थ कामार्थ वान पत्रता है। गुलिंग हुद खरिट हो गया है।

वीर्षकर पत्रमी मार कर बान कुद्रामं बैंडे हैं। हमेकी ट्या पैरने तम्बों रर बमन क्या कर रर प्रीवस बिन्ह सकि हैं। इसके बातनने तीने काम दिशामीकी जोर देखते होने दो किंदू हैं। इसने पीन टक्को परेने वीर्पनका क्या कर्यन्त्रका है। किंदे पीठे 'कुटर जनकप्त तुक एक प्रमाणक हैं। क्रिने उत्तर एक एक क्यने कार दोका है और उनके दोनों जोर दो पार्य है। विविद्युक्त क्यान वामने चन्द्र क्रिय दो स्वार्ता बढ़े हैं।

काकी राष्ट्रिये यह मूर्ति अदितीय है। टीवैकरके झारीरिक अवयब अति काषण्यमय हैं।

चंद्रमस टीर्फेडस्की एक जीर मूर्डिमी प्रशान कहाइम्बर्सी हैं। चह राजास्वाद विकेस स्थित बच्ची नामक स्थानके प्राप्त हुई हैं। बक्तिने एक इर्जिक्ने क्ष्माम नृष्टिण आह हुई हैं जीर ऐसा अंदीत होता हैं के बात पर एक बर्जाका कोई महिद्द केंद्र या। इस मुर्किस केंद्र कि पा केंद्र में विक्षें द्वारा उत्तरी आध्या पर बैठे हैं। इसी जोर कोई पर एकोंचे कुछ किए एक देशी द्वारा कींद्र और मिनी एक्सकी आइजी हैं। ठीर्फेन्स्ते दोनों कोर एक र किन खरे हैं किनके पीति प्रवाराही अर्थित हैं। इस्के उत्तर फिर एक हैंड हुई विना हैं। ठीर्फेन्स्ते विरुक्ते क्षर एक एक इस है विकक्ते पीती चोरी गर्थत हैं। विद्यालके क्षर्यमें एक उटवाने वर्ष पर कर्बच्छा बना हुना है। हक्ते वाय किसी हुक्ता कुम्मार्थी हैं।

नवीचे नेमिनाव्हीमी अनेड मूर्विंग काछ प्रश्त पर शब्दित मात हुई हैं। यह उदाहरूकों नेमिनाथ कामोत्वर्गकी सुतार्में विद्यास्त पर खर्ड हैं। वैरोंके दोनों छोर एक २ रखक खर्ड हैं। वैरोंके नीचेंगे सदकों पर पर शब निमित हैं। (चि. च. २)

कोई टदाइरम देन चाहिये था।
 म.सर.१३

श्यमनावाकी केवन एक मुर्ति कंब्रुएनमें है। वीर्यकर पान हार्यों एक विद्वारन पर कें हैं। वह, पेरे बड़ती तथा हार्यों पर कमत क्षेत्रित हैं। हार्यों तथा वार्यों कोर जबर किय एक र यह बढ़ा है। हर्न्ते विरोठ कमर एक र विकासी पान मुक्तमें पेटे चित्रित किए गए हैं। पेटिं बीत वो पूर्वी है, उन्हें निक्त्या तीर्यकरना चिन्ह बहुपा अधित है। बीत्रे पीडिजाने एक कोने प्र बीमेंय वह तथा वहीं कोर चन्नेक्सरी रचायित हैं। विरोद पीडे प्राप्त करा उत्तर एक वीं परवाली करी है। करारीने हिंदे पर, एक व्यक्ति पेर वीत्रे क्षेत्र केवन च्हा है। प्रमासक्ते दोनों जोर हुग्यी करें हैं।

, ज्यान इडाकी एक स्पेतीर गूर्पि वडायहोंने ग्राम हुई है। बागन दो विहेंको ग्रीड पर रिश्व है। विफिल एक्टी मार कर रावाकतों के हैं, दोनों चलाने एक र किन वड़े हैं। इतके कार पित रार्के विश्वित हैं। विरक्षे पीछे जामाब्बत है किक्के नार्कों कर्मका बचा रिश्व है। मूर्ति करों मार्कों कुछ विश्ववेत्ती मूर्पिंग बर्बाई मार्टे हो बेरिके नोने बूक्टि पर एक कुमी वा हिल कार्य एड मार्कित है। यह सरावाना क्रीज है कि यह मूर्ति किन वीचित्रकारों है। देएन वो सारिका का बोबन है, पह सब तक प्राप्त मूर्पिंगोमें हिरन आपनके नीचे विद्योंके साम निजिद वही हैं।

एक दूखरी मृत्ति, दिवमें कामोलार्ग मुद्रामें किन खड़े हैं,मी महत्वजी है। वैराँके निकट चरर



F18 VIII जसो से प्राप्त एक विशाख जैन तीर्थंकर प्रविमाका खंडित सिर ।





जसो (प्रयाग) से प्राप्त एक तीर्थकर की बटाआरी मृति। (चित्र स. ४) Fig X An Hair-Plated Jina Image from Jaso



यक्षी महाभावसी की चतुर्भुंजी सृति। (चित्र सं ६) Fig XI An Idol of Four Handed Yaksi Mahamanasi

िए एक २ रखक हैं। विरक्ते कार क्षत्री हैं विक्ते दोनों और वर्ष्य उठते दिलकाई दे रहे हैं। विन बार्षे हायमें फोर्ड फठ किए हुए हैं। मृतिमें कोई ऐसा क्ष्यण नहीं विचरी उसका रूप बत-क्षाया जा रुके।

हवी दैनीओं छोटे आकारको एक हुग्ही मूर्तिमी है। हम्में मो बदाबारी टीर्थकर पत्राहरनें के हैं। दबकार्य एक २ किन सिनिद है। इनके कार किर दो बोर सबसे जरर तीन खहे किन अनिद हैं। जाएन तीन मार्पोर्थ बना है। जाएनती दागों बोर नाग-क्योंके नीचे एक बिन कैते हैं। जामीं बोर एक देती नाकको मोदर्ग किते हुने हैं। उनके साथ एक अन्य स्त्रीमी है। मूर्तिका कारी तथा रामी बोरएंके मान खदेव हो गए हैं।

पार्शनापकी कई गुर्तियां क्यान काश्चासमाँ हैं। माद्य पारपार सामने क्या एक स्नोत सह वीपीवर सोस्पा (काशोसमा) बुद्धाने खड़े पाने साते हैं। इनके देरीके पीछने मान पुनावमें उठ स्पू, विदेश केमर पानील परीया माझक करते हैं। कुछ मूर्तियोंने यो स्वकमात हैं, तिंतु कुछने राहतीके शाय एक र केंट उत्पादकमा हैं। (विश्व क्

वैन देवियों जो शों मूर्त है। (वित्र स. ६) इस्के चारों ओर प्राच्यार में महत्त्व पर सुर गाँउ व खु-गुंची देवियों मूर्ति है। (वित्र स. ६) इस्के चारों लोग प्राच्यारों अनेक देवी, देवता तथा अस-इस्लों उपायन चितित हैं। देतीजा कोई बाइन मही ही वित्र वरिता नारी हामभी खरित हो। बार् हैं। मालपारी मानसे यह महामालकों मूर्ति अवती है। देरीके तीये पीकिनकों मम्मस्य एक बील-स्त्र हैं कि देवीने दोनों और आंत्र कालकालों एक बात वाथा दुखरा हिंद पत्र एक अंकिन है। देविके दोनों और आंत्र हिंद होने विष्य हम्म कर बिता वित्र है। इस विवारितियों के भा कार खुद नामींह आत हो इसके हैं। देविके तियके उपर एक उसके हुने पद्म पर एर मेमिनाय हमा एक चहुर्युंची देशे स्पारित हैं। इसके बराकशालमाना कुल देविवा बती हैं।

कीदान्योंचे कुछ सुरर कायबरहूमी मान हुये हैं। महाविक नायकारी वार्की वे नायहे हो यह हैं। एक बढ़े शबर पर २४ दिन जाकेव हैं। शाद शिक्योंमें वो बिन प्लानह्यामें बैठे हैं। छदी पिटिम चारही निज हैं। प्रशः सभी मिनिके चेहरे जाब बूछ इस खरिव किए गए हैं। दूचरा आस्पार आकारोंसे कोटा है। इसरे दो परिकारीं आब २ दिन खटे हैं। नीचेकी परिकों बारी औरते अकित पार्व्ही किलेंक स्वरूप समान्या हैं। इस नायबरहों किनीके कोर्ट कछा समित साही है, इसकिए अभी पारत्वविक कम नहीं नाना सम्बन्धा। कुछ उदाहरणीन वह पर केवड भीवल निन्ह होन्द परवा हैं।

# जैन ज्योतिषकी व्यावहारिकता।

(हे॰ श्री॰ प॰ नेसिचन्द्रजी जैन, ज्योतिषाचार्य, साहित्यरल, सारा )

इतिहाह एवं विकारकमाओं धींखें कैन क्योतिका विवता महस्त्र हैं, उससे कहीं स्वीक नामदागिक शिक्षे । कैन क्योतिको रामिया जानवामि मारदीय व्योतिको अनेक समरावाको वर्दाही संस्त्रात्वे हुम्बाता हैं । सी वो समक्ष मारदीय व्योतिक साहनवाही चामिक, बामांकि, बाधिक और रामगैतिक व्यवस्थालीली हुम्बातीक क्योतिक हो। हो। कारण मारदीय जानामि होने में कही है। वहाँ नेन चन्द्र केनक स्थल नहीं हैं, बचुद्ध स्वस्त्र हान विश्वमको अवगत करी के प्रमान वासनेक सम्में बच्चद्व हुआ हैं। बहुत नाम है कि—

> कम्यानि शाखाणि निनोदमात्रं न किंग्नि तेणां तु विशिष्ट ससित विकिसितं व्योतिष कम्यवादः परे परे प्रस्वमावद्गितः ॥ कप्रत्यसाणि कांखाणि विवादसेषु केम्बस् । प्रत्यक्षं न्योतिषं शास्त्रं चन्त्रास्त्रेणं चन्त्रास्त्राणी ॥ वया शिस्ताममृत्याणां नातानां मञ्जयो चया । वर्डदेशीयाशालाणां चणीतिषं मुचैनि शिवतम् ॥

लोकाचार, लेक्सबरमा और महादिक रहरका गरियम पानेके क्रिये ज्योरिय बाजको कार-रक्ता मारतीय बादमपर्य प्रायः तर्वत्र बर्जाई गई है। जैन क्लोवियमी मारतीय क्लोविय ग्राह्मक्री एक वंश है, अव्यव रक्तामी प्रमान उदेश्य क्लेड स्थारमाको प्रमान करनेके क्लि बाबहारिक व्रम् प्रदान करना है। रिष्टकुम्मको प्रारीमक्ष गायाओं हे स्वतिव होता है कि क्लाव्य क्ष्मकाले गाविय द्वारा अपने उदर और ख्रोयस्थको चान कर वर्षनाकर्म प्रदान हो, ज्ञांकि उत्तरे कर्मीय निवंद वार हो कहे। न्यॉकि रहा अमिल क्लारमें क्ष्मक एक वर्मही निल्य और दिशर रहिंग बारा है —

> पत्तिम ख मणुअत्ते पिन्मं हन्छी विजीविञं अधिरं। पन्मो जिणिंदरिको होइ थिरो निव्विकापेण ॥

> > — रि. स. ग०३

वानवें बर है कि जैन मान्यवानी दृष्टि यह शाज मानी श्रमाद्वम फूर्नेका चोकन है, परंतु वे ग्रमाद्रम फूट बदरर्री परिव होंने, ऐसा इव ग्रामका दावा गई। है। प्रचेक आस्मा को करने स्वतन है, बर करने करवुड़ करने बारा अवन्यमाँही कुमेंकी निर्वता कर उनके कहन लोगी हारा मिछनेवाळे फ़रूका सांग कर सकटा है। इसकेये बेचानार्थों हारा प्रतिनादित (बोरिय) प्रशिष्य फ़र्ज प्रतिपादक होनेके साथ साथ सर्वथकती जोर समस्यार करनेवास्थमी हैं। जैन मानदास्ता एक मान स्पेप आफिक विकास है, जटा: ब्योठिव इस विकासमें सब प्रकारने सहस्रता प्रदास करता है।

यदारि प्रारम्भर्ते जैनाचारोंने बैदिक ब्योतिक्षके वागानी केंग्रल शम्यद्वादिको अवगत करनेके किमे रहि शासके बीच मूळ्यानोंका विकार किया था। यर आगे जाकर थीननका केत जिनता बदता गया व्योतिक्के निक्यामाँनी उल्लाही परिकार पर विकास होता गया तथा मानव जीवनके विधिन्न आलेक्य विक्योंका वक्तनमाँ हस जासके अन्दर्यंत माना वाने ग्या।

े बेन क्योतियमें व्यवस्त, अग्र, रखर, मीम, किन जनतरिल, क्यम और स्वयं इत आठ मिमिनों द्वारा मृत्य, प्रविचाट और वर्डमानकार्कन हायहुंग्य, जीवन-मारण मृति अनेक रहस्तीत्र व्यवस्थान निया गया है। ज्ञानदारिक रणको इत करनेके क्रिने चेन ज्ञानिर्विद्दिने फाडिव ज्ञान पर जलांकि रचनार्य को है। अभी वक्षके उत्तरूप केन प्रविद्याने ग्रुहुंग्वे, क्रम, क्रम्युक्तकों, वृषेकृत एर वीहिता जनम्मी अन्य शीनतके आठोष्म दिल्सोंका प्रविचार करून वीह स्वरूप करानित्रकों है कि सायक्ष-प्रयोक्त प्रविचार करनेका प्रविचार करानेका होनों करने विषयकों दो चार वाहार्यों करानित्रकों है कि सायक्ष-प्रयोक्त प्रविचार करानेका प्रविचार करानेका है। क्षान्य कि स्वरूप के प्रविचार केनेका स्वर्ण क्षान क

व्यवहारवर्ची नामक प्रत्यमें रवविद्याने प्रधारम्पमें प्रम्य निर्माणके उद्देश और विषय प्रति-पादनका निर्देश प्रवर्धी स्टोक्से कर दिवा है —

> दैश्वद्रशिकतिकां व्यवहारचर्याः-कारस्मासिद्धिसुद्यप्रसदेव एताम् । इसरितक्रमेण विधि<sup>र</sup>-वार<sup>्-</sup>-मे<sup>3</sup>योग<sup>ह</sup>-सार्थः-गोचर्ये कार्य-नम-वारतः -विकस्र <sup>१</sup>-सिक्षः <sup>१</sup>

ध्यास्था—दैश्याना गण्डामा रीपराजिकामित लागार्थं प्रसावितनात् स्वरहरः शिष्ठवन स्था-चारः प्रमतिश्विदासामितु ग्रमकार्यकारसादि स्वतात्वचर्ता इति कर्मम्बा स्वाऽनित्मेकामा स्था वा वान। प्रयोजन च दिवानन्यः एत्परीय। त्यानन्यव्यारमात्रिदिकस्यसः प्रयोजनेकीतृषां व्यवहरः स्क्रीक्वसिद्धिः, एत्पर तु स्थानद्वस्वहार महत्ता धर्मार्यकास्याया प्रस्थार्थना विद्धिः, स्थानसंव्युद्ध-पार्थसमाति ।

वर्गात नावासी ज्यास्त्रामें बढ़ावा है कि व्यवहारको स्थान करतेके किये हुम तिरिध, सार, त्रष्टन, सेरि, करन, साँच जारिको बदका कर उनके क्रांस्त्यनेको उनित्त समय पर सम्मादित समयस्य पर सम्मादित स्थान स्थानित समयस्य स्थाति करतेने व्येकासारका साठव दीक होताही है, साथ ही वर्गे, वर्ष वर्षीर काल पर इस्पायों के बेक्सो स्थापका आज होती है। दनके हेमोशाहरको विकेत साठवारी नोया इस्पापकी साहित कहारक होती है। सवस्य तिरिए, बार, जहन असूछी नगराह अध्यावींमैं सम्बद्धे छुमासुमत्वका निरुपण कर सीसारिक प्राणियोंको चतुर वर्गके सेवनके छिपे जान स्वताका निरुपण किया गया है।

व्योतिशवारों निक्षित विपर्णेका रूपन करते हुए किया है कि लेकिन शानको वापन करनेने किये नित्न वार्तोका सान प्राप्त करना लावनक है। इनके शत हो जानेने व्यक्ति शिहतन स्मृद्रार्णे सपने कुरोंको सुन्दर देवारे सपन कर शादर प्राप्त करता है—

> तिहि बार पिक्स जोगं, होबायहिन्म रासि दिवसुद्धी। बाद्य इंसो क्याँ, सिक्यक्कं जोगिणी राहो ॥ मिग्रु कील परिष पंचा, सुकं रिक्पार विकर सक्वंकं। रिव राजकुमार जाला, सुम क्युमं जोग क्षमियाल ॥ व्यपुद्धर काज्वेलं कुलकं व्यवकुकं कंटकं जोगं। क्यांत्र काज्वेलं कुलकं व्यवकुकं कंटकं जोगं। क्यांत्र काज्वेलं कुलकं व्यवकुकं कंटकं जोगं। क्यांत्र काज्वेलं स्वत्य काज सिद्धं॥ संजो यमक संवत्य, पुलं सन् व मसम देशा। कालसुद्धी वळ्युमंलं, मेरा कुंगोइ जिमदांतं॥ व्यत्योग काळ्यांत्र, श्रीया विजया व मामनं तायालं। मह सिनिक्यत्य गुणसहि, मिपियं बोलेडं व्यवक्रमते॥

जयाँत्—तिपि, वार, नवत, वोरा, होशन्तक, राधि, दिस्तादि, वाहत, हव, वात, दिर-चक, नीविती, राहु, मृत्र, क्षीकक, यरिव, वचक, द्वार, रिवेचार, रिवरिती, वर्षोकसीन, रिवरीन, रावनीन, कुमारोग, जानामुक्तीमीन, प्रमाणेम, असुम्रागेन, असुन्तिदितीन, क्षेत्रकीन, रिवरीन, कुमित, उप्ताहित, करकांगेन, करंदरीन, व्यवदेवान, उस्तावना, मुख्योग, काम्म्रान्तीन, विद्व-वात्त्रक, अस्तावन, वर्षादेवाने, मुख्योग, क्ष्यान्ता, मुख्योग, क्ष्यान्तान, क्ष्यान्तान, व्यवद्यान, क्ष्यान्तान, व्यवद्यान, क्ष्यान्तान, व्यवद्यान, अस्तावन, क्ष्यान्तान, व्यवद्यान, क्ष्यान्तान, क्ष्यान्तान, क्ष्यान्तान, व्यवद्यान, क्ष्यान्तान, क्ष्यान्तान, क्ष्यान्तान, क्ष्यान्तान, क्ष्यान्तान, क्ष्यान्तान, क्ष्यान्तान, क्ष्यान्तान, क्ष्यान्तानीक, क्ष्यान, क्ष्

इड्डो विश्यके लाजावा तानारण निर्माण, उपका फलादेश, वर्षण्य एवं उसके फलादेशकी यमस्कारपूर्व वर्णन केट प्रन्योंमें हैं। मानकावरीमें जनमक्के बनानेकी और फूछ कहनेकी सारी विभिन्नों सरकारपुर्वक रोचक दबसे बताई गई हैं। इसी कारण आब यह प्रस्य समस्त जैनानेन अथ बमानुवार्की—कविनुपान एवस्तर फायन स्वातीक्ट्र न्यूप्तक मास्प्रक एस्प्रक विभिन्न साम्प्रक एस्प्रक विभिन्न साम्प्रक हित्ताव्यक प्रतिकृत अपन्य क्रायां क्ष्यां स्वीतिक साम्प्रक हित्ताव्यक प्रतिकृत साम्प्रक विभन्न साम्प्रक व

अधीत्—चरमस्त्रीमें जनकृष्यकीत्म, बन्मकार्यन पुण-विधि-वार-मध्य-मोग-मरण-अयम-मात-म्यु-समर-मोनि-गण, रणकारा जाहिका प्रक, प्रचाद चन्द्रकृष्यकीत्मक और उनका प्रकारेश, नत्माह स्त्र चक्, इत्यरमाल स्त्र चक्, हा, हा, क्यांकि क्ष्मक प्रकार स्वामी खाँनेका प्रकार, मार्डीके रिधर्गका प्रक, नत्माक, इत्यरमा, हिश्यक्ष उक्, वारह, मार्वोमें कोश आहि हा, व्यर्ष के लागि-सीता प्रक्, प्रवृत्तेक, वनका, इक्सक, इंट्री, केट्यू, आहि पोच्च मोनीका प्रक, वारह प्रकार आयुक्त साथ, मार्गकी दीत, स्वरण जादि रच वनस्या है उनका प्रक, आहि मोन, क्षांत्रियमें मोन, इत्यादिन सेना, विचा स्वामनिवाद आदि मोन, क्षांत्रियों, विचारी और मोनिनी रचा-जोंका गायित और उनका भूर यह न द्याधोंकी अन्तर्यवाजींका गायित, और उनका एकारोप इत्यादि विवर्णका सर्विकेश क्षित्र जाता है।

દલ પ્રકાર લક્કેટ हटी जन्यने कोईमां म्यांचे राज्या लोशियों वर सकता है। वैकोस्त्रास्त्राय नामक प्रमार्थ सारा मृत, महिष्पद और वर्डमानकार्शन घट व्यवधीन बताना है, इस्तिये कहते ग्राम, शीर, तस, माता, रिता, कड़, सरस्तती, देवी, यूर्व, चन्द्रादि नस्त्राह, सह, आहं, बायु, आसाय सर्च कुछ बताना है। ब्या और ग्रॉके सम्बन्धे कुन्दर फाएफक बताना गया है —

> टर्स देवः प्रमुः स्वामी रूपं स्वीतिः परं मतम् । रूपं दीपो महान् कोठे रूपं तत्त्वं दिशन् गुरुः ॥ रूपं मावा पिता रूपं रूपं वत्त्वं दिशन् गुरुः ॥ रूपं मावा पिता रूपं रूपं वत्त्वति ॥

इस प्रत्यमें आगे लगादि दादश मान तथा उनमें रहनेवाले प्रहोंके सम्बन्धने लामालाम.

विवाह, जीवन-मरण, हाभिक्ष-दुर्भिक, कलाज्याति, रोगारोग, गामनागमन, राष्ट्र और देशकी शांकि-अश्वानित, व्य-परावन, वरित्र-विवाह, इष्टि-स्रोतिहर्ष्ट-अनावृद्धि, शाम्योताचि । कमवे-महर्व, इक्ति-मीति इस्पादि विभिन्न जीवनोपयोगी विचारणीय विषयोका विदेवन किया है। इस अन्यमें ऐसा एकमी ओक्रिक विषय नहीं है, विस्त पर अन्यकर्तीन विदेचन न किया हो।

प्रस्त विषय तो केंत्र व्योतिषका औरभी महत्त्वपूर्ण है। इतमें प्रस्तकार्योक्ते प्रस्तानुवार विग क्रमकुष्यकोक्ते पूरू नवाचा गया है। वात्कारिक पूरू नवाजनेके क्रिये इस अगकी वहीं महत्ता है। प्रस्ताना पुरू व्योतिषमें तीन प्रकारिक स्ता गया है —

- १. प्रश्न दायको टाम्कुच्छी नना कर उनके द्वाटर मानीमें रियत ग्रहीके गुमानुमानुवार फठ कहना। इस प्रक्रियों फड़ादेश सम्बन्धी समस्त कार्याई स्थ्यके कार जनविन्त है। चरि समस्ते तम्कुमी होनाविकता हुई वो फड़ादेशमें बढ़ाई। अन्तर पढ बाता है। वीनावायीने इस प्रक्रियाका प्रक्रिया
- २, त्यर सन्वन्धी विद्यान है। इसमें फूळ बतवानेवाळ अपने त्यर (आए ) के जारबन और निर्मामक देशानिक फळा प्रतिपादन करता है। इस विद्यानके एक बतवानेमें जनेक पुत्रियों संमायन है नर्गीकि त्यरका वाल्यिक बान मोगी आधिकों कर करता है। वर्षकायरफ निर्मास त्याचन है किया है। वर्षकायरफ निर्मास त्याचन किया है। इपी विश्व वेत न्योतियर इस विद्यान्त्य प्रमाय केवळ नाममाणकोंही किया। कारवा यह है कि यो मोगी है वे तो बातावरफों देख करही मोनव्यत या मूत काळते बद्धानार्थ क्रमहा वादे हैं कि यो मोगी है वे तो बातावरफों रेख करही मोनव्यत या मूत काळते बद्धानार्थ क्रमहा वादे हैं कि यो मोगी है वे तो बातावरणकों रेख करही नोव्यत्व या मूत काळते बद्धानार्थ क्रमहा वादे हैं किया है। विश्व वेद अन्य प्रमाय करती वाद्याने क्रमहा करती वाद्याने होती है, बतव्य है कै जीनवायने क्रोतियर्थी स्थान वाही दिया है।
- ३. प्रस्कतारि प्रमासरोपे फा बतावात है। इस रिस्तान्तका मूलाबार मनोविशान दें, स्पॉकि सिमिस मानीक पोरिसारीयोके अनुसार प्रस्काता मिल प्रिस्त प्रमासरोका उच्चारण करते हैं। यह सिद्धान्त कारून उसर उसर स्थावहारिक है; स्पॉकि कोईमी साम्रास्त व्यक्ति प्रस्वकंक प्रस्वा सर्वकंके किल कर वैनावार्यों द्वारा प्रतिकारित विश्वित पेक्क्षण कर सक कह कहता है। तेन व्योति-पर्गे हर्षी रिद्धान्यके केकर देवेनी प्रमासित सिम्पी हुआ है।

हर प्रक्रियाओं मनोलेगानके विद्यानीक क्यूंबार समीया करतेर बात होता है कि दास जीर आम्पन्तरिक दोनों प्रकारकी लिमिय परिस्थितियोंके आपीन मानंत्र मनकी मीतरी तहतें देती अपि-गाएँ हुनो रहतों हैं बैचे प्रनाबर निकल्वे हैं। क्यूंबिक बरीर एक सम्बन्ध समान है दिवसें कियी मीतिक परना या क्रियाका टरोबन पाकर मितिकता होती है। बहुँ प्रविक्रिया माननके आपरपूर्व प्रदर्शित हो काती है। कराए क्याच मानदालक्के हतारे मनके ब्योक्त हुता मात्र मानी शक्ति, अन प्रविक्त करमें मक्ट हो जाते हैं वया उनते समसदार व्याक्त सहस्त्रोंही मनकी बारा और उसते प्रकित . प्रमाणि सिक्षेयण करनेके किये का ए क य है त प व श अकारीका तथन बर्ग, आ दे व छ उ य क र प अवरोंका दिवीय वर्ग, ह जो ग ज ड द व छ उत्यर्शका दृतीय वर्ग, है औ य स द द भ व ह अवरोंका चतुर्थ वर्ग और उ के द अ च न म ज जा का पत्रम वर्ग बताया है। इन अवरोंका एक छोट या कागब पर छिल कर प्रस्कराणि स्वर्ध कराना चाहिये, वह किस अवरोंका रहे के, उत्तरिक अनुतार ब्लालिंगित आदि छ्लाई आठ कर एक कहना चाहिये। व्यवसा प्रमाणकार्श मार्जिह विच वासका उच्चारण करे, उसी वासको अनुतार अवरोंको छहार्य हात कर एक कहना चाहिये।

प्रश्लों के प्रवासक दो मेर बाजने हूँ — बालिक और मानतिक। वालिक मन्तों के उत्तर अब-रों की उत्तरीकर, ' उदाराबर, अबरोत्तर, अवरात्तर, वर्षोत्तर, अवरोत्तर, त्वरोत्तर, अवरोत्तर, ज्योत्तर और जारे वालिक हैं का प्रश्लों के सार्व विश्व के स्वास्त्र के सार्व विश्व के स्वास्त्र के सार्व विश्व के स्वास्त्र के सार्व विश्व के सार्व के स

कैन कहिता सम्पोमेंते प्रधान महबाहु कहिता, केतववान होरा साहिसे कनेक व्यावहारिक विवर्षों का गिलेख हैं। इस अन्योसे पर-पा पर काम कानेनाकी वाजों पर स्वताय सावा जाया है। बागुरिक वाजा पर कोन कैन स्वतारें हुए कोंदे हुमीर स्वतं मिलवी हैं। इसमें की और पुत्रविक्त आकर पर कोन कैन स्वतं हैं। इसमें की और पुत्रविक्त अक्तारें की किल्ला की परिकार की प

१. देखें-केवलक्षात प्रदत चढामणि।

मझालाँकी परिमाणा जाननेके किये देखें-केबक्सन प्रश्न चुठामणिका प्रारम्भिक माग तथा चल्होमीकन प्रश्न ।

मान हैं। इस प्रकार जैनाचार्योने ब्वोतिष विषयका क्षेत्र' बहुत विस्तृत कर दिया है, बीजरहे क्षाकोच्य सभी क्षेत्रोधवोगी विषय इस शासके प्रतिपादा माने गये हैं।

राणित विश्वकी उपयोगिता पर प्रकाश शास्त्रे हुए महानीराचार्वने अपने ग्राणितकार कम्बूर्ने बताया है कि----

> होक्कि वैदिके चारि तथा सामाविकेऽपि वः। क्यापास्त्रम्म सर्वत्र संस्थानसुरुवाते ॥ क्षामतन्त्रेऽपि झालेष्य गान्ध्र्यं नात्केऽपि वा । स्थानाक्षेत्र तथा वेदी वास्तुविधादि वस्तुषु ॥ स्वादिगहवापोर प्रस्ते प्रहस्तुवादि वस्तुषु ॥ स्वादिगहवापोर प्रस्ते पहस्तुवादि वस्तुवादि । विप्रदेत चन्त्रवृत्ती च सर्वनाही कृतं हि तत् ॥ बहुभिविद्यकारीः किं त्रैकोक्ने सच्यान्ते।

यल्फिञ्चिद्वस्तु तत्सर्वं गणितेन विना नहि।

इसने राष्ट्र है कि पणिका व्यावहारिक रूप प्रायः समस्य मारतीय वाद्यमर्थे व्यात है। ऐसा कोईमी बाल नहीं है दिनकी उपयोगिता गणिको किंग समित्रके हो रेक अपूर्णि गणिको परिका, व्यावहार्यानित, प्रायमित, प्रायमित, प्रायमित, प्रायमित, प्रायमित, प्रायमित, प्रायमित, वर्षा, वर्षा, वर्षा, वर्षा, वर्षा, वर्षा, वर्षा, वर्षा, वर्षा, वर्ष, वर्षा, वर्ष, वर्प, वर्ष, वर्य, वर्ष, वर्ष, वर्ष, वर्य, वर्ष, वर्ष, वर्ष, वर्ष, वर्य

# विदेशोंमें प्राकृतका प्रचार ।

È

( हे॰ श्री॰ डा॰ इसारसीदास जैन, एम.ए., पी-एच.डी. )

शपने लाग्क सप्तें "प्राहुत " बच्द वार्ध-मारतीकी एक क्षस्या विशेषका नाम है जो प्राचीत वार्य-मारती क्षयोंन् श्रह्मुत और वर्तमान वार्य-मारती वर्षात् हिंदी, सुम्मारी जादिक मध्य-वर्ती है। ह्वीविदे वार्य-मारतीकी सम्मा-अवस्थाकोची प्राहुत करते हैं। इचके वाहित्यक स्वके अदर एक दुसरेते हुक र विशेषनाओंको क्षित्र हुए अनेक मायार शामित हैं। वेरी—पाशि, अधी-कर्त्त प्रवीतिक्षित्रीकी माया, बैन बाहित्यकी मातार (श्रक्षेमार्या), नैनवाहराही, बैन श्रीरती), श्रिकालेखीकी प्राइन, एक्स्त नारकोंसे जबहुत प्राहुत, साथा क्षत्रवात, रावन बहो वादि कार्योकी प्रवात तथा व्यवस्थान माया।

पूर्वकावमें प्राहतका व्यवहार केरात जैयों जोर नीवों कह धीमित नहीं था। प्रावध्य परिवदमी हकते प्रमोदमें काते ये नीवा कि उनकी रचनाव्योंने दिवह होता है। विश्वत्रे कुछ बजेरेंने प्रारदमें प्राहतका सकन्यावन नैतों कहते होगित होग्या था। "प्राहत " और "नैत " व्यवहेंने ऐता परिव्यक्त क्यान स्थारित होगया कि जब नैत कहतेने प्राहतका और प्राहत कहनेने जैनका त्यार स्मरण हो बाता है।

यपनि प्राप्तत कहाजेदानी प्राप्तांगीने पाठी वस पृष्क हो गई है और पठनाठनों उदाने एक सरांत्र स्थान प्रह्म कर लिया है, त्यापि वास्त्रमां वह रमने प्राप्तीन शाहित्यक प्रकृत है। रममें प्राप्तत वसरामें प्रमी लक्क विकास है। क्षण गांवीहा वह प्राप्त है कितने वसने पहले प्राप्तते वाहर करना पान रखा। दिस्क वस्त्र है कि वर्ष पूर्व नौर पान के बाग पात्र हो की (विह्न-) दिएको गई और एकरे बसे उसकि हो। इहा एकर्म विचान शाहित्यको रचना हुई। विकासी प्रयाद वहान्योंने सहस्त्रमा वहानाव्यक्ति स्वयम पाठी विविद्यको वहा जिनिन्यत किया गया। कम्मके बीद मिनुस्त्रीमं पार्कीका हुएन ग्राप्त मार्गाची सब यक प्रयक्ति है। केम्मने पत्त्रमानन प्राप्त होता रहा है। वहां इक्का वहां स्थान है जो मारत्यों संद्यका है। कमानी वर्षमान माया पर प्रमुक्त हम्ना प्रमान है कि कमादीनके उत्तर प्राप्ती गांवा आर्थमारतीके करर चिनी जाती है।

भारतबी समेवा कनाको तो कोई बिन्देश कहे था न कहे परंदु अहन्देश तो विदेश कोटिंग समझादी बानवा। ब्रिटिश स्टब्लमें कुछ समय एक अबस्टेशको मारतका प्रान्त बना दिया था लेकिन कर बहु द्वित पुणकु हो जबा है। कनाचे पालीने बहरेकको गमन किया और दहाँ बाकर वाहितिकर पदि भी। बहुनों अबन कर स्टब्स एकनपानन चकता है। वहाँको समझम माया पर पालीका कुछ श्रीरेक प्रमाय नहीं यह। जहात के क्षतिरेक्त पालंका प्रचार स्थार देखों निसे अब " बाहर्ति ।" कहते हैं रह्म हुआ है। कहा, बका और स्थानते करणी र किरिये प्राणी निरिटकने सकरण निके हैं वो प्रारक्षी कर पूर्विसंधितिकों केंद्रकर दिये को हैं। इस देखों है ताथ मारके रहिणी निमान कर वालागी कि और सिर्फेट केंद्र है रिकेट वालागी है है इस या। अव: राजी या माइकल कर वालागी है को वालागी के वालागी केंद्र है है है वालागी केंद्र के प्रचार है है है है वालागी है के वालागी है। के वालागी है के वालागी है के वालागी है। के वालागी है। के वालागी है। के वालागी है के वालागी है। के वालागी है के वालागी है। के वालागी है के वालागी है। के वालागी है के वालागी है। के वालागी

केहिन आपर्य तो यह है हि एक सन्य प्राइतका प्रयोग चीनो झुक्तिनान की झुद्द देखाँ होता या ओर बदमी तारधानीय राज-कार्यमें । वचात वर्ष यहके कोई व्यक्ति इस बातके त्यस्त्री करूमा नहीं इर पहता या स्विक्ति क्षव बहां कोईयो साक्षीनाइत जीर मारतीय संस्कृतिका नार्ग तह नहीं वातता । एतु पन्य है माधान बिहानीकी विज्ञासा, सम्वत्रीना वेशे और धाइएको जिनके हारा उन्होंने चलारेस इस यह दूर्त अनेक पहानिवीका प्रनानियाय हिमा है। चीनी झुक्तिवानों प्राइत संस्कृति जेशकियमी इन्हों दुर्जों को पहानिवीकी करती है। इस स्थानिविक्ती कमा बढी रेशक है। अहर स्वरोगों यहा दी जाँ वोर है।

चर १८८१ में चूला ( वृक्तियान ) वे कर्नत वावरको मोत वर्षो पर विका हुआ वेशकता एक उप सात हुआ विको अकर पुरक्तकीन विकित विकार के को भारत संक्र करी। इस एक आपने सर वार्षिक आपता संक्र करी। इस एक आपने सर वार्षिक आपता संक्र करी। इस एक अपने से एक कि अपने कि अपने कर १८५० में कामर वेशक विकार के आपता के अपने स्वार कर होंगा। किर कर १८५० में कामर वेशकी विकीत होंगा वार्षिक प्रभावत कर वार्षिक अपने सात कर वार्षिक प्रमान के आपता कर उन्होंने मात्रीक सरकार किया । स्वर के अपने अपने सात कर वार्षिक प्रमान के अपने सात कर वार्षिक प्रमान कर विकार विकार प्रमान कर वेशकी में योग सोल के अपने सात कर १९३० में चीनी वृक्तियान को । उन्होंने अपनी मात्रामी कि वृक्त प्रमान कर वेशकी स्वर मात्रीक अपने सात कर विकार कर विकार कर वार्षिक विकार कर विकार कर वार्षिक विकार कर विकार कर वार्षिक विकार कर वार्षिक वार्ष्य वार्षिक वार्षिक वार्ष्य वार्षिक वा

हुए हेरा लहेंकि चीरस टुक्टॉ पर है जिनका निर्देश " ब्रबनक " सरहस=प्रमाण, प्रापण,

प्रपन्न सब्बर्त किया समा है। ये एक प्रकारकी रक्षीर्द वा प्रमाणकत्र हें जिन्हें शक्तिकारा व्यक्ति साध्य . या प्रमाणके किये कामने पास रकता वा।

अनिकारी प्रशाने बीक्युदाओं और अन्तकों पाडकी रहाके किये इसके करार उसी परि-'माणका एक बुत्तरा दुक्का एक कर उन पर रत्नी कोट दी जाती भी। फ्रि. रक्तीके दोनो विरे उसर बांट हुक्के पर रत्न कर उनको गीक्की मिट्टोले दार दिया जाता था और मिट्टी पर प्रमाण प्रशासने मोहर बना दी वाती थी। इन केवाँका काल दिकानकी कडी चातवीं शतान्त्री हो कहता है।

यह यो हुई प्राचीन कनमें शहरूके विदेश-प्रचारको कथा। व्यक्तिक हुग्में कोळ्हीं थवा-सीचे पासास (सूरीन) क्रेप मारतने बाते क्रे। व्यक्ति उन्होंने भारतको नहीन तथा प्राचीन मामाओं सीक्ता शुरू कर दिया चा किएके फल्करक उन्होंने पिछने ही देव ही शहरूमें शहरून कथी वस्तर मास्त्रपूर्व और कराइमा अञ्चलक किया है। इस्का स्वित्तर सर्वन करते हैं। एक विश्वाक प्रमुख अञ्चलकार होगी। कृष्ट वह क्रिक्ट बुक्ट मास्त्रप्रस्ति हुं सूर्व मूरी कराइमें

पाठी—पाथल विद्वानीने पाठीका नहा गहरा और बुझ्म व्यव्यन किया है। टर्स्सी " वाटी टेन्डट लोसास्टी " द्वारा रोमन अकरोमें सबब वाटी विशियक तथा बहुतवी विशाध टीकाए प्रदेत हो चुकी हैं।

नर्मनीके प्रोक्षेत्रर गाइनरने नर्मनमें पाछीका व्याकरण रचा जो रोमन अकरोंमें हुद्धित हुना है |

चिस्डरका पाठी कोय तथा डेबिट और स्टीडका पाठी कोप वडे उपयोगी प्रय हैं !

**अञ्चोककी धर्मीठिपियां** । त्राही और खरोधी किपियोंके पढे वानेकी क्या वही रोचक है। पर्मीकिपियोंके संपादनमें करिषम, सेनार(ट) हुस्टग, व्यूटर और पूंडनरते अच्छा काम किया।

प्राकृत—पाहत्वका करवे पहला सरवर नाकरण केंद्रिन भाषामें श्रो॰ शास्त्रने रचा को कर् ८२६७ में महाविद हुआ। इस्के बार स्टर १९०० में रिचर्ड पिछाने वर्षम माताने निशास्त्रकार साहत्र नाइस्टराकी रचना की वो विद्या और देवेंका नाहृत्य है। स्ट १९१७ में ए. डी. वृक्तान्त माहृत्य स्वाद्य में मित्रार्थ माहृत्य स्वदुर कि प्राकृत केंक्सिक में विद्या मात्र एवं मात्र केंक्सिक केंक्सिक मात्र मात्र अवदुर स्वत्र हों कि माहृत्य केंक्सिक केंक्सिक मित्रार्थ मात्र व्यवद्य हों की सिंदा स्वत्र मात्र अवदुर कि मात्र केंक्सिक मित्र की मात्र केंक्सिक मात्र मात्र मात्र मात्र मात्र की सिंदा मात्र स्वत्र मात्र की सिंदा मात्र मा

चीनी हार्केस्तानमें मिले प्राकृत लेखींका पाठ-निर्माण, उनका अनुवाद, उनकी भाषाका स्थाकरण हत्यादि सब पायाल देशोंसे हुए हैं। प्राइतके अनेक अन्योंका समावन तथा अनुसाद पाधाल विद्वानों द्वारा हुआ है, जो बहुना इन्हेंब, कर्मनी, मार, इटकी और अमरीकारे प्रकाशित हुए। इन विद्वानोंमिंवे वेदर, प्यूल्य, पानेमी, इन्हेंब, बानेंद, स्यूमन, वृक्तिम, इन्हेंदन, नार्मन बातनके नाम प्रतिद्व हैं।

प्राकृतके क्वब रखनेवाला एक और कार्व है, अर्थात् प्राकृतकी प्राचीन प्रतियोंकी सूची। इसका ग्रारममी ब्यूटर, वेबर, पिटर्टन लाहिके हाथींसे हुआ।

क्षमी कर १९३७ में बुद्धना-निति दोक्सी नामक एक इटाकियन विद्वापीन प्राह्मत करणे हो इसक केंन मानामें ब्रकाशित किने हूं। इनमेंत्र एक हो अनावपूर्व इस्पीतमहत प्राह्मतद्वारक का क्षप्रदा है। इस वाक्तप्पक्षी तावर्ष्मी पर किसी हुई केंद्रक पहुरी प्रति उपकल्प हुई है वो किरिक्षत है। इस वाक्तप्पक्ष शिक्षत है। वह प्रति नेवारी अवस्थीन विकास वीदार्स्स ध्वानपैसे किरिक्षत है। दूसरे दुस्तका नाम प्राह्मत नैवाक्तप्प "Les Grammairens Praktit "है। इसमें महत्वके मुख्य वैपाक्शीके क्यार, उन्हों रचनाहिके दिवसमें चर्चों की गई है।

उपर्युक्त केवलो पर कर हम भारतवातियोंको एक कोर तो पाथाल। बिहानोंका धन्यवर करता चाहिये और दूषरी ओर उनके हारा प्रारम किये ग्रंथ प्राकृत-व्यवधीत्मको शव तक पहुंचाना चाहिये।

#### Māgadhī, Ardhamāgadhī and Sanskrit

By Dr. S. K. Belvalkar, M. A., Ph. D., F. R. A. S., Poona.

िश्रीमान डॉ॰ बेलवल्डर सा॰ सस्कृत भाषांके सुप्रसिद्ध विद्वान हैं। इस केखमें आपने भारतकी राष्ट्रमापाके प्रश्न पर एक बया प्रकाश ढाला है। आप किसते हैं कि यह प्रश्न सबसे बहुत पराना है। २० महावीरके समयमेंभी राष्ट्रके सामने बहु प्रश्न उपस्थित था - २० महावीरने वेदोंकी मल भाषा सस्कतको स्थाय कर खडँमायधी भाषाको भयने धर्म प्रचारका माध्यप्र यसावा था । उनके धर्माक्वानोंको आर्व अनार्य, समी पानव (और पश्चमी ) अपनी २ भाषामें समझ लेते ये । बीगिक समस्तारकी बातको यदि छोड दिया जावे. तो भी यह समय नहीं दिखता कि सक महावीरके व्याख्यानोंकी तस्त्रण अन्य मापाओंमें अनुदित कर दिया चाता होगा ! हॉ॰ सा. का यह अनुमान उक्ति भावता है, यदापि शास्त्रीय रहेल वहनी है कि माराधदेव अपनी विशेष विशान-कला द्वारा भगवानकी निरम्नरि वाणीको प्रस्तेक जीवके लिये उसकी स्वभावासे परिणत कर देता था. जिससे हर कोई उसे समझ छेता था । समय है, आजबसके प्यनिप्रसारक यंत्रींकी तरह उस समय कोई विशेष बंश-माध्यम बना लिया गया हो वो एक मापाका विस्तार भिन्न २ भाषाओंसे कर देता हो । किन्त दॉ॰ सा॰ का समाब दहन्य है । वह कहते हैं कि स॰ महावीरने धर्मकी सोधीसाटी बातें बताई जो शीध हर बिसीके मन चढ जाती थीं। इस स्विदेश जनकी यांगी 'सार्वप्रद्धा ' साती जाती थी । उसका श्रद्धम " वैखरी " और " मध्यमा " रूपोर्मे व होकर केवल ' पश्यन्ती ' रूपमें हुआ था, ऐसा मानना ठाँक जनता है । वीद्ध मिखुओंनेमी एक 'सार्यमावा' का प्रश्न स॰ ब्रद्धके सम्मख उपस्थित किया या और कहा या कि 'सब्दरभाषा' ( संस्कृत') में पिटब्रिय अनुदित किये जार्ने: किन्त स० पद्धने उनकी यह बात स्वीकार नहीं की वी ! इसपरसे क्षाँ० सा. का अनुसान है कि दससाय बोह्यवासकी सरकतमाथा सारे मारतमें प्रचलित थी। सरकत मापाके बहुप्रवास्ते केनों और बौद्धोंकोमी संस्कृत अपनानेके किये काव्य किया। उनकी नई रचनायें व टीकार्ये सरकृतमें हैं। इस समय हिन्दीको राष्ट्रसाधा बनानेका भाग्दोलन वल रहा है: पर बॉ॰ सा॰ बोळवाळकी संस्कृत मामाको सार्वभाषा होनेके बोस्य मानते हैं, क्योंकि सधिकांश जनताके हृदवमें उसके मति सम्मान है और बंबाकी, मराठी, तामिली, तेल्ला क्षादि प्रान्तीय सोगोंके लिये वह सुवीध है। अंप्रेजी और उर्देका प्रचार खब हुआ, परंट फिरसी वे सार्वभाषा नहीं हो वार्ड - शहेरी नागरिकों तकही ने सीमित रहीं । संस्कृत भाषाको घारा प्रवाह बोलनेवार्जीका सबसी क्षमान नहीं है। अतः सरहत राष्ट्रमाणा होनेकी स्विधकरियाँ है। डॉ॰ सा॰ का यह अभिमत रहाच्य और ऐतिहासिक आधार किये हुवे है, फिरमी यह संश्यासम्ब है कि सस्त्रत मापा हमारे देशतके निवासी प्रामीवोंके किये सबीध और बोसवातको भाषा हो सकेगी। अशोरुमें भारतके भिन्न २ भागोंमें धर्म ठेख रस २ प्रान्तकी भाषामें खटवाये थे — वे सब प्रान्तक भाषां के भिन्न रूप हैं। सतः वह प्रश्न विचारणीय है। - क्या. प्र. री

The problem of a common language in India that "the Aryans and Non-Aryans" would alike understand is by no means a modern problem. It was present in the days of Lord Mahāvīra who discarding Samskrit, the autho-

rmed language of Vedic Religion, essayed to propagate his own Gospel through the medium of the Ardhamāgadhi. The Aupapātihasūtra No 56 tells us

Bhagayam Mahāvīre ... . Addhamāgahāe bhāsāe bhāsai, arībā Dhammam parīkahei Tesim savvesim Ārīyamanārīyānam ...... . Dhammam āikkhas.

That language, the Stitra goes on to say, had the miraculous virtue of being understood by the entire Congregation—Aryan as well as Non-Aryan—as though the sermon was preached through the individual Mother-tongues of the diversified audience:

Sā vī ya nam Addhamāgahā bhāsā tesim savvesim Ārīyamanārīyānam appano sabhāsāe parināmenam parinamai.

There could not here of course he any question of the Canon heary actually rendered into the diverse current languages of the day. There is no evidence, nor much lakelihood, of this having ever happened Barring an appeal to microle, all that thus, in soberness, can mean as that the 'subjects' that Lord Mahivine easayed to discuss in his sermons (and a list whereof he immediately gives) were—as distingualsed from the "arid profundities" of the Vedic Religion—so simple and of such a direct appeal that they went straight not the hearts of all lasteners. In a somewhat technical (or mystic) sense this can mean that although the "Valkhard" and the "Madlynami" forms of the various languages current in the audience differed, their "Palyant" forms agreed, and it was to that common form that the Lord Mahavira med his appeal and thereby succeeded in making his teaching fully comprehended by all

Curiously enough the same problem was raised by the Buddhist disciples of Gotama Buddha In the Cullavagga (V. 33) we read:

Te bhikkhū Bhagavantam etad avocum: "Etarhi Bhante bhikkhū nānanam ānnīgottā nānajaccā nānākulā pabhajitā, te sakāya nirutityā Buddhavacanam dūsenti, handa mayam Bhante Buddhavacanam Chandaso āropenā"t.

The divernified Buddhast Congregation, bailing from all ranks and castes, high and low, felt the need of a common medium of communication and mstruction and the bhickhus who, in the present case, were "Brithmassifakka kalyamarka ka

<sup>1</sup> Buddhaghosa explains: Chandaso āropemā ti., Vedam viya Sallatabhāsāya vācanāmaggam āropema [ Salkata = Sanskrit ]

misinterpreted under the influence of the diversified contemporary tongues and idioms. The Buddha, however, gave his ruling flat against the proposal:

Na bhikkhave Buddhavacanam Chandaso āropetabbam. Yo āropeyya, āpatti dukkhatassa. Anujānāmi bhikkhave sakāya miruttiyā Buddhavacanam pariyāpunitun ti.

This passage unfortunately has been wrongly interpreted, and that by no less a schoiar than H Oldenberg, who says that the Buddha here decrees that every one should learn the secred texts in his own language. Oldenberg imagined that as the holy texts of the Buddhasts spread all over India, "they were certainly not handed over to the different parts of India in the Magadhi language, but in the Vernacular dialects peculiar to 'the several districts' But, surely, grammar requires that the 'sva' in sakiya mirathya' rot the language in which the Buddha humself preached. In his commentary on the passage, Buddhaghons makes this quite explicit:

Ettha $\mathit{sak\bar{a}}\:\mathit{nsrutti}\:$ nāma Sammāsambuddhena vuttapakāro Māgadhiko vohāro

This in fact is the reason why the Magadhi was designated the Mulabhāsā, the basic or mother tongue of Buddhism; and it is the study of the Canon in this basic language that the above passage from the Cullavagga enjoins. This, however, did not solve - even after the fashion of the lain Aupapätska-sūtra - the difficulty raised by the Bhikkhus. The Buddha calls upon his disciples to study the original Magadhi of the Canon just as Lord Mahavira emphasises the study of the Addhamagadhi, but that could not have guaranteed - apart from the muzcle - that the words of the Canon would be easily and correctly understandable throughout the length and breadth of Bharatavarsa. As a matter of fact, at the time we are speaking about, Sanskrit would have been understood by a much larger proportion of the peoples of India than the language of a small province such as the Magadhi or the Ardhamagadhi. These two languages were, like most other provincial Prakrits, derived from Sanskrit and had considerable common vocabulary. A Sanskrit-knowing person would have been able to understand, with a little effort; most of the provincial Prakrits, but not so the exclusively Magadhi or Ardhamagadhi speaking commoner (assuming for the moment that the latter was, in its Canonical form, an actual spoken language) There was, therefore, something in the proposal of the Bhikkhus to convert the Buddhist Canon into Sanskrit.

Curiously enough, in course of time and as Jainism and Buddhism grew to attain as All-India status, they both of them did actually adopt Sansknt as the medium for learned, disquisitive and commentorial writings intended to be read by the élite thinkers of Bhūratavarşa. In the seats of learning like

Nalanda that had gained a national and even international reputation, Sauskrit was adopted as the medium of instruction and learned compositions Nav. in some of the advanced old-type Pathasalas of Banares, Calcutta, Madras, Mysore and Tanjore, even to the present day, Sanskrit 'continues to be the natural medium of instruction in Sastric subjects. Having had to visit almost all the parts of India in connection with the Sessions of the All-India Oriental Conference, I have had many occasions to watch scholars from different Provinces, having no other language in common, trying to make one another tolerably well understood by means of Sanskrit. When, some twenty years ago, Rajaguru Hemaraj Pandit, C. L. B., of Nepal visited the Bhandarkar Oriental Research Institute of Poona, he had with him a youth of 14 or 15 who used Sanskrit for ordinary conversation with a fluency that could well have become the object of envy for many a Professor of Sanskrit. The explanation for this is naturally to be found in the circumstance that for the vast majority of Indians Sanskrit is still the language of their sacrament and worship, the repository of their outstanding literary heirlooms and their cultural and architectural monuments scattered all over the country, a language so- to- say which surcharges and enlivens the very atmosphere in which an orthodox Hindu child is reared up into adolescence. And this is true strespective of the mother-tongue to which the could may happen to be born. For, Sanskrit is at least as dear to the speakers of the modern Dravidian languages of India as to the speakers of the Sanskrit-derived languages of the other parts of India. A Mahārāstrian, a Bengāli, a Telugu or a Tamilian may not possess the same intensity of love and loyalty for Hindi, our proposed Lingua Franca; but they would out-rival one another in their study and reverence for the holy language of the Vedas, the Epics, the Puranas and the Dharmasastras.

The case is not much altered when we turn to Jainism and Buddhsmi. It is true that Sanskint is not the actual language of their Cason; but there is a wast amount of common mytuology and folklore, besides behef in doctrines such as those of Karman and Transmigration, which all make them so notimately related to Hinduism. There also has been much mutual borrowing and assumitation between these there relagons as regards beast-fable and ascettic and moral poetry. So that in ideology and phonology Sanskirt is not such an unfamiliar language to Jainism and Buddhism, even ignoring for the moment the fact that much of their inter-canonic, secular and scientific literature is in Sanskirt. The Buddhist Bhicklins' proposal in favour of the "Sakkats-thiss" was not so absurd a proposition after all, and it has actually found its justification in the later history of the Church

We must, however, guard against one inevitable but fatal misunderstanding. The Smskrit that was to be the common means of communication in Hinduism and inte two allied Churches was not the same as the dread night-mare of the Panniya schoolmen. It was a very much simplified

affair with a limited and selected vocabulary, divested of all optional and out-of-the-way paradigms, possessing a simplified syntax and a definite tendency towards participial construction, thereby eliminating the use of too many verbs. It was, in other words and on the analogy of the modern Basic English, a "Basic" Sanskrit specially designed to facilitate intercomunication and so avoding all parade of learning as such. And there were specially prepared conversational grammars in existence-like the Giroanapadamanjari of Dhundirais2-which made the acquisition of average facility in the use of the language not a very difficult job for men and women of average intelligence. The beginnings of this attempt to provide India with an adequate inter-provincial means of communication belong to an age much earlier than that of the advent of the Urdu and the English , and our language possessed this great advantage over the Latin in Mediaeval Europe that there was no disharmony between the religious and mythological background of the proposed Lengua Franca and of the contemporary Vernaculars of the land, as there was between Latin and the growing Vernaculars of Christian Europe. The need of special State patronage for the proper development of such a "Sarvabhasa" was realised and fully acted upon, of which the Dakshina Fund of the Peshwas is only one of the latest and most widely known example. History, unfortunately, stepped in and intercepted the further progress of the experiment and the consequent attainment by Sanskrit of its legitimate position as a common All-India language.

There were of course two inertiable dangers against which the experiment had to be cerefully guarded. The first of these is the natural vanity of the leatment which, onless severely and systematically checked, delights in parading one's scanty and newly scapitated learning thereby defeating the very life purpose of a "Garvahökös" has been considered the more real danger lay in the imposing and meulesting, along with the Lugua Franca, of certain socio-religious standards once formulated and preached by the original literature of that language, which, however, might not be exactly saited to the standards and requirements of the current times. When, for instance, the Circuitan Schoolmen of Medicarel Europe, in their Latin perorations, occasionally brought in the Classical Divinities, that was understood as mercely a stylactic fourths intending no harm to the established dogma. But if, with the introduction of Sanekrit as India's Lingua Franca, there were to follow an attempt to reintroduce, without an antecedent inforous examination of their sutability to the changed conditions of

<sup>2</sup> See P K Gode's paper in the Tanjore S M Labrary Journal for 1946-47

<sup>3</sup> This can happen and has happened in the case of the too much Sanskritised Hindi, just as much as in the case of the too much Persianised Hindustani.

modern times, the old Cāturvarīya foundations of society, there is much danger of the experiment achieving not a cementing of the union, but a fomenting of disunion.

This race for India's Lingua Franca, as it turned out, was almost won by a rank outsider, viz. the English of the British conquerors of the Country. In its linguistic, cultural and religious background, English was of course utterly unsuited to be India's Sarnabhāsā The times were, however, propitious for it, and they were aided both by an insiduous Missionary propaganda and a sordid appeal to the lucre of employment which do not reflect much credit upon the moral and political stamina of the people. The race, as I said, was almost won; but the fifteenth of August 1947 suddenly (and may we hope, permanently) upset the win. India certainly owes much to her English contact; but culturally and otherwise, English is too alien a language to become in India the common man's koine. With the English having become, let us hope, hors de combat, the race ought to be now won legitimately by our "Basic" Sanskrit, if we could effectively counteract the two-fold danger mentioned above that seems to be menacing its success. In that case, for the India of Tomorrow, our "Basic" Sanskrit has all the qualities demanded from a medium of inter-provincial communication and a vehicle for the dissemination of advanced thought. Hindi, its only serious rival, has admittedly a narrower literary range, to say nothing of its linguistic disaffinity with the languages of Southern India, which has been, after centuries of persistent efforts, overcome in the case of Sanskrit, but not yet in the case of the Hindi. May we therefore hope that the proposal of the Buddhist Bhikkhus, already endorsed as it had been by the ancient seats of learning like the Nalanda, is yet to find, in the fulness of time, its fullest realisation and completest justification?

#### The Contribution of Jainism to Indian Culture

By Shri T. K. Tukol, M.A., LL. B., Special Officer, Political Dept. Secretariat (Bombay)

िथी तुस्रोल महोदय स्य राजकर्मचारी और न्यायाधीश रहे हैं। प्रस्तत लेखमें उन्होंने भारतीय सरक्रतिको छैन धर्मकी देनका प्रमाणिक दिस्टर्शन कराया है । उन्होंने पहलेही सिद्ध किया है कि जैन धर्म एक स्वतंत्र और वाति प्राचीन धर्म है । जैन धर्मकी विचारसरणीका प्रभाव सरस्तीय धर्मोकी विचारपारापर पढा हैं। धर्मके साथ जैन सस्कृतिमी निराही रही है। मारतके दैनिक लोक बीयनपर उसका प्रभाद मुखावा महीं वा सहता — ठोकवीवनको वेन सस्कृतिने उत्ता बठावा है । जैन धर्मके सादि संस्थापक ऋपसदेव ये । आधुनिक इतिहासक्ष पार्श्व और महावीर-इन दी वान्तिम तींबकरोंको ऐतिहासिक पुरुष मानते हैं। किना बब तो ऐसे प्रसाण उपकव्य हैं जिनके आधारसे यह मानना ठीक है कि जैन धर्म हिन्दू धर्म (वैदिक धर्म ) इतना प्राचीन अवस्य है। जैन धर्मके सेंद्रान्तिक मन्तरवर्षेमें आदिकालीन विचाराँका शस्तित मिसता है-( वैनोंका अणवाद अति प्राचीन है ) जिसका प्रमाय भारतीय दर्शन शासमें दृष्टव्य है । कैन घर्मका प्रचार उत्तर और दक्षिणभारतके दोनों मार्गोमें रहा है। उत्तर मारतके विकानेकोंसे एव अनुश्रुतियोंसे उन राजाओंकी कीर्ति गाथा-मोंका पता चलता हैं, तो जैन वर्मके क्लुशबी या उसके सरहक थे। गुनरातके-प्रसिद्ध समाद कमारपाल देन धर्ममें दीक्षित किये गये थे। दक्षिण मारतकी जैन कीर्तिया इतिहासके प्रष्टप्र पर अकित हैं। सम्राट अजोडमें समयसे बढ़ा जैनका प्रमाद स्वष्ट हैं। दक्षिणमें १२ वां खताब्दिक तक ऐसा कोई राज्यशही न हुआ जिस पर जैनवर्गका प्रसाव न पढा हो ! दक्षिणके राजवंशोंमें कदम्ब. र्थग, रह, राष्ट्रकृट और कल्लुर्थ प्रमुख थे। इन सबका राष्ट्रधर्म जैन था। उनकी प्रणामी जैन थी। इस प्रकार राज्यप्रश्रम और राजनैतिक महत्व पाप्त करके बैनाचार्यों और कैन नेताओंने काताका मनोवैज्ञानिक एथ प्रदर्शन किया। परिपामतः जनताको प्रत्येक वार्मिक विषय वैज्ञानिक दृष्टिसे समझ-, नेका बोध माप्त हुआ। बैतथर्म ईयर कर्तृत्ववादको नहीं मानता, बल्कि वह तो कहता है कि प्रत्येक प्राणी स्वयं परमारमा वन सकता है। वह स्वयं अपने जीवका निर्माता है। इसरेकी छूमा पर मानव को बीवित नहीं रहना चाहिये। कैनवर्मको इस शिक्षाचे मारतको धार्मिक विचारपारामें विचार-स्वातंत्रयको सृष्टि हुई और यह उसको अपूर्व देन है। पुरोहितवादके गढको गाँव इससे हिल गई यो | जैनधर्मने बन्न, श्राद्ध, तर्पण सादिको निर्मेक घोषित किया और याहिको हिंसाका सन्तर्हा कर क्षारा । जीव-अजीवका मेट वेंबका निराटा है। एकेन्द्रिय द्वेन्द्रियादि श्रीव ज्यवस्थाको सस्य मतवाले हेम समाते थे, किन्तु आध विशावसे का वनस्पतिमें भाग सिद्ध कर दिये गये तो जैन मान्यता स्वतः प्रसाधित हो गई। चैन पुरस्वादमी जापुनिक विशानको दृष्टिचे जध्ययनकी वस्त है। मारतीय दर्शनवादमें इस प्रकार वैनधर्म द्वारा एक नये वैज्ञानिक दिख्लोगका समावेश हसा। न्याय-शास्त्रमें नैनोंका स्यादार विद्वांत स्विदेतीय हैं। उससे सतमतान्तरोंके प्रति समन्त्रय माद जाग्रस होता है। अन्य मताँको अनेकान्सवादका पतामी नहीं था । वैनोंका कर्मीसदान्तमी विस्तरण है। माहाब तो वैदिक क्षियाकाडको करने और न करनेकोही कर्म मानते हैं। किन्त जैन प्रत्येक प्राणीके

٠.

क्षवने कर्मका उत्तरदायी उद्दराता है ! कर्म वैनके निकट सामारण कियाने समिक है । सध्य पहल परमापुर्सो-हमें वर्गणाओंका जीवठे साथ बंधको प्राप्त होनेसे प्राचीका सनोवैद्यानिक लीर प्रारीरिक शीवन निर्यारित होता है। प्राधिका लोवनक्रम उसके संचित क्लोंके सरकार बनता है। मुख-दुस्के बत्सव इसके प्राप्त हैं। क्में पहलते सक्त होने वर शास्ता स्वतंत्र हो बादा है। आधुनिक सनी-विज्ञानसे इसकी पुष्टि होती है। बाह्यपाँके साधिपत्यका सन्तमी देन तीर्धकराँकी कान्तिमई विका सें हुआ, जिसमें मुलेक मार्गाके लिये धर्म वास्त्रेका द्वार ग्योल 'दिया गया था। समादमें एक निराली लोकतंत्रात्मक विचारधारा वह निरूटी थी। टल्टिवर्गके लोगोंने लेनधर्मको त्रापदाता पाया. इसके ऐतिहामिक उदाहरण उपलब्ध है। महाबारकें पत्थात एक हजार वर्गीतक अदिसाना योखनाटा भारतके शासनचक्रमें रहा ! सबढी मारतीय मरेशोंने दर्प और जातिका भेट रक्ते. बिस ही शिक्षा, करा कीर साहित्यको समतिको मोत्साहर दिया। देवद है कि इस अहिंसा पर कायरता खनेका सारोप ल्याया जाता है, हिन्तु योधीबीने वाहिशारी व्यवहारिक सहसाको स्वष्ट कर दिलाया है। जैनवर्ममें अहिसाका नियमित विदेचन मिल्ता है। बहा छन्य मतॉर्मे अद्धा, जान, चारित्रमेंने क्सि एक पर जोर दिया गया मिछता है: वहा केनधर्ममें तीनोंका प्रहण किया गया और सम्यग्दर्शन-मम्बग्झान-सम्बग्सारेसके निटनेसे सुक्तिमार्ग बनता बताया गया है। इनसे भारतीय विचारधारा प्रीट हुई। इतके अतिरिक्त वैताँकी . साहित्य और क्या सम्बन्धी देनभी अपूर्व है। जेनने मारतीय संस्कृतिमें एक नया बीवन सिरजा, यह मान्य करना पडता है। का० प्र०]

<sup>1. &</sup>quot;Let me assert my conviction that Jainism is an original system, quite distinct and independent from all others; and that, therefore, it is of great importance for the study of philosophical thought and religious life in ancient India." Thus concluded Dr Hermann Jacobi his article on the "Metaphysics and Ethics of the Jainas." These observations of a pioneer savant who made signal contributions to the study of the Jam Philosophy bear ample testimony to the indelible marks and influence which Jainism has left on the growth and evolution of religious thought in India India is regarded as the home of all religious, not merely because the different systems of philosophy which are now holding the field of human thought took their seeds from our soil but also because at a time when all the West was in a state of blissful ignorance of the life that matters, India had long before the Christian era drunk deep into that sweetness and light which dawned upon Europe only in the 19th Century. Every religion has something distinct to say about the meaning and value of life and to answer in a reasoned and comprehensive manner all problems that meet a wayfarer every moment in his long pilgrimage.

<sup>2.</sup> The life of Culture is really such a pilgrimage and the whole history of Indian culture is permeated with thoughts of different faiths: For sgest religion has been a fountain of soloce to afflicted minds and has afforded speaceful solutions to benildered souls. But Janniam, in which was found a satisfactory teaching by a great scholar and thinker like Hierbert Warren after a period of search and cogitation, has received little or no attention from the

T. R. TUROL ' 994

non-Jain philosophers and scholars. It is misunderstood and misrepresented by those who have written or spoken about it. Writers like Mrs. Sinchies Stevenson stigmatised its principle of "ahimas as grotesque engageration" and its philosophy as possessing an "empty heart." It needs a big volume to meet such misrepresentations. The present article has no such ambition but is imbued with a modest motive of giving a brief exposition to changes that Jainian has brought about in Indian culture.

- 3. What is culture? It is difficult to define the word " culture" and its exact connotations, it is hard to understand. Culture may be defined as an essence of human experience of a group of people in any country or nation. It is a spontaneous and free assimilation of what is best in human thought. tradition and action. The Earth, the Universe and the Life have created "an accumulated tradition of human feeling for thousands of years and culture represents the power to realise this tradition and nourish it with a peculiar vision. It necessarily varies with climes and countries, though the substratum of all cultures may be based on the same ultimate spiritual sensibulty. The characteristics of each culture can best be understood from the literature, the folklore, tales, proverbs, dress and many other numerous modes of conduct and thought " "The whole purpose of culture," as John Cowper Powys said in his book 'The Meaning of Culture', "is to enable us to enjoy life with a consciousness that has been winnowed, purged, directed made airy and porous, by certain mental babits " I remember having read some writer saying that culture consists in unlearning what you have learnt in schools and colleges. The humorous sally only points out that the academic paraphernalis of book-learning is not to be given undue emphasis in judging the standard of any particular culture. And so far as religion is concerned. culture aims at a free spirit in the deepest sense and is free from the fanaticisms of any dogma or creed.
- 4. Viereed in this light, Jainam contributed immensely towards the enrichment of the general life in Indus, not only amongst its followers but also amongst the larty whose thought and conduct lad been circumserabed by the ritualistic teachings of the Vedas and Upanishads. It is adde to specialize about the aniquity of Jainam There were days when Professors like Wilson, Lassen and Weber spoke of it as an off-shoot of Buddham. It is own instorically established that Parabiansiti, the 23rd Tirthankra who attained "narrian" 230 years prior to Lord Malávira was a historical personality and it would be wrong to argue that a faith propagated by Him could be an off-shoot of what was presched by Buddha 300 years later. In the Add Parva and the Ashwa-Medha Parva of the Malábhárita there are references to "sapta-bianginayajiāns" which admittedly apply to the Jaina. Much of the confusion sprang from the apparent similarity in the popular doctrines of the two religions and as Buddhism want on geining more power and strenchy after the Christian can certain kinds of prejudices also as posen to

have crept in the appreciation of the two religions to claims of antiquity. Similarly there is ample material in the writings of the Western scholars who partly on account of the scantiness of material about Jamism and partly on account of their meagre study of the Hindu Shastras drew basty conclusions from the similarity of some rules of conduct and principles of faith and argued that lainism was an offshoot of Hinduism According to the Jam tradition the founder of the Jam religion was Lord Vrishabhadeva who lived millions of years ago. In his lecture on Jainism published by the Jain Itihas Society in 1962, Lala Benarsi Dass has quoted in detail from Mahābhārata (Shānti Parsa) and Bhāgwata Purāna Skandha 5 to show that these scriptures contain references to Lord Vrishabha as the founder of Jainism. He has also quoted from the inscriptions found at Muttra by Dr. Fahrer in support of the propositions. The Inscriptions are ascribed to be 2000 years old and if further research brings out some historical material to hear out these vital details of tradition from different sources, there cannot be any doubt in concluding that Jamism was as old as Hinduism. Apart from these references, Dr. Jacobi said that "the interest of Jainism to the student of religion consists in the fact that it goes back to a very early period, and to primitive currents of religious and metaphysical speculation, which gave rise also to the oldest philosophies-Sankhya and Yoga-and to Buddhism."

- 5. Whatever may be the divergent views about the antiquity of Jaintam, there cannot be any difference of opinion about the influence that it had both in the North and the South of India. In the North there are inscriptions and legends which sing of the glories of knugs that were either Jains or last enhanced Jainsam. The conversion of Kumafrajla, the King of Gujerët is regarded as a great event of historical importance. Events during the earlier period of the rule of Assla, the great Emperor are not wanting. But the tangable and at the same time historical proof of the sway that Janism and in Southern India is a matter of common history. Till the 12th century, there was not a single dynasty in the South that did not come under the influence of Jainsam. The Kadambas, the Gangas, the Rabstrakitas, the Ratiss and the Kalachitrys are some of the influencial and powerful dynastics that either followed Jainsim as the religion of the state or had innumenable followers within their follow.
- 6. The support of the political power and the status accorded to Jain priests, philosophers and writers naturally influenced every field of human activity and thought. The most fundamental contribution of Jainism is the introduction of a really scientific outlook: in approaching all religious problems, particularly in the field of Metapaysics. Though the Jain doctrine, that to attribute the qualities of creation, protection and destruction to some external agency like God is the negation of the Supreme Beng was influenced by many as a doctrine of attributes, as times passed on and intellectual.

T. E. TUEGL . 250

rationalism came to hold sway in philosophy as in religion, the doctrine of a kind and almighty creator governing the Universe is fast losing hold. I was amused to find Mrs. Stevenson writing that "the Jain believe strongly, in the duty of forgiving others, and yet have no hope of forgiveness, from a Higher Power for themselves " It is indeed regrettable to find this observation in the last chapter of her book. "The Heart of Janusm", which indicates that she had approached the subject without any heart to find out the truth about the religion. While Jainism refuses to recognise a Creator God and a Protector God, it has offered the highest and the most potent solution for eyils of living beings by propounding that each soul possesses the inherent power of attaining to that state of liberation where omniscience and infinite bliss would eternally mark out the destination (moksha). "Thou art thine own master" is a doctrine of supreme potentiality and consolation. I cannot see whether there could be better "grace" or stronger heart many religion. This teaching of the Jain religion must have come to the Indian people as bringing in the freedom of thought even in the field of religion which hitherto had been blocked and monopolised by the Brahmanical priesthood as their special province.

- 7. In ancient India, "whoever desires paradise, should sacrifice" was a common preaching and sacrifices and slaughter in the name of religion were very common. Jainism raised a revolt against this misnomer of a religion popularised by a selfish priestly class, and established equality and sacredness for all lives and in all states. Probably the old ideas had been based on a wrong concept of the soul. The Arvans appear to have believed that after death every soul exists in the same shadowy form in some higher region and the same idea seems to have dominated the ritualistic part of the Vedic religion which preached the performance of Shradha or the offering of oblations to the departed as a primary duty of a house-holder. As Dr. Jacobi concluded one of his learned discussion, " the concept of immortal souls is entirely absent in the Brabmanas and the oldest Upanishads." A clear concept of the Ilva and Aliva was given by Jamism. The Jaines recognised that while jiva was essentially intelligent and free, its contact with matter was responsible for the various bodies that keep it in bondage. The classification of the jivas into ekendriya, dwr-indriya etc. was not easily appreciated by the other religions until modern science demonstrated that even plants have a sensient life resembling our own. Still more astounding is the analytical theory of pudgala or matter existing in atomical state, either badara (gross) or sukhsma (subtle) each occupying some pradesh or space. It is worth a detailed study to compare the modern theories of electrons with the minute classification which this religion formulated long ago.
- 8. To my mand, this scentific and analytical approach to the study and in the propagation of religion was the most significant contribution

which heralded a new era in the field of Indian philosophy. It is indeed a matter of common knowledge that the Jeinas reached a very high sense of perfection in the field of logic by their introduction of the doctrine of Syādvāda: Besides assisting in the development of deductive and inductive thinking, it helped immensely in the cultivation of an impartial and all-tound approach to every object or problem. In fact, Anekantawāda' or the method of all-saded approach was a principle unknown to many other systems. Hegel's idea of the identity of being and non-being comes very near our branch of logic.

- . 9. The singularity of Jainism is to be found yet in another field which has escaped the attention of some Western and Eastern scholars. The rationalistic idealism of the laines existed not only in their metaphysics but also in their ethical teaching. The doctrine of Karma is common to all religions in India but a distinct stamp of scientific and analytical classification is to be found in the Jain interpretation of it. The performance or the omission to perform certain rituals is regarded as a source of Karma amongst the Brahmins The Jams however recognised the responsibility of each being for his or its karma. While other philosophies attributed the various antecedents and accidents of life to a divine power far beyond the control of human vision and thought, Jamism emphasised that the law of cause and effect permeated not only the physical aspect of our existence but also the psychical or mental make-up of all souls. The contact of matter with the soul produces new energies which in relation to their space, duration, intensity and nature produce myriads of changes in the living beings. The characteristic which any being possesses at any given moment is the natural result of the various karmas or energies which are generated by his past and present contact with the atoms of matter. Every moment a person attracts to himself and assimilates different particles or atoms of matter and it is common experience that accumulation of matter means some change. This law of moral causation brings about into existence different waves of feeling, either of sorrow or joy, ment or demerit and the attainment of complete perfection necessarily means a liberation from the foreign matter of karmic atoms It is an imperceptible victory of the Jain doctrine that modern science and rationalism have demonstrated beyond doubt that this explanation offered by Jamism was true and conformable to known theories of acceptable doctrinaire.
- 10. It is common experience that the ideal of original founders often lose their spirit and retain only the form with the progress of times. The selected class which is first insended for sefeguriding the rights of the masses ordinarily appropriates to itself all power and position which such selection brings with it. That is what exactly happened in the case of Brahmins To them was first assigned the spiritual guardinaship of the other three classes: but as times went on, the intellectual field was on much

monoplised by them that the others began to feel that pristocracy in religion created by priests was an artificial and suffocating barrier. The fact that all the Tirthankaras were Kanatriyas by burth and that the religion that they preached threw the portals of religious knowledge and the attainment of spiritual perfection through it open to every soul prespective of its antecedents of birth was really an unexpected revolution in those times. The wave of this religion fostered such enlightenment and change in outlook that all people must have felt a relief from the tyrrany of the priesthood. In fact the movement must have democratised the whole social system and showed to the people that to know it was to study it well and that to live it was not merely to love it as an object of reverence but to regard it as an essential element of life. Historical instances may be quoted from the South to point out that many people from the lower classes felt that Tainism was regarded by them as a Saviour from the thraldrom of priesthood and ritualism, and practised the principles with pride and reverence. I may only draw the attention of inquisitive students to Prof. S. R. Sharma's book on "Jamism and Karnatak Culture" for examples on this point. For a student of Indian Social History, it is alsolutely necessary to note that Jainism brought with it and sowed the seeds of religius toleration to such an extent that for nearly a thousand years after the death of Lord Mahavira the principle of Ahmsa which was another form of universal respect for the life of every living object held sway in alle activities of Kings and rulers in India. We know that all kings that came after the Christian era patronised learning, art, and literature regardless of class and creed.

11 It is unfortunate that this principle of Ahmsa which brought into the Indian life a new spirit of humanism and enhanced respect for all lives was subjected by different writers to unmerited criticism, if not hatred. Till Gandhuir demonstrated that the use of ahinsa as a weapon against an opponent was posssible only amongst those who were great in spirit and moral strength, the Jams were often charged with cowardice and as having brought about the downfall of many empires. Such critics forget that while laying down that the practice of non-killing physically and mentally was an idealism of the highest degree attainable by supremely spiritualised souls. Jamesm did not forget to prescribe a code of conduct for an ordinary householder whose lapses in that field could be excused owing to the disabilities induced by his profession, calling, age or other circumstances. When Mrs. Stevenson characterised the doctrine as "grotesque exaggeration" she was oblivious to the principles that classified a house-holder into different classes or stages according to the standard of his mental make-up. The triumph of Gandhiji was the triumph of Ahinsa, pay of that religion which . preached it as a stepping stone for divine perfection. As Gandhiji often emphasised we should remember that it is this "ahinsa" which has kept the

bauner of Indian life much above the materialistic outlook of the West and has secured an ever green corner for our religion in the hearts of the great.

- 12. Lastly, it is to be noticed that the different philosophies that flourished m our country have emphasized either on the importance of deviction, or conduct or knowledge as the basis of liberation. Jaimsm was singularly vocal in assisting that the right path of liberation lay through a unity of all the three and the non-development of any one of them meant a stop away from the true path of liberation. How true it is to say that a man of devotion, not backed up by right knowledge and right conduct cannot progress beyond the skallow schiment of a showy devotee. It is equally true that knowledge and devotion not strengthened by right conduct have no value in the development of the mind and the soul, since absence of cohesion between the thought and the deed destroys the harmony which would have otherwise developed in such a person.
- 13. These changes in the outlook of human life so profusely and freely preached by Jamism and practised by its followers were not confined to, the field of religion only. The Jains were patrons of great learning and the history of South Indian literature is a history of the power and force which Jam thought wielded for centuries over the minds of writers and readers alike It is impossible to disassociate. religion from the different activities of the mind and the credit of having used religion as a vehicle of higher thought and poetic flights must always go to the Jama whenever the early history of Indian literature comes to be written. It is a boast amongst the critics of modern poetry and art to advocate that love of nature was a new phenomenon infused by the West. Would it be too much to claim that the Jains have always exilibited the highest sense of respect for nature and almost a sort of mystic rapture over the beauties and the serenity of nature by selecting for their holy shrines such hills and sites of luxuriant beauty that sing a song of sustere love and veneration, a song that almost hulls the visitors into devotion by a captivating music of the " Om "?

Here I close my article, but before I do so let me assert once more that it is Jamism that "mangrated the new period of Indian culture which lasted through the middle ages almost down to the present time" and now holds out a hope of future rejuvenation and speniesance in all our life, literature and philosophy.



প্রবাস্ত (কালেক) Fig XII Ksetrapāla, Nemnath Temple, Kārkal. (Copy-right reserved U P. Shah, Esq.)

## श्री. म. महावीर स्मृति ग्रन्थ ।



क्षेत्रपाल, मृहविद्धे Fig XIII Ksetrapāla (Chandranātha Temple,-Moodbidri).

### Kecttapāla In Jain Iconography

BY SHEL UMANA PREMANAND SHAH M. A., BARODA

िपी • डमाराज्य प्रेमानंदर्भ जारने केन्युर्तिन्यस्नियानका विदेश सध्ययम विद्या है। मर्पा रेगमें पर रेजर्रा रण विकास रेणवारची मुर्वि स्थितका परिचय कराते हैं। क्षेत्रका . रश्रद देवता 'हेन्यार ' बरलाता है। गरही मतीम उसरी मान्यता है। वेन शास्त्रीमेंथी क्षेत्र-पारण वर्षन जिल्हा है। नेतान्यरीय ' निर्मादकरिया ' में क्षेत्रवालका वर्ण कृत्य, हेरी होत और मनेकर मुनापुरि निगरे है। ताँ रे होटा और भूगे तथा केन वर्धर होते हैं। काठकी राहाओं पहने और सुदृह िये नेवपर्टन नवतव पुन्ती उने बतावा है। नीचे हाथमें उसक और अक्स क्षिये ह्मपा बासने रामा, मेरिकारि निने होता है। तरिवर मृतिवे दाहिने वार्न पर क्षेत्रपालकी मृति बनाई का है है। मेर "धानारदिवदर" में बीम हाथाबात क्षेत्रपालका सहेता है, बी सर्व पहने रेसर है । ' निर्धाप्रतिका' मेंबंद शनेक हायरेवाला क्षेत्रपाट बतावा है और उसका वर्षन किया । है। माध्यायकर कार्रेड " लगायन " पेथमेंसी एड सन्य प्रकारके क्षेत्रपालका उत्तेय है. जी. येटि-काभोदी भाग पर नेपीने नागता रहता है। दिनम्बर कि सम्प्रदायमंथी क्षेत्रपाल माना जाता है। ' बुद्रमुन्दन ' श्र भू गराभटने इतरा नाल तेराने करवा बताया है। उनके साथे पर विवेनदकी मूर्ति बनी होतां है। एं॰ खादापर शीर सी नेनिन्युतीने अपने प्रतिष्ठा पार्टीमें क्षेत्रबारकी सर्वि सना-नेहा शियान किया है। उसके जनर दोनों द्वार्योंने टाल सलवार श्रीर नीचेंडे दो हार्योंने सहर और उत्ता दिने दिना है। "जिन्ह्यक्रीविध " में उसका रंग कृष्णमीत और उसे नंगा, सर्गाश्यम पहने शीर क्षेत्र क्षा निवास बतावा है। उनके नारी हार्चीमें स्वर्णपात्र, तकवार, सहर कीर हमरू किखे है। सरवरां हे सन्दर्भाध मंदिरमें क्षेत्रपालही एक ऐसी मूर्ति है। (बित्र के १) कारकलंके दिव-न्यरीय नेमिनाथ महिरमेमी क्षेत्रपालको एक मृति मिली है (चित्र नं. २ ) यह सर्वि सथकर सखा-कृतिको है और कमरमें भरी बाधे हुए है। बांधे हार्योमें उसके और अंकुश है। बेप हाथ खेंदित है। मर्जकता और संगर्भ अस्पत्ती रफ़ब्द है। बासर पर फ़्लेफ़ा वाहन संदित है। मर्छे सम्बी है कीर राहाॐ पडने है। स्वालियर रिसायतके गंधावळ स्थानसेमी एक क्षेत्रपाल मर्ति (बली है। यह त्रिभव खटो ई-पैरोमें कुता बना है। सिरपर पंचर्षफण्मंडल बना है। देवगढ हिले के मंदिर नं. १ के सम्मुख स्तंम नं. २ पर अवि सुंदर क्षेत्रपालको मृति मनी हुई है। वह टलितासनमें बैठा है। यह क्षेत्रपालकी सबै प्राचीन उपलब्ध दियम्बर सूर्ति है। सारवाडके जीधपुरस्य पार्खनायके सेताम्बरीय मंदिरमें क्षेत्रवालको मूर्ति दर्शनीय है। जैन उसकी गणना मरव और योगिनियोंमें बस्ते हैं। दिगम्बर प्रंव 'बानिपेडकन ' में क्षेत्रपालके पांच साम (१) विनयसद, (२) वीरमह, (२) मीयमह, (४) भैरव, (५) व्यवस्थित मिळते हैं । इसका साम्य हिन्दुलॉके देवता भरव-वोधिनीसे हैं । क्षेत्रपाधका रूप हिन्द भरव वैक्षा है । सभव है, हिन्द देवताके आधारसे केतिने क्षेत्रपासको मानां हो। (१) किन्तु नैनीमै क्षेत्रपासकी पूजा मानीन कारको प्रचित्र है। -का. प्र. ]

The Ksetrapila is the protecting deny of a Instra or place. Every temperature, the protecting deny and such references are found in Jain Instrature as well. Belief in such deities it found and if oliklores, and the worskip of a isetrapila must be regarded as the common heritage of all the sets; from very early times. Objects of nature—the river, the mountain, the water, the fire, the rain and the phundratorm, the tree or the forest—all were supposed to have a dentile or a preading dery and the kestrapila may be a product of the primitive bluef.

It was, therefore, natural that the human mind first thought of propitiating the lord of the place in which a temple was erected or a rite was being performed <sup>1</sup>

The Svetämbara text Nirvānskahlā says that Ksetrapila bears the - rame place (where he is worshapped ) Black in colour, he looks fierce with crooked teeth; round and taway eyes and clurly (\*\barbara'a') har. Wearing wooden sandals and naked, he wanders at will, carrying the unset (nudgara), the noose and the damaru in the right hands and the dog, the good and the gadshā (\*) in the left one. His image as to be consecrated on the right sade of the Tirthankara, in the north-eastern quarter, with his face turned towards the south.

The Actindinakara, another Svetimbars text, describes it twenty-armed form of the god. In his twenty long hands he carries the sword, the spear, the bow, the arrow, the staff, the trictent, the dise and such other symbols-He wears make ornaments and is said to use the Boo-throne (ambdings)?

 यस्याः क्षेत्रं समाभ्रित्य साधुनिः साध्यते क्रिया । सा केप्रदेवता नित्य भयान्तः सहदायिनी ॥

Ācāradsnakara I p 44

 तथा वेत्रपाल लेत्रानुरुपतामानं द्यामवर्ष वर्षरहरमाइतरिज्ञका विङ्कार्ष्ट्र पाडुकापिरुर्व तम झमलारिष् पट्तुक मुद्दरपत्थ-समस्त्रानिवद्शिक्षपापि सानाकुङ्ग्रिगेडिकायुक्तमासगर्षि श्रीमद्रपत्रती रक्षिणपार्से देशालामतं रिक्रपातासकोन प्रतिप्राचारित ।

Niroänakalıkā, page 38.

उ. धमस्यस्थाः भागस्यस्यस्यस्यस्यस्यस्यस्यस्यस्यस्यस्य अस्यस्यस्य अस्यस्य स्थानस्य स्यानस्य स्थानस्य स्थानस्

क्रॉर्षेण्यविहासकोहासमास्वसमः सेश्रपः॥ *Āट्ठाबदेःnakara*, II, page 181. The Nirvānakalıkā supports this form also as it refers to a many-armed form, black in appearance, and carrying the damaru, the mace, the noose and such other weapons.

The same text further calls hum black, white, golden, grey or tawny in complexion and adds that he wears a paje (matted har) and that ha hair are curiy (terbrar). The snake Vasuki has become has secred thread while the Taksuka Nāga is worn as the gurdle and the Sess as the necklace. Three-god, he covers has body with a lone-skun and sixt on a corpse while the dog serves as his vehicle. The Ksetrapila is surrounded by the eight blairwars-Anande and others-and sixty-four Yoguns. He is known by various well-known epithets such as Kālomagha, Maghanāda, Gravadayana, Khoijaka, Bhina, Gomuhha, Bhunana, Durstavadārapa, Durstarīt, Priyaubara, Pretandiha and the like ?

The Nollayana of Nāmkyacaadra sārī describes a form of Ksetmpāla, farce and maked in appearance, with red sandal marks all over the body and dancing swittly with the jungling of bolls tud to the gurdle. The detty sarred the sword, the shield, the human skall and had the dog as his vähana. This seems to be a four-armed vanerty of the detty.

The Ksetrapāla is known to the Digambara sect as well. Gunabhadra in his Bhat-anapaan preseries off for bathing this detty. The Ksetrapāla Issaid to have the mark of the Jina image on his forchead. But the iconography of this deity in the Digambara traditions is supplied by the authors of

4. ॐ नमी दक्षिणदिभ्यावाशीन-क्षित्रपाञ्चलयुति-सुद्रपाश्चमक्कायनेक्शलातङ्कृतायेक्याशि-काम्यानि क्षेत्रवातस्य स्वादाः।

Niroānakalikā, page 19

5. ॐ हा क्षी झू हो कः त्रसः प्रतिविक्तस्य कृष्णगीरकावनमृत्यस्थित्वर्णाय कावसेन्यस्य स्थापितिदास-बावाद्य-प्रसादित स्वाप्तस्य स्वीप्तस्य स्थाप्तस्य प्रतिविक्तप्तरः वितिविद्याः स्विति प्रवास्त्रस्य विद्यास्य क्षित्रस्य क्षित्रस्य क्षित्रस्य क्षित्रस्य स्वाप्तस्य विद्यास्य क्षाप्तस्य क्षाप्तस्य क्षाप्तस्य स्वाप्तस्य क्षाप्तस्य क

· Acaradmakara, page 181.

- 6 Nalāyana, 8-2 28-33 Mānkyacandra Suri irved in 13th Century V S. Also sae Mantrādhirājakalpa of Sāgaracandra, 3 126 (published in Mantrādhirāja-Cintāmani, ed by Sārābhāi Nawāb) at
- 7. Brhat-snapana of Gunsbhadra, verses 62-64, published in Abhneka-philha-snapana of Zunsbhadra is uncertain but the work seems to have been composed between 1000 and 1200 V. S. Gunsbhadra, the author of Birhatsnapana, florished before Asadhara.

the Prztisthäsaroddbāra (Pandrt Asādhara P, and the Prztisthātalaka (Nem-candra), who say that the Kaetrapāle orrnes the sword and the shield in his two upper hands while the club and the dog are held in the lower ones it may be noted that the Prztisthātalaka assigns to him the south-easite quarter.

Another Digambara form is supplied by the Jainendrayajfavrdhi. Darblue in complexition and naked, Ksetrapäla wears snake ornaments and has three eyes. In his four hands he carries the golden bowl, the sword the club and the damaru.

A stone sculpture in the Chandrankha temple at Müdabidri in the South agrees with this tradition insamuch as the detty carries the damar and the sword in the right upper and lower heads respectively, while showing the club and the bowl in the corresponding lower ones. Ksetrapila here stands on a lotus and wears various ornaments. On the pedestal is carred a figure of his dog vehicle (fig. 1).

A metal image of a Ksetrapāla from the Digambara temple of Neumanda at Kārād is interesting (fig 2). Here the deity is represented ternife in appearance and carries a degger on his girdle. In his two right hands are seen the damars and the noose symbols while, the right upper land probably carried the club, its upper portion being mullitated. The symbol of the right lower hand is indistinct. A make, bood vising over his right shoulder as well as the third eye may be noted. On the pedestal is

इप्तर्पंत्रा व्याविष्यकः स्वेत राह्यपितं

यान सिहम्मे क्रिय भारतमन्त्रेन विभारताम् ।

यानावेदरः क्षित्राह दसस्मारकोत्वरामिकः

रेक्ववर्षसम्बोत्तरिक्ताः के से साहारकारकोत्वरा ॥ ५५ ॥

Pratifikativedahara, page 135.

The printed text of this work is vey corrupt and a scientifically edited text is a long felt need

9. अर्थाप्तेन कद्दिन काक सह सरम्मारकोत ।

वर्षित्रमाहस्मारसम्बन्धित स्क्रकेदर विभारत् ॥

मगुहरावण्डम सामीरावेणकर हेरून रिकारेन प्राथमिष्यम विरोध सिन्द्राकेर्नुस्स्स् ॥ Pratustatulata, pages 115-16. प्राप्तान्याक्ष्मिण्डेरासुक्रमण्डोकाञ्चामः सदा सून्त्री सामार्थिक एते व स्मार्ट विस्तव्यक्तिः स्ट्री: । नमी नागीस्प्राप्तांस्क्या अहिल्ह्याचितः

धिन्द्राहितमेशिनीएक्ट्र्इः हेमं क्रियाक्षेत्रपः ॥ Oriental Mes. Library, Madras, Catalogue XVI. Mes. no. 8755. carred his dog vehicle. Other noteworthy features are the long moustache and the pair of sandals

A third Digamber image of Keetrapäla is obtained from Gandbawal in the Gwalios State. Here the deity is standing in tribbanga with his dog menging from behind his legs Five sanke-hoods over the head of the deity emphasise his association with sankes familiar to the Jain texts referred to above In his right hands, the Keetrapäla here carries the club and the damaru while the left upper one probably carried the snake. The left lower hand is mutilated. "

A more beautiful sculpture of the Ksetrapāla is, however, preserved on a bild no. 2 in front of temple no 1 at Deogarh fort. Here he sits in the latita pose and carries the chain and the mace in his right upper and lower hands respectively while holding a three-hooded snake and the fruit in the corresponding left ones. The dog vehicle is seen near his right leg. It is the earliest representation of a Digambara Ksetrapāla hitherto discovered and is fortungtely well-preserved the

Of the Svetämbara specimens one may be noted here The Pärkvenätha temple in Jodhpur, Marwar, has a sculpture of a Kestrapila enshirmed in one of its niches The deity here carries the danseru and the shield in the right and the left upper hands The right lower holds the sword while the left tower shows the water-pot. The dog is his välana

The above account of Ksetrapila shows that the Janus associate him the Beaucavas and Yoganis both of which conceptions are foreign to Islams. The Actionalmakan prescribes the same prantiples—sudii (consecration rate) for Kestrapila, Bathkanitha, Kapilanitha, Haulunia, Narsamih and such other delries, who are Viraer or delities of a town or a country. O

The Digenbara text Abbissks-krana of unknown authorship gives the following two names of Ksetrapales: Vijayabhadra, Virabhadra, Mambhadra, Bhairana and Aparājuta <sup>14</sup> These as well as the other names cited

एका एका स्वाहा । Abhiicha-pätha-tampraha, pp. 280-81.

<sup>11.</sup> B. C Bhattacharya, Jasa Iconography, plate XI

<sup>12.</sup> A photograph of this figure is being published in my paper on Jama art and Antiquities: North in the new edition of the Cultural Horitage of India.

<sup>13.</sup> केन्द्राच-च्हुकाय-क्ष्मित्राय-हृत्यकारिक्वाविषाञ्चापितदेवपृथितानां एक एव प्रतिष्ठा-प्राचित किंद्र मुहकेमात्रालय यहे कांक्योरक्रमादोनां प्रकार यहकायस्य स्वकार हृत्याः पुरारीकरे गाराविष्ठादोन्तं पुराप्तेवतानं देवपृथितानां देवपृथितानां मृत्या[]) अन्त्रांचा तास्यान्य अतिष्ठार्थं अन्त्राव वायस्यानां स्वाः ।
Activationshare II, page 210.

<sup>14.</sup> ॐ लां को अनस्य विश्वयमद्र-बोरमद्र-मिगमद्र-नेरव-अवराजित-पचलेत्रपालांब जर्म्य

by Actadinakara show how closely the form as well as the worship of the Jain Kestrapila are associated with Handu deittes lake the Bhairavas and Yoginia, Nigas like the Seas and others, and Tajass like Albiniabadar Of these the form of the Kestrapila especially corresponds with the Hindu conception of the Bhairavas, notably the Batula-Bhairava. The worship of Kestrapila is as suggested above, presumably of primitive origin. But the iomography of the Jein Kestrapila is based upon the Saivite Kestrapila and Bhairava.

Worship of the Kaetrapilk in Jainism was popular and pretty old as can be seen by the fact that Jimarabha-sūri notes the existence or images of Kaetrapila, worshipped by the Jains, at Mathurs, Valabhii, Phalodhi and Sripura along with those of Ambiki, Padmäynti and Dharapendra."

### 15. The dhyāna for Vajuka or Bajuka Bhajrava is :---

विकीर्नेटोहितवर्ट त्रिनेत्र रक्तवित्रहम् । वृतं रुपारं पारं च दमदं द्वत दरे. ॥ नानारुपैः पिराचिय नानारुपार्नेन्तम् । वानारुपैः पिराचिय नानारुपार्नेन्तम् । वानारुपै च निर्वानं बटकं मैरवं सन्ने ॥

Vatuka-Bhairava-kalpa, quoted Gopinath Rao, Hindu Iconography, II, 2 appendix, pag

Also see Rapamandana quoted op-cit p 92

16. For the "Safeite detty Ketrapala," by Chinëlherene Chakraverti, see, Indian Historical Quarterly, Vol. IX, pp. 237-243 Also, Gopinach Res, Elements of Hindu Lemography, Vol. II, part 2, pp. 495 of Apatandas-gribyadian, 7.19 13 and 7.29 12.19 prescribe offenning to Keetrapati where he is to be invoked like Ekan or Save.

Viridha-Tirtha-Kalpa, ed. by Muni Jinavijaya, pp. 19, 29, 103, 106.
 Also see, Sopāsanāha-carna, p. 152. Śrāddhapratikramana-sūtravytti, gāthā 47.

# The Tree of Life and other group symbols in Jaina Art.

By ASOKAKUMAR BHATTACHARYA, M. A.

[धी प्रो॰ भशोरुकुमार भट्टानार्यजीने जैन कराका निरोप अध्ययन किया है। इस टेक्समें बापने केन फलागत सांकेतिक चिन्होंका सुंदर विवेचन किया है। आप लिखते हैं कि हिन्दू, मौद थीर जैन क्ला विशानमें सीयनास सकेतका विश्लेषन अन्य चिन्होंके अध्ययनमें उपयोगी है। त्रिश्न चिन्ह निरोह जैनोंका नहीं है। बौद लार शैनोंनेनी यह मिलता है। मोहनजीवरोके परा-तल्पोंमी इसके दर्शन होते हैं। कडफिस हि॰ के शैव सिक्कों परमी त्रिस्ड बता हवा था। कैन करामें त्रिश्रुख एक दिक्षाल देवताका चिन्द माना गया है। त्रिश्रुखकी मान्यता जैन और थीडाँके निकट एक पवित्र वस्त रही है और बनोंके अमृतिमय धार्मिक मान्यताका मूल आधारमी ! ककावी टीलांसे प्राप्त जिनमूर्तिके आसनमें सम्मत्व त्रिशक पर धर्मचक अंक्टित है। बौद्धोंके निकटमी धर्मचक मान्य है। भारतीय कला विज्ञानका सभी सम्प्रदावींने समान उन्योग किया है। भारतमें कलाकी साम्प्रदायिक रूप प्राप्त नहीं था । त्रिश्रक या त्रिश्ल चिन्ह जैन कलामें सम्यव्हर्शन-सम्यव्हात-सम्बन्धारित्रस्य रत्न त्रय धर्मका योवक है। बौदोंमें इसका भाव बुद्ध-धर्म-समसे है। ॐ जैत र्थममें पांच कक्षरों अ-आ-ट-क-म से बना, जो 'पवर्रमेद्या ' के शापक है। चक्र वैष्णव महमें मीं मान्य है। जैन केखक टक्टर फेरूने शासनदेवता चकेचरीके परिकरमेंनी धर्मचकका होना भावस्थक बताया है। चक्रवतीके रलोमेंनी एक चक्र रत होता है। कंक्राकी टीका सहराके क्रवाण-कालके जन आयागपटोंने बर्सचक आदित है। जैनोंने ब्लडमंगळद्वय विशेष महत्वपूर्ण है, जो वींथैकरकी मुर्तिगोंके साथ होते हैं। वर्दमान सारके 'सानार दिनकर' में इनका वर्णन सिखता है। अष्टमंत्रस द्रव्योमें पहला दर्पन है। इससे भाव यह है कि जितेन्द्रका व्यवसी मक्तके इदयमें दर्गणवार मतिविभियत होगवा है। बुसरा चिन्ह सहासन है जिससे स्पष्ट है कि भक्त जिरेन्द्र-चरणाँ, की निकटना पा रहा है। तीसरा चिन्ह बर्दमान सन्पुट,इए बाहका बोतक है कि जिनेन्द्र सहाग भीरको छत्रछावामें मस्त्रज्ञा सीमान्य प्रस्तृतित हो रहा है। बीवा विन्ह पूर्णकरुवा है, को यह मण्ड करता है कि त्रिजोकमें किनेन्द्रही सर्वेच्छापुरक हैं । हिन्दू धर्मोमेंसी बळरा मान्य हैं । धळश विनेन्द्रका प्रतीक है-इसोलिये उस पर दो नेत्र बनावेका रिवास है। शिवके सागरमध्य प्रसंगमेंनी कट्या मिलता है ! संसब है जैनोने बढ़ांसे इसे किया हो । ( प्रो॰ सा॰ को वह घ्यानमें रखनेको वात है कि जैन अर्फ़्स अष्टमबळ दृश्य बकांत्रम चैरवोंमेंनी गाने हैं । सत्तव्य वे जैनकी निजी बस्त् ठहरते हैं। --सं• ) पानवा चिन्ह श्रीवास है जो रेखाइन द्वारा चंद्वर्वकी सुमनाकार बताया बाता है।' ' धुगनका सेत सीर पवित्ररूप ठीकही केवस्त्रानका चीतक है। वैष्णवॉर्मेसी यह विष्णुमृर्विका चिन्ह माना गवा हैं। छठा चिन्ह मीनवुगलका है। मोहनवोडरोके,मीन लोगॉका कुल, चिन्हमी मीनका या। वहाके ज्योतिपवकर्मेनी मीन वना हुसा है। मोहनगेडरोड़े लोग मीनको ईश्वर मान कर पूजते थे | मोनाक्षी औरत देवता शिवका रूप था, ऐसा माना गया है। कामदेवका सन्वन्यमी मीनसे रुपरान्त कालमें स्थापा गया है। विश्वका मन्यावदार प्रसिद्ध है। स्थन और उत्पतिके सकेत रूपमेंनी मीटकी सान्यता कोगोंमें है। बंगाकमें तबवध और बरको धरमें इसतेही डायमें

मछली थमा देखे हैं। इलोराके चित्रणमॅमी मीच देखनेको मिलती ह-वहाँ हिबर्सिमें उनका सम्बन्ध विठाया है। 'सहाभारत ' में मतस्वराज और मतस्ययदा सहावतीको मीन-कृषिसे जन्मा लिखा है। ' हरिवंश ' मेंमी ऐसी कथायें हैं। द्रीपदी स्तयंवरमें मीनाझ-वेधवका उद्धेख है। ( समव है कि इन शासीय रहेसोंमें मीनसे भाव मीन जातिके मानवास हो। स॰ ) जैन तीर्थकराँकी मूर्तियाँ पर विन्हु रखनेको प्रया प्रचलित होने पर प्रापदंतका चिन्हु मरूर (मल्ली ) का रक्खा गया। तीर्घकरकी माता जो स्वप्न देखती हैं उसमें मीनयगळ सकत और सम्रोदेहे सकेत रूपमें होता है) बौदोंकोसी मीन चिन्ह मान्य है। यह कालके याद तक मीन चिन्ह प्रचलित रहा है। इस चिन्हका जैन क्षये महत्वपूर्ण है। जैन कहते हैं कि मीनलक्षणपुष्त कामदेव किनेन्द्रसे हार कर उनकी कर्णमें भागवा है। सातवा चिन्द स्वस्तिका है। प्राचीन काउसे स्वास्तेकाको मान्यता विसव्यापी रही है। वेत दृष्टिसे खरितका शान्ति और समृदिका शमिक्ट हे । यसको अन्यतम खुटाईमेमी खरितका मिला ,जिससे सुमेर लोगोंका सम्पर्क मारत एव बन्य आयदेशोंसे स्पष्ट है। लंडिगिरिको हार्यामुकार भी स्वास्तिका वना हुआ है। दुसरीसे तांसरी शताब्दि ईरवी पूर्वके सिक्कों परमी स्वास्तिका विन्ह मिलता है। कोसम, अवंदी और तक्षशिजासे ऐसे सिक्के मिले हैं। जन छोग स्वस्तिकाका विमीप क्षपनी सैदान्तिक मान्यताओंको क्ष्स्यकर करते हैं । स्वरितकाका चारों वाहें वार गतिको निर्देशक हैं जिनमें संसारी जीव अमण करता हैं। दोन बिन्द रानत्रय धर्मके बोतक हैं खीर अर्द्धवन्द्राकार विन्द निर्बाणका सुचक है। अतिम चिन्ह नन्द्यावर्त है जो जिनेन्द्रके वैसवको बताता है। -का प्र.]

In Buddhism as well as in orthodox Brahminism the tree of life has occupied a definite place as a significant product of the speculations about life and its relations. A consideration of the symbolic forms for the representation in art of this conception is surely a point which one cannot afford to miss in evaluating the place of symbolism in art forms, whether of the Hindu, the Budhhist or the Jain. The representations in symbols of the head and feet of the Jewelled tree of life at Sanchi and those of the fiery pillars at Ammotic are associated with the more widespread symbolism of the Trisala in Buddhism. But we should bear in mind that the symbol of Trisula is not exclusively found in Jainism and Buddhism but that its significance can be traced further back to a still older tradition. The three aspects of Agni Vaisvanara have been metamorphosed into this three-pronged symbol of a Trisūla. We know the association in later Saivism of the Trisūla with Siva himself.3 This latter association can be traced to a very early tradition, the art-forms from the early seat of religious art, Mathura, bearing unmistakable witness to it. Even still earlier, in the Pre-historic civilisation of Mahenjodaro, the beginnings of this association can be clearly recognised.

<sup>1.</sup> Arch. Survey, Reports for W. Indiz, Vol. V p. 12, fig. 7.

<sup>2.</sup> Ibid fig. 6

<sup>3.</sup> The Ellora Cave temple images of Siva can be cited as an instance in point of fig 3, pl XXX, Arch. Survey Reports, for W India, Vol. V

<sup>4</sup> Mohenjodaram Marshall, pp 55 ff

The Saiya coins of Kadphises II and the Saiva seal from Sirkaps are some of the earliest representations of this association of the Trisula with the Saiva cult The Trisula in Jama art stands for one of the early symbols of a Lord of the Quarters. In texts, relating to religious and secular architecture, it is prescribed that on the land selected for the construction of a palace, a Kurmasila is to be placed, as a matter more of religious necessity than anything else.7 This prescription is followed in also the later texts of the Jams. The Vatthusara-payarapam following this tradition lays down the same formulae with regard to the establishment of Kurmssila. On the eight sides of this are to be placed the eight symbols for the Dikpalas in the eight or more properly nine khurzsila, one being placed just beneath the Kurmasila. The symbol there used for the eighth Lord of the Quarters is the Trisula placed on the Sanbhagmi slab of stone. Here Trisunia symbolises the Tantric character of Isana, the eighth Lord of the Quarters. 10 It really signifies and makes clear one fact, namely, that the idea of a Triad that is all sacred to Buddhism and Jamesm in the formation of the Triratna and which dates as early as most probably the Kusana period, was one that formed one of the fundamental principles in aniconic religious attitude of the Jain. Attention may in this connection be drawn to a find from the Kankali Tilla'at Mathura " On the front of the pedestal of this image of a Juna is the figure of a wheel placed on a tridefit carved in rehef, being

<sup>5</sup> Arch. Survey of India, Ann Report for 1914-15, p 51, pl. XXIV.

al. The association of Triville with the Sava cult, is however, not universit; the use of Triville with the Souting lanner is also not with in connection with royal signs which are purely secular in significance—A. K. Committee and the Committee of the Commi

<sup>7</sup> Vide, Ksirārnava, attributed to Viśwakarmā.

<sup>8.</sup> Paddham gaddavivaram jalam tam aha Kakkaram tam Kunaba, Kurumanivesam attham Khurassilā tayanu Sutta vibā III 2

Also of The description of a Kürmasıla ın the Prasadamandana of Sütra Dhava-Mandana—Ardhangulo bhavat kürma eka haste Suralaya '

Archängulät tato Vridhib köryö tithi körä vadhih ''
Ekstrimsat Karöntamca tadarchä vidhirisyave '
Tatordhäpi, satärodhäntam kuryädarigulamtänatah
Caturtthäm sädhikä jyesthä kanisthä hinayogatah.

<sup>-</sup> quoted in Vathusarapayaranam (Ed. by B. Jam ) P 103.

<sup>9</sup> Ksirārnava of Viśwakarmā

<sup>10.</sup> Nirvānakalikā (Ed. by M. B. Jhaveri ) p. 30.

<sup>11.</sup> J. Ph. Vogel : Catalogue of the Archaeological Museum at Mathura, p. 67 Image  $N_0$  B-5

worshipped by a group of monks (?). This indeed bears a close relationship with the Buddhist art of representing the wheel or the Dharmacakta which in early sculpture was a substitute for the Lord himself. Indeed to quote Buhler, " the early art of the Jams did not differ materially from that of the Buddhists. Indeed, art was never communal. Both sects used the same ornaments, the same artistic motives and the same sacred symbols, differences occurring chiefly in minor points only. The cause of this agreement is in all probability not that adherents of one sect imitated those of the other, but the both drew on the national art of India and employed the same artists." 12 The tri-ratna symbol, in Jainism represents the three-fold character of the perfects, viz , Knowledge, Faith and Conduct. This idea of a triad which in Buddhism took the form of three Jewels, viz., Buddha, Dharma and Sangha was represented sometimes by the trilateral figure or trikona which according to Beal was used to denote the embodied form of the Tathagata' or sometimes by the trilateral symbol 2-u-m 13 It must be mentioned here that the Om in Jainism does not consist of the three syllabus a-u-m but rather of five viz , a-a-u-m representing the five 'worthy' personages or 'Parmeshthis' to whom homane is offered at the beginning of any undertaking or worship. In Brahmanism too, the mystic symbol Om is sometimes represented in art as consisting of the five fold divinities of Brahma, Vishnu, etc., as in a very late picture from Baroda 14 The tri-ratus symbol m many of its varieties in Buddhism is available from the Buddhist sites of Taxila and round about from early Kusana period.15

The consideration of the above piece of sculpture from the Kanlish That Mathurd also leads us most consistently to the estimation of the place of the Cokra set he symbol for the Low which found conspicuous favour eath early as well as medieval Buddhism. Chra as the symbol or Rôpe of the Vaisnava recongraphy beginning from that of the Lord Vissus Himself is as early a tradition as to be traced in the very oldest of the Punchmarked come duting from the 7th Century B. C. The Cakra associated with the trintina symbols is not peculiarly Jaim. It is also found in the Tanlia art of the far pre-christian era where it is undicolvedly Buddhistic. It is there

Epigraphia Indica II P 322.

<sup>13</sup> For a fuller discourse on these symbols, side A Getty, Gods of Northern Buddhism p 197 ff.

<sup>14</sup> Annual Report, Deptt. of Archaelogy, Baroda, 1938-39, No. 99.

<sup>15</sup> Arch Survey of India, Annual report for 1916-17 Fig No. 75

<sup>16</sup> The Trirates in Jamism, it must be stated consists of Jilana, Daráana and Catura, and probably it was Jilana or knowledge par excellence, the knowledge of the acryptures not excluded that is the Dharma in essence. The Cakra in air represents this Jilana.

tepresented symbolically in association with the Trident or Tri-ratus symbols. The Buddha's hand touches the wheel of Law which is placed not the tri-ratus symbol flanked on two sides by a deer each depicting the preaching of the first Sermon at the DEER Park. In late period probably such symbols came to transgress their limits of antirors sectamens. For the Jaina writer Thakur Feru mentions that goddess Cakreśvari's parakara is not complete without a Dharmacakra flanked by stags being shown on the front ince of the pechastis. \*\*I\* Attention may also be drawn to the Cokra-ratus which is sturbuted to a cakravartus as his symbol as well as wespon. \*\*I\* The representation of the Cokra mine art can be traced as early as the first few contunies near the beginning of the Christian era. The rotive tablets, the Ayūgatas, belonging to the Kusšna period and uncarthed from the Kanklit Tills at Mathuri contain the figure of Cakra and the elephant placed on two figures placed on two pilars of the Persepolutan type on either side of a seated Jina at the centre.\*\*

A consideration of the Astamangales will not be out of place here. The Astamaples are a kind of device in figures which are to be drawn before the Tirthankari images or for the matter of that, in connection with any suspicious undertaking such as the study of the exciptives, etc. The kind of hereglyphic art that is associated with the representations of this kind is not, however, of any particular religious sect, Drahmanic, Boddhist, and Jains, but must be studied in the light of the peculiar senses in which they were taken by each sect. The overbulary and the forms were equally accessible to all the sects the difference lay only in interpretation. The Actradinkaria of Varidhamian-stur records to some extent the significance of these eight kinds of the suspicious marks.

The Mirror (darpana) which forms the first of the group symbolizes the facts of the pious devotics standing very near the ideal of the Tirthankara. In fact, what the mirror, signifies to the fact of a pious inquirer after Truth flourishing in a blessed region after having practised penance and performed

<sup>17</sup> Arch, Survey of India, Ann Report for 1937-88 Fig No. 984.

<sup>18.</sup> Cf. Cakkadhari garudankā Tassāhe dhammacakka ubhaydaam?

harmajuam rumeniyam gaddiyamajihammi Jinseniham "— II 28. Vathusirnayaranam (Ed by B Jan). Here the symbol of dharmacolar as to be placed on the pederal at its centre. The Parkiara is not complete without it. The goddess Chirchward yearnamily a Skenndevi of the first Jins is also attributed here with the Chira symbol in her upper two innais (Chirchward and Chira and Chira and Chira when the chira symbol in her upper two innais (Chira and Chira and Chir

<sup>19</sup> Vide, Jinacitra-kalpadruma, pl. XCVI, fig. 278.

<sup>.20.</sup> A. K. Coomaraswamy-History of Indian and Indonesian Art, p. 37, pl. XIX figs 71 & 72

pious deeds in the shape of charity and service to Brahmins:etc., in his endeayour for self-illumination.<sup>21</sup>

The second symbol of the Astannapala group, the [Rhodrásana is to be drawn in order to show the devotees near approach to the pair of feet of the Lord. This second symbol practically is an extension of the first from an ideological point of view Bhadrásana is to be represented as the pitha on which is to be placed the feet of the Thrishanar. "In this term close partially to the mode of representing piduhas in place of the Lord. The Lord's presence was felt through the piduhas. Attention may also be drawn to the tradition of representing Ysunpadas, Daddahapada et.e."

The third symbol in the group is the sordhamana Sampata. This symbolises the favour of Lord Mahävira through whose grace the devotes (bhavyajana) gets piety, fame, influence, greatness, prosperity, learning, peace and fulfilment of all desures. The Varihamana Sampata, therefore, is the embodiment of all the booms confensible by the Lord Himself.<sup>28</sup>

The full Jar (pūrna Kakāa) which forms the fourth symbol in the Aştamingkilla group symbolises the facts of the Lord being the fulfiller of all wants in the three worlds. This symbol of a pārp kalada is common to Hindusm as well. That the Lord bere is identified with the Kalafa is quite clear from the representation of the kalafa which is attributed, in ambropomphic analogy, with a pair of eyes. According to Jaina conception, the Lord Jina (Tirthankara) is said to flourish in all his aspects and with all glory in the three worlds like [a full ] ar distributing favour and blessings all around 2 Indeed, the Kalafa thus regard as symbolic of all fulfilment, originated from the ocean m course of the "Great Churning" and contained

- 21 Ātmilolas idhāna janopi sakalstibram tapo gussaram dānam, brahmeparoplāra Lāranam kurven pansphūrjati soyam yatra sakbena rājati sa vai tirhbādupasyāgrata, nimeyah parmārtho vittirodureh sajjiāmibhirdarpanam-Ācārdinkara of Vardhamāna sūri pp pp 197-198
- 22 Jinendrapādaih patipūjyapisthaih atiprabhāvairapi sanikitem Bhadrāsanam bhadrakaram Jinendrapuro likhen Mangalsatiprayogam". — Ibid.
  - nam bhadrakaram Jinendrapuro likhen Mangalsatiprayogam ". Ibid.

    23 A. K. Coomarswamy—History of Indian and Indonesian Art p. 44.
- 24 Punyam Yaśah samudayah prabhutā mahatvam, / Sanbhāgyadhi vinayaśarma manorathassa // Vardhanta era Jimanāyaha te prasādāt / tad Vardhmānayuga sampuţamādadhānah // Ācāradinahara, loc cit

In fact Lord does not confer any boons on suybody as He is beyond destret. But succe by worshopping the Lord, the devotree relates and realises the characteristics of his own soul, he acquires pinaya, which sawrish him good fortune, the Lord a said, being an indirect cause, to confer that fortune on the devotee, though he gains it by his own good deforts — Ed.

25 Viśwatraja ca swakulo Jineśo vyakhyāyate Śrikalaśńyamānah - Atotra pūrņama kalaśam likhitvā Jinārcanākarmakytārithayāmah - Ibid. all the divinities.<sup>38</sup> The Kumble, therefore, is co-eval with the Highest Divinities we can conceive of and has an origin as sucred and ancient as the semantice of the Gods an Hindua mythology. It seems, a destinct borrowing from Brimanism and is another of clear agas of dependance on the Hindu system of thought and ideology. (1)

The next symbol, fifth in the list, coming under the same group is the Srioutas symbol. It is a geometrical pattern of a four petalled flower, the breath Series gramped at right angles. The choice for flower in very significant here. The purity and whiteness of a flower is designed to represent the pure knowledge, the Kenda Jithan of the Lord which he holds in his beart within. "This Streatts it may be noted here is common to Vaisnava and Jiana tions where in the former it is a symbol of Varioute images. The Articutas is a lumar symbol eccording to a Brahmanneal Tradition. The Srioutas symbol set the crumencal mark representing gens on the hreast of Vipun is said, in Brahmanneal conception, to stand for the Moon while the Kausubina tends for the Si

A pair of fish is the next to come in the list under consideration. The insignal of the Fish formed the distinctive characteristic of the Minas of the Mohenjo-Daro peoples. Whether as one of the night forms of Sira, the Fish Was one of the eight constillations of the Mahenjodro Zodine, Indeed, one of the most peoples, forms of God win the Mahenjo derro-peoples was the fish.<sup>30</sup>

- 26. Ders-dinava samvädo mathysmäne mahodadhan / Utpenno sanahiskumbhan Vasumi vidin-karab // tat to'ge saraderis Samtani saraderis samistata // twayi tashanah bhiliban tway penahi petashania // invaream on peväsitusan vasmutusanea penajapata // Adaytakin pahishasara waten derik sapatika // tway tushania balata yatah kimapinlapataki // tway tushania balata samtah kimaba palabharam // twadisakamalteras bhalta-maktu palabharam // tushinabamalteras bhalta-maktu palabharam samtaha // samtaharamalteras bhalta-maktu palabharam // samtaharamalteras bhalta-maktu palabharam // samtaharamalteras bhalta-maktu palabharam // samtaharamalteras bhalta-maktu palabharamalteras bhalta-maktu palabharamalteras
  - 27. Cf. Antah paramayidasın yadduğti Jinüdünüthə hidayətya '
    tacchirirətsa vyöjät prekatibütən bohirrəmde ''
    —Acütadinəkara loc. cit
- Varāh-Purāns ch 31, v 16—(Ed. P. Tarkaratna)
   Maheyambhūtamātā te kantha tisthatu sarvadā ' Srīvatsa-kaustubhanceman candrādityacchalena ha ''
- 29. Marshall, Sir John, Mahenjo-daro inscription No 214 " The Supreme Being of the Fish God (18) in front ".

One of the inscriptions excavated out of Mahenjodaro to has a representation of a very large sized ram with the head of a fish bearing horns on both sides. An, the Mahenjodaroan God, is called 'fish-eyed'. The connection of the Fish-eyed An, of Mahento-Daro with the Pauranic Siva has already been established and the Fish forms one of the connecting links between them 31 The later texts like Kālikā Purāna states that the Cupid (Kāms) became devoted to Siva after being restored to life so much so that he installed the image of Siva in his Fish-form.22 Studied in the light of the pauranic conception of the Fish-Form of Lord Visnu, in which He appeared in one his ten Avataras, the Fish-ideology seems to have inspired the Pauranic seers with a sense of reverence for the symbol as embodying the idea of beauty and creation. With the idea of creation and abundance in view the fish is also associated with the Mother-Goddess. Indeed, such a figure has been actually excavated out of the ruins at Rairh in Jaipur State." The modern practice in Hindu homes, specially in Bengal and some other places,34 is to put a fish in the hands of a newly wedded bride on her first arrival at the place of her husband, perhaps symbolising the idea of fertility and abundance of the household. In so remote an age as that of the Mahenjo-Daro, specific symbolism of fertility had been conveyed by the fish in that the "Spraig Fish" of one of the inscriptions of the Indus Valley civilisation has been interpreted as standing for the Spring God. 35

In the Guptu age, among the paintings at Ellora, there is a curious conposition of two fishes above the stem of an inverted lotus touching each other
at their mouths. An emblem of a Linga surmounted by two others is "placed
in between the two fishes. This is clearly a mode of representing the other
tradition of fertility as perhaps organisting in the third millientim before
Christ in the Indus Valley civilisation. In the age of the epic beginning
toughly from the 4th, Century a c the fish played a very important part in
the life of the Indian peoples. The story of king Matsya in the Mahibharat
has it that the king was born along with Matsyagandha Sutyawat from the
womb of a fish. "The Hartisman's currobursts the above stories along with a

<sup>30</sup> Ibid No 42

<sup>31</sup> A C. Karmarkar—Annals of the Bhandarkar Oriental Research Institute, Vol XXIV p 191 ff—" The Fish in Indian Foll-lore".

<sup>32</sup> Kalıkā Purāna, Ch. 82, Vs 50-52

<sup>33</sup> Excavations at Rairh Archaelogical Department, Jaipur, pp. 28-9

<sup>34</sup> The custom prevails among some southern peoples c. g, the Holeyaras of Canara that the newly wedded couple is taken to a river and made to catch fish with the wedding mat worse by budes, signifying the fertility of the couple-See A K. Karmarkar—The Fish in Indian Poli-Jore, Annais, B O R I, Joe III.

<sup>35</sup> Heras : Mahen jo-Daro, the people and the land ( Indian Culture, III )

<sup>36</sup> Hariyansa 1, 32 91-93

number of others. The piercing of the eye of the fish in the Swayambara ceremony of Draupadi is a prominent episode in the great Drama of the Kurubattle. The Jaina images of Tirthankaras came to be associated each with an emblem at a late stage of their development. The images of the ninth Tirthankara Puspdanta has the insignia of a Makar or a fish The fourteen dreams of Jina-mothers include a pond with playing fish in it, signifying creation, freedom, and prospersty. In Buddhism, too, the artists' eve did not leave the fish out in their search for artforms. A Buddhist votive tablet of soapstone from Taxila belonging to the 1st century a D. has the figure of a fish embossed on it along with a number of other aupicious symbols, such as the blowing couch etc. This shows how the Buddhists took the piscal symbol. as very sacred at so remote an age as the 1st Centy, of the Christian era. It is indeed, worthy of note that the same avagosta contains a figure of Swastika on the right hand side with its outer arms turned to the right, Although exactly there is nothing to prove the Buddhist affiliation. of the find under discussion, we have reasons to believe in consideration of the associate objects from Talkian where the present avagepata, was found, that it is a Buddhist votive tablet. Indeed in some of the ether tablets of offering (votive) attributed to the Buddhists and excavated out of Taxihan sites we have definite and conclusive evidence of the traces of a pair of fish as a sacred symbol. In the terracotta votive tablet just referred to there is a pair of fish on its left corner at the bottom surmounted by the figure of a lady dressed in flowing robes in the fashion of the Indo-Greeks with both hands raised upward as if holding the jar-like substance above head. The foliage ornamentation, the shape and conception of the sar ( purnakalasa ) at the centre on the above together with the peculiar dress of the female figure on the out border speak of the Kusana period of the tablet, when it seems, the fish motif continued to be used on votive tablets and other objects down up to the Gupta and the post-Gupta era. In the recent excavations at Nandangarh we have the alternation of fish designs on's not-shere interspersed with a figure resembling a Cakra. The composition, if could be found in entirety, might well have established the popular acceptance of the piscal symbology in the late Gupta Period. The Jain significance for this symbol is very important. It represents the fact of the defeat of the Cupid before the Lord The pairs of Fish which represents the Cognisance for Cupid on his banner is shown to be serving the Lord in humble submission 27

Tadvanöhyapañeaśara ketanahhāva kalpatam Kartum mudha bhuvananātha nijāparādham / Sevām tanote puratastava mīnsyugmam Srāddhaih puro vilskhitoru nijānga yuktyā //

The seventh symbol, the Swastika, in the Astmangala group has very wide application in art is of a very ancient tradition in the history of world thought. Among the symbols bearing a hoary antiquity the symbol of svastikā finds a conspicuous place. It is the most 'philosophically Scientific' of all of them, as also the most comprehensive. The entire 'theory of creative evolution is summarised, as is said, in the few lines represented by it. From the universal principles of god-head or cosmeotheogony down to anthropogony or the principle underlying human forms of the deities, from the indivisible unknown Parabrahman to the humble moneron of common materialistic Science, it represents but one simple summary of them all. This is why Swastika, in whatever form or design it may be, is present as a mystic symbol in almost all the ancient nations of the world. The lines represented in the combination are those of the 'Worker's Hammers' of the Chaldean Book of Numbers 20 The sparks coming out from the strikes of these Hammers form the nucleus of the worlds themselves 'The Jain interpretation of the svastika as given in the Acaradinakara is but quite simple. According to that text the symbol being only an auspicious mark is to be drawn in front of the Lord as signifying peace and prosperity that reigned on earth on the eye of the birth of the Tirthankara 25 The discovery of the Swastika in the lowest stratum at Susa suggests the connecting link between the Sumerian and the other Western Asiatic countries and the Indian or the Arean This is in fact one of those 'Constituent elements' in Indian art that are not peculiarly Indian but properly speaking, found in common with many of the countries in Western Asia 40 In the Hathigumpha caves at Khandagiri this Swastikā symbol has been found to exist as early as the first Cent. A. D. Numistratic evidence too points to the same conclusion that along with other symbols like the wheel, taurine etc , the Swastika was used as a Coin mark on the early comages, from the 2nd. and the 3rd. Cent. B. C. An anonymous coin from Kosama and another from Avanti and a third from Taxilata show this symbol. The Swastika along with the Taurine etc., is thus very ancient Peculiarly to Jain ideology it has a meaning of its own. The 'Sathia' as it is called in modern Guzrati, is the most important of all

<sup>38</sup> Compare in this connection the hammers of Viswaharman of Hindu mythology, who comes nearest to the conception in the Chaldean civilisation.

<sup>39</sup> Cf. Svastiküngagananāga vistepesuditam Jinavarodayo Ksanāt / Svastikam taddnumānato Jinasyāgrato budhajanairvitikhyahe // —Ācāradnisara, loc. cit.

<sup>40</sup> A. K. Coomstswamy, History of Indian and Indonesian Art p 13.

<sup>41.</sup> V. A Smith—Catalogue of the coins in the Indian Museum, Calcutta, Vol I (London) 1906, p. 155, pl XX, fi 5

<sup>42</sup> Ibid p. 153, pl XX, fig 2, and p 156 Pl. XX fig. 6.

the cight ampicious marks of the group. This alone sometimes represent the eatine group and is shown as such on the temples, before the images and at the beginning of all assipious ceremoness. The most comprehensive manning put to the Swastifis and the figures of three dots above surmounted by a creating with a dot above as that the four arms of the Swastifis represent the Gatt or state in which a from may be born as eitheria decuses no faell limitable or of heaven (dreads) a man (minsays) or a beast (tiyrafic), the three luttle dats or heaps symbolisming the street faceth of right knowledge, right faith and right conduct, which enables a man to reach Mothus represented by the sign of the creation and the down it.

The last but not the least is the Nacapinera's belonging to the Attenuights group. The figure is a geometrical derive like the Swastkis but shows a more developed stage of the six and is clearly of a deeper significance than the formation of this device in six and suchability a very late, at least far later than the Swastkis it is double lined figure retangular in shape and the lines are inter-woven, so to say, as to form a nun-conset figure. The Actionalizate replanes the symbols is singulying the fact of the devotee of the Jun being the recipient of all sacred treasures that remain glowing it his service through the grace of the Lord-3.

"The whole capital and canopy of Jain pillars are a wonder of light, clegent, highly decorated stone work, and nothing can surpass the stately grace of these beautiful pillars, whose proportions and adaptations to surrounding section; are always perfect, and whose richness of decoration never offends."

-Wathouse. .

<sup>43.</sup> Tvatsevalānām Jinanāthaduksu sarvēsu sarve nudhayat sphuranti Atuskaturdhā navakonanandyšvartah satām vartayatām dulhāni —Ācāradinakara, loc. cit.

## विश्वभूति २० महावीरको ज्ञानसाधना ।

### (थी॰ सुरेन्द्रसागरजी, 'प्रचंडिया '।)

वार्छ अर्कसा च्यों प्रसर प्रतापसे चढता सध्यान्हको है ! दसो विधि महाचीरजी ज्ञान दुद्धित्रौयें वीर्य वरू विक्रम

समेतसे शैशवको पार कर तरुग-अरुग कान्ति-मान तेतमान-ओजमान प्रमादान सुक्रमार हो चले वयस्क थे !

सुख-श्री देखनेको छोचन समीके सदा रहते डालाबित वे !

किन्तु महाबीरजीकी गति विधि विचित्र यी ! उन्होंने निज सुक्ष्म दृष्टिसे देखा समाजकी!

सुना निरीष्ट पशुऑकी बाबाजको ! दीन-दीन देखे अन ! देखा उन्होंने था — नित बाँखाँ

हे नरसेघ ! देखा उन्होंने या — निज ऑडॉसे जड़द-रोध !!

नर्व-मध नाँब-पाखाँसे मन्नु-घार दुर चली ! समकी आधात हुआ ! हो गया हदय दयासे परिपूर्ण ! छोड दिया राज पाठ ! छोडे जयतीके ठाठ ! वैसव विलास छोडा, समतासे बन्धन तोडा

सोचा यह न्यर्थ जंजाल !

लात मार दी थी उस ऐसी विमृतिमें ! तीस वरसकी यौदनमयी आयुमें बाल ब्रह्मचारी कर्मवीर मार्रावत

महाबीर !

कानकी पिपासा हित घूनें वन-वन ! व्याकुळ रहे क्षन क्षा !! ' केवल सज्ञान हिता !!! केवल-स्तान हिता !!! कंचन-सी काम को

वपके दन्ध-दाहमें होम क्ष्त क्रालिया प्रभूत पृत ! सञ्चान स्रोत हो गया प्रसूत !! कोकहित कामनासे फैळाने मन्य मादनाको

, सर्वं प्रयस उनहीं प्रवीर जीने — " विष्ठुल अचल " से प्रसारित किया ं

> दिग्य शान ! उसी दिनसे प्रारम किया करना जग-कल्यान ! !

### मगवान्-महावीर-स्मृति-ग्रंथ; ५

# जैन समाज और इतिहास!



JAINA COMMUNITY AND HISTORY.



प्राचीन पुल्पोंके गुलांको कौन कह सकता यहां ? सम्पूर्ण सागर नीर यों घट मध्य रह सकता कहां ? है जगठ अबनी ऋणी उनके बिपुल वपकारका। उनने पढ़ा था पाठ नित उपकारका उपकारका॥

एस कारु सर्व समाज जाके रुदि बन्यम मुक्त थे, फरुणा तथा निष्पञ्चतासे सर्वेया संयुक्त थे। निज बन्युक्षेके प्रांत करहें मनमें न किंपित हेव था, ऐसी समाजोंसे कभी पाता न कोई क्षेत्र था।

—जैस भारती ।



## जैन धर्म और समाज।

(हे० थी॰ हॉ॰ ए. एस. स्पाध्याय, एस. ए., दी. हिट्.)

कैनवर्ग प्रचानतः एक भारतीय वर्ग रहा है और देशकी शंमाने वाहर इक्का प्रधार नगण माथ ही है। उन १९४१ ई० की जनवंगता के अनुशार जैनियोंको रुपया १९४९,२८६ है, जो भारत की करणस्मा की हुंस, देशों कम है। उनके हिरायन, योगायन, उच्चा स्थानकराती हुस्य के अपन स्थानीय भेद हैं, किरमी एक छनुरायके रूपमें उनमें धार्मिक एकता है। विकेश स्वान चार्मिक शुरूतिके क्रमान, पार्च, व महाचेर आर्थिको ने मिल्यूके उत्पाना करते हैं, उनका विशेष वनकाम है, और ने विषय नीति नियम और धार्मिक किमालोंका सामस्य करते हैं। भारतको प्राचीन शोक्किक रूपा, चार्यिक एंटाविस विवेशीका एक माननीय भारत्य रहा है। भारतको प्राचीन शोक्किक रूपा चार्यिक एंटाविस विवेशीका एक माननीय भारत्य रहा है। भारतको प्रचार सामानिक वास खार्मिक एंटाविस किमाले उत्पान मोरि की कार्य है। उनके सामानिक कार्य वासा शिक्किक सामानिक सामके प्रचार करता है।

कैनसं सत्तव प्राचीन है। वर्तमान काट चहारियत वीर्यक्षांत्रे तीर्थ-कालमं विमाधित होता है। यिन्तु इराज मानवत में दिशा दुर्ता क्षान साम्या हो विकास काट बातवा प्राचीन है। यिन्तु इराज मानवत में दिशा दुर्ता क्षान काट साम्या हो विकास विकास हो। बाहरते वीर्यक्ष मीतीनाम बीज्याक काट में हुते। वर्षित होती वीर्यकर वृद्धिता काटके हैं। वनके दोनों वीर्यकर वृद्धिता काटके हैं। वरके दोनों वीर्यकर वृद्धिता काटके हैं। वरके दोनों वीर्यकर वृद्धिता काटके हैं। वरके दोनों वीर्यकर वृद्धिता काटके हैं। है। वरके दोनों वीर्यकर व्यवक्षान व्यवक्षात काटके विकास काटकों काटकों वर्षान काटकों काटकों वर्षान काटकों वर्षान काटकों वर्षान काटकों वर्षान काटकों काटकों

रेप में तीर्थकर वर्षमान (महानोर) पारुनायले कुछ बढान्टियों बार हुने । वह कुण्डमार वैगाडी (आजकल बसाद, पटनासे २७ मीलनर दूर) के निकट ५९९ ई० प्० मे जन्मे ये । उनके

पिता विदार्थ वहाँके राजा ये और उनकी माता त्रियता किन्हादे राजवशकी राजकुमारी थी। महा-बीर स्वामीके विवाहके वारोमें मत्मेद हैं | एक मान्यता है कि वह आजन्म खबिवाहित रहे | हुसी मान्वता है कि उनका बबोदासे विवाह हुवा और उनसे प्रियदर्शना प्रतीमी हुई । उन्होंने भगवान पार्श्वनायका अनुकरण करते हुदे पोर तपश्चरण किया और उपसर्गों द्वारा अनेक कह सहै ! ध्यान हारा उन्होंने केवल शान प्राप्त किया | स्वयं वह शामिक जीवन की प्रतिमार्ती ही थे और उन्होंने समारके कहाँसे मुक्ति पानेके लिए घर्मका मार्ग बताते हुवे असग कियाया । जीवमात्रकी रखाकोई। सन्दा धर्म बताया और बताया कि स्सारिक इंग्ल स्वय अपनेही कर्मोंका कर है । सर: मोस माहिके लिए कमोंका नाम आवश्यक है। वे पूर्वी भारतके राज्य धरानोंसे सम्बंधित ये | कार: उच्च ,तवा निम्न दोनों वर्षोर्ने उनकी मान्यता हुई। उनके विद्यान्त सार्वमीमिक थे और -उनके तर्क, व्हर-बुद्धि, बास्तविक्ता, और बौद्धिक सममाव पर, अवस्थित है । अतः इसमें आरूचर्यका कोई कारण .नहीं है कि उनका शिष्यसपुदाव, (सापु, आर्थिकार्ये, शावक, व शाविकार्ये) वडाही सुसगडित गा। निरन्तर तीस वर्ष तक उन्होंने विहार किया और अन्तम ५२७ ई॰ पू॰ को पावा जि॰ पटनार्म इस नश्रर शरीरसे ७२ वर्षकी आयुर्गे मुक्ति पाई । उनके निर्वाणोगलक्षमें मलकी और लिन्छिन .राजधरानों ने दीपावडी मनाई जो कि व्यावतक मनाई बाता है । भगवान महादीरके समयमें भारत वर्षके इतिहासमें महान वार्मिक कान्ति हुई । उनके समकातीन सद तथा गौधाल सरह वार्मिक गुरू थे 1 महातमा बुदकी तरह मगवान महावीरको एकके पत्चात दूसरे गुरूकी भूरण नहीं छेती पडी । उन्होंने पार्सनाथके धर्म पर, जो कि उस समयमी तुसरादित था, आचरण किया और उसका प्रचार भी किया । उन्होंने एक देशानिक वर्ग तथा दर्शनही अपने पश्चात नहीं छोडा बरत एक अस्यत सुरुगंडित सामु तथा अन्य रहस्य सद (समाद ) को जन्म दिया कि जिसने उनके तथा उनके परचातके शिष्पोंकी शिक्षाका असरशः पाडन तथा अनुकरण किया ।

चैन वर्गने प्रतिवार्ध्य वर्गन बन्ने स्वयं हान है। महावार स्वातिक सरवार चैन वर्गने मेहन नदे २ व्यावार्ध्य वर्गने क्या और निम्बार, वर्गने , वालेक स्वरं महारावार्ध्य करावर्ध्य के निला। असर एक्स प्रमाद परिवार न त्रिक्त मारक स्वात् । असर एक्स प्रमाद परिवार न त्रिक्त मारक स्वात् । असर प्रमाद है कि मत्याह कावर्ष्य असरे विष्ण मतकले साथ दिएएको विद्यार कर सेने वीरा मारको हैं त्रिक्त व स्वेतार्थ्य कावर्ष्य असरे विष्ण मतकले साथ दिएएको विद्यार कर सेने वीरा मारको हैं त्रिक्त व स्वेतार्थ्य कावर्ष्य कर सेने विद्यार्थ कर सेने

नाइकांके कठिन राज्यस्य तथा पवित्र बोक्दने छांदधी राजाजों, प्रांनियों, अधियों, व्यां प्रांची, तथा करवाम स्थापांकी को करानी ओर सोड्य किया, जो की कैसी रोजर। दांकिय देखा प्रस्तादानें राज्यपते ही तरी चरर कोड़ धायक ही कहा कंपनांत्रुपारी हो तथे। दिखके प्राप्त कर्पन पाइना तथा राष्ट्रकर राज्यधारी केंद्र मांकेत प्रस्ताव केंद्रपति क्या किया होता है। हो कठ था। नान्यकेट के कुछ राष्ट्रकर वंधीन राजा केंद्रपति हर कुर्तुवारी दे और तराने हराय में.शिस तथा साहित्यकी जो महान रचनाएँ हुईं वे वडी हो महत्वपूर्ण है। इस काटमें वीरतेन, क्लिकेन, गुणमद्र, शास्त्रदादन, महावीराचार्य, पुण्यदर, माल्लिकेन, सोमदेव, पण्य आदि महाच विदान व अबि हुए कि जिनकी रचनाएँ विदत्ता तथा साहित क्षेत्रमें अदितीय हैं। यह सस्कृत, गकुत, अपन्नश, और कन्नड साहित्य और गायित, व्याकरण, तत्र खादि शिक्षाके विमार्गीमें श्रदा महत्वपूर्ण त्यान रखती हैं । राष्ट्रकृट नरेश अमोचवर्ष (ई. स्.,८१५-८७७) जिनसेनके अक्त ये थीर माध्यम होता है कि उन्होंने अपने जीवनके अवने जेनवर्षको स्वीकार किया था। वे खुद क्तवी और सक्ततके प्रवक्ती रहे हैं । विजयनगर क्षाप्राध्यके नष्ट हो जाने परमी अप्रेजी राज्य होंने तक दक्षिण में कुछ छोटे छोटे राजा जैनवर्मक अनुवाई रहे हें । गुजरातमें बानिक व्यापारी वर्षके करणही नैनमसेका प्रसार अधिक हुना । परन्तु गुजरातके चालुक्य वसी राजाओं विभेषतः विदरान र इमारपालके समयमें ही जैस धर्मकी विशेष उन्नीत हुई और उन्हेंकि समय वैतियोने गुजरावमें भाभी महार साहित्यक तथा शिलक्का सम्बद्धी रचनाए की हैं | वैतियोकी इन रचनाओंके कारण री पुजरातको व्याव भी एक महत्वका स्थान प्राप्त है । हेमचन्द्राचार्य आदि को गुनरातको शाहित्य काका विशेष गौरव प्राप्त हैं । मुस्तिमं शानकों के समदमें कैन मन्दिर नष्ट भ्रष्ट किए गए परन्तु किसी वहीं सरवामें नहीं । जैनाचाबाँने सरितमधासकों परभी लपना प्रभाव दमा हिया था। अकदर में जेनाचार्य होर बिजव को ' तबसुगुरू 'की उपाधी प्रदान की और प्रमूर्वन प्रदेश समय जहाँ जहाँ केंन रहते हों यहाँ जीव-चथ का निवेध कर दिया । देहकी और अहमदायादके कुछ धनिक म्यापारी देशोने अपनी विश्वात काराश्चि तथा न्यापारी सम्बेवीके कारण सुगळ दूरनारमें म<sub>र्व</sub>लपूर्ण स्थान शत किया या और समस्य समी सुगलशास्त्रांसे उन्हें ऋमान मिले । रावधुवानासे अनेक जैन मत्री वेथा सेनापति हुए हें जिन्सें 'भामाशह <sup>क</sup>ा साम प्रसिद्ध हैं। अवसी दहाँ जैन वहीं सख्याने हैं। और एक महत्वपूर्ण स्थान रखते हैं | ईस्ट इंडिया कम्पनीके समयमें मी जनतरेट, सिंधी आदि वैन रेउ हुए सो राजाके कोमाध्यक्षके नाते वहे प्रमावधाठी ये ।

कार वा प्राप्त नीमांत वानां रचनां वीनमंत वामांत पर वार्षिक वानात्वारां के कार्याक वार्षिक वानात्वारां वार्षिक विकास करते हुं की हूं कि वुक्तरें वार्ष मिन्द्र, मुन्तिसंके निवास वार्षात वाद्यावरा वार्षातां के स्वतंत्र वह वार्षातां वार्षा

यह शिल्पकलके उत्हर उदाहरण हैं । मृतवदी, कारकल, बराल, बेलगीड के मन्दिर, सर्गंत चुकरिक्त हैं, और एक महत्वपूर्ण तथा शान्त स्थान पर वने हवे हैं । आबू और पार्शतानाके क्यम-मेरके जिनालय कलाके साहितीय उदाहरण हैं। वह बनवान निर्माताओंकी वार्मिक सुरूपि हवा विस्पकारोंकी महान योज्यताके जीवित उदाहरण हैं । इनमेंसे कुछ मन्दिर इतने मनोह हैं कि उनमें पहुँचतेही मनुष्य साँसारिक चिन्तायाँको मुठ बाते हैं । बीढोकी तरह जीनवींकेमी स्तूप होते थे। मयुराके सत्रप तथा क्रवान कालके स्तुप सो प्रतिद ई ही । तीर्यकर तथा केवलीबाँके चरण निर्दे की पूजा जैनी करते आवे हैं और पार्खनाय पहाडी समोट शिखर पर यह विशेषतः पारे जावे हैं। दिसम्बर मुर्तियों नम होती है और मुर्ति निर्माण कलाके उत्कृष्ट उदाहरण है। अवणवेत्योव्में वाहुबद्धिकी मृति ५७ फीट खेंची हैं । एक पर्वत पर एकड्डी दिलाको काट कर बनाई गई हे और दशकी राताब्दीकी है । यह समारके अदमुत अवदोवोंमें से हैं । तस्तरमात्की रातान्दिरोंमें कारक तया वेन्द्रमे इनकी नवळ की गईं। म्वादिवर राज्यमें बहवानीम इनकेमी कंची वृषम वीर्यकी मृर्वि हैं। लेकिन उत्तर शिलकरा तथा महान् विचारशीयतामें वेदगोरूकी यह समानता नहीं हर क्लों l बुन्देल सप्टमें ११ वीं १२ वीं सतान्दी, तथा ग्वालियरमें १५ वीं के भग्नावरेण हैं। निर्माण कठाकी अन्य कृतियाँ मानस्थम हैं जो जैन मन्दिरीके सम्मूल बनाय नाते थे। यह दक्षिण भारतमें विशेषतः पाये वाले हें । राजधनानामें विजार का बैन स्तम्म ५० फीट केंचा है और करन तथा शिस्पकारीका उस्तर अवशेष हैं। जैन सन्दिर तथा स्तप एक सन्य देशिकॉणरे भी महत्वके हैं । इनएर मिले हुवे शिकालेल जैनियोंके वार्मिक इतिहासही नहीं बरन् मारतके इतिहासके व्यिमी सहायङ सिद्ध हुए हें और क्षपने समझातीन इतिहासको बताते हैं ।

नेतानास्तिक पाक चाहिल इनकहे जिए समय तथा अवकास था। नदाः करहीने चाहिल स्वनार्मे बहान पाम दिवा है। किसी लिश्य भाषा को करहीने नहीं करावा । वर्षमान्यते, वर्षमान्यते वर्षमान्यते वर्षमान्यते वर्षमान्यते । वर्षमान्यते । वर्षमान्यते । वर्षमान्यते । वर्षमान्यते वर्षमान्यते । वर्षमान्यते । वर्षमान्यते । वर्षमान्यते वर्षमान्यते । वर्षमान्यते वर्षमान्यते । वर्षम

द्दाना चाहित्त कृतने हुना तो इन्हें किए प्रंस कंप्युसनमंत्री आवश्यकता स्वामानिक थी। , प्रत्येक वेत सामेदर तथा मजरें वाल मन्यार मिन्नते हैं। उन्हीं कंप्युसनमंत्री कीतर्रोक्त वाहित्यार्थ मिन्नता है। पटम, कैन्नतार तथा मृबदरीके कंप्युसन्त दूसरी राष्ट्रीय मित्ते हैं। इनने हुमें वेपे-इतिक आत होचा है। यह प्राचीन रचनार्य, वर्ष तथा दर्शकके विद्यानोंके, किए महीही नहस्ता पहुँचाती है।

जैन दर्शनको अन्तिम छस्त वोवका ससारते मुक्ति प्राप्त करना है। 'सत्' सरपाद मन

प्रेम क्या खंख हैं। यह जातार है और प्रकार, अनन्य गुण व पर्याप है। जीव व अवांव दो त्राम मेर हैं। अवीवने द्वाहण, बाँग, अवांग, आन्नाव व नाल मेर है। इस प्रकार प्रकार पर्याप है। काराना नारण जीव व द्वाहण (वर्म) अपना, आन्नाव व नाल मेर है। इस तन्नांने इस समय बना उससे प्रीक्त प्रार्थ "करने कि विद्यापना पर वार्तिभाग्न कंग है। वार्त तन्नांने हम कार्य प्रकार केता है कि उसका निकार तर्मन अपनीत समाम दर्मन, जान, चरित्र। तमाम्य अद्धा होरोदी को आंत होता है कर सम्मयान है। जान (वार्तिमा) प्रमास व रहेश पर वह है तथा हमाम व नग द्वारा होता है। अनेशानाव है। जानां (वार्तिमा) प्रमास व पर वार्तिमा वार्त

वैनक्षमिँ ईस्वरके कंतेलवादको कोई स्थान वहीं है। वैनावर्ष ईस्वरका वर्ष हुकामा करता हैं। दीवेंकर र अन्य विद्व बीच ईस्वर हैं। वैनी इनकी बढी मक्तिनवर्ष पूरा करते हैं। वैनी क्ष्मियी इस्क स्वर्ट हैं स्वितिक वर गोवधानांकर एक आलामी उच्च रहाते परिचापन हैं। जैनकी क्षिता है कि अपने कंपनी प्रांतिक विद्य स्वरही कर्मीका धर करना होगा। वैनक्षमैं व्यवान, पीर क्षा सामितानी वर्जीक्ष वर्ष है।

जान कन कुछ कारागेंद्र बेनी हिन्दू कहाजों हैं, बेचे धर्म करेवा ने लहंत हैं। उत्तरीय मारतकी बुंछ बावियों मिल्दू में बेन दोनोंही बनोंके अनुवायी हैं, उनमें रास्तर बैदाहिक वन्यपमी होते हैं। समस्त मारतकी की होनेके बारत जनके दीविदानां मार बुंडाक्क हिन्दूहाँका प्रभाव पता है। मारतके सावका कार्यमें वैभियोंने तम माने मारा विवार है। चान कि दोनोंने हक्क धनिकार का आनारानोंनी कि कार्यमी मेंग नहीं की है। बहु। कहा हिन्दूने वास्त्यें एक बर्म निवेधने हैं थीर हक्का बने मारावीय मार्ही है, वहा तक 'किर ' किर ' तहां वह दा सकते। वनकी बारावी हमक चरकृति व को है।

वैगी बेदीको नहीं मानों, उनके बचने स्ववंत्र वर्ष झाब हैं। आवण बुजारंगाँका समान, विश्वंत्रमा प्रमें साधिक किया-कमी, हिन्दू इराण रूपा उनके वर्षन, देशों देखा, वैदिक दया पौरा- कि क्षेत्रमाद, बखरार बाद, हमारिमें के सिवाय नहीं करते। अद्वर्धनायोंने अनेक रखते पर सभी आधोचना को है। यदि बीतिएक बाद वार्मिक कियानाय व मानावारोंमें हिन्दुकारि गानावार हैं है। यदि बीतिएक बाद वार्मिक कियानाय व मानावारोंमें हिन्दुकारि गानावार है है। यदि बीतिएक वार्मिक कियानाय व सामावारोंमें हिन्दुकारि गानावार है है। कारा वहिंदुकारि गानावार है है। कारा प्रमान प्रवाद है। वैतियों के प्रथम और स्थाप है भी स्थाप है किया है। वित्यों के प्रथम स्थाप है भी स्थाप के स्थाप है किया स्थाप है। अपने हमार स्थाप होता है। स्थाप स्थापनि नहीं सरह उनके द्यार्ग निक मान कार्य, व इर्टक व बार्गिए समारी उनका मुक्सी निवारोंग्य है। अपने इपक इतिहास वित्यों किया किया की स्थाप के स्थापन स्थापन किया किया की स्थापन स्थापन किया किया स्थापन स्थापन किया किया स्थापन स्थापन किया स्थापन स्थापन

मारतीय जीवन पर जैन प्रभाव वह तह रहिमोचर होता है। नदीन वैद्यानिक प्रणामीरे पुतन, उसके लिए सन्दिरोंका निर्माण, धर्मधास्त्रवें तथा गोधासाओंकी स्थापना, विश्वास पुस्तकारणें का संचानन, निर्धनोंको असादि विदरण, आदि जैनियोंकी मध्य विशेषतार्ये हैं। जैनेदर अधिकार्ये इन्हींका अनुकरण करते हैं। अहिंसा सिद्धान्यके प्रतिपादनमें बेन व बौद्धधर्मही सुस्प हैं और शैद-वर्मकी अपेक्षा जैतियोंनेही इस पर अधिक सकाराने आवरण किया है। जैस सुनि अनुकरणीर जीवन व्यतीय करते हैं ! साक्षात दयाकी प्रतिमा बने हवे उन्होंने समस्त मारतमें विचरण किया और अपनी अर्डिसासे, अर्जन इत्रक व राजाओंको समान रूपमें प्रधावित किया है। अर्डिसा पर आनरण का विदान्त प्राय. ठीक नहीं वसकागा है। पूर्व व्यक्तिंश तो रहत्यायी साधके साकागका निष्म है। गृहस्पत्ने लिए उसकी गोम्यता और पदके अनुसार सरल रूपमें, साचरण करनेका कपन है चैन राजाओं व उनके सैतिकोंको अपने समात व देखकी रक्षार्थ वट करनेकी जनहां है। दक्षिण भारतके कुछ रावा महान योदा होते हुवेभी बहेही चार्मिक प्रशृतिके क्षेत्रमी हुवे हैं। सनुदाय स्पर्म केरी पूर्ण बाकाहारी हैं और वहाँ २ वह अधिक सख्यामे हें वहाँ उन्होंने अपने पडीहियाँ परमी क्यना प्रभाव डाला है। उतके सन्पर्ण साहित्य तथा शिक्षाकॉर्मे पश्चवदका तिवेच किया गया है। वर्ष-मान समर्थे विभिन्न भागोंके दैनियोंने देवी देवताओंके सम्मुख पश्चाहर रोड़नेका प्रयत्न किया है और वह इसमें सपलमी हुवे हैं ! वैनावायोंने पशुओंको आकृतिया दता कर उनकी वरित्र देने देक निवेष किया है न्वॉकि यह पशुपषका सकस्य प्रसट करता है। जैन साहित्यमे पौराणिङ क्याँने, संवित कहानियाँ, महाबरे, तथा चारित्र सम्बधी-आदेश आहि समी जीवमात्रके प्रति हिंसाका निपेष करते हैं। अन्य भारतीय वर्षोमेमी सहिंचाका कथन है परन्त जैन वर्मके समान नहीं। जैनवर्षेत्र तो यह आधारमृत अंग है और उसमें इतका अमबद बर्धन है। जैनियोंको अन्य अर्धावस्रीमर्पीते अनेक कष्ट दिये हैं और उन पर महान अत्याचारमी हुने हैं; परन्तु वह इतिहाससे सिद्ध है कि शासन शक्ति होते हएमी जैनियोंने जैनेहर समाज पर कमीमी खत्याचार नहीं किए।

महामा गामी वर्तमात बुगके छाठे महार जाहिंगके प्रतिवाहक ये रहल्यु जनते हिर्माणीय गामा रूपन मामित प्रयोग नेत्रामधीही जाहिक है। जनके कुछ विद्यान केत्रयंक्ति वाक्रीमें वर्ति गामा रूपन मामित प्रयोग हिर्माण उन्होंने क्ष्मानुकार (कालकुतर) प्रतिवाहित किए हैं और वर्तमान वावास्त्रण उन शाक्रीमें (क्ष्मान उन्होंने क्षमानुकार) हिन्द है। वैतानाएं गामित कार्योग माहिकारी शाक्षेत्र होते प्रतिवाह के, परंतु उनके विद्युद सम्मातिक रहिकोपनी वार्तिक शेनके वाहर माहिकारे विद्यानीय प्रयोग करोजी कोई स्वावस्थानांत्री नहीं भागित कार्यान वार्तिक क्षार्यकार कार्यक मानि प्रताम मामित कार्यकार कार्यक्रिक सिने उन्हाल, वन शामारणके समन्ति क्षार्यकार कार्यक्रिक प्राण्योग होते कार्यकार कार्यक्रिक सिने उन्हाल, वन शामारणके समन्ति कार्यकार कार्यक्रिक प्राण्या मामित कार्यकार कार्यकार

सक्षेत्रमें जेनवर्ग ऑहर जैनियाँका यह वर्णन हैं । पाटकाँको इसके बारा सनके विवयमें विधेष जानोकी प्रेमा मिलेशी।

# वे वर्द्धमान्! वे मार्तिमान् वरदान, उन्हें शत्-शत् प्रणाम

' तन्मय,' शुद्धारिया

महिराकी मादक गण्य कि व्याँ वट आशी सहसा निश्चिमों, हरिपाठी रहा नहीं दिकती त्याँ पिषि-विवसा-सी सरसाँसें, त्याँहीं युद्ध तो क्या, मावक्केमों ज्ञान न वर पहिल्ल रहते, अनिम सर जाते थे निर्मोह, मितिकट न यर पहिल्ल कहते;

यहाँ की रूटि मुक्त प्रचलित क्या मगर-नगर क्या प्रास-प्रास ! ये वर्दमान ! ये मृतिमान् वरदान, उन्हें शत्-शत् प्रणाम !

सन्दिर स्थापन से छाते थे, मट सानी सदिराज्यदी थे, संदा भी उनकी पत्र, जिन्तु स्वसुन ये नूर्त प्रकल ही थे, स्वयप्पद पत्रा मा अकाबाद, रुक्कुत सर्वात साथ थी, दिस प्रामिक मुलबर देखों, हेल रही स्युक्ती छावा थी, प्रमुख्यमें विषया जिल्ला मिल और और स्थापका याम ! में वर्षामा ने में महिलाब प्रदास, कर्ने सान्य प्रमास !

वीरे अवारके तमण पृष्टि ताता करती है बठवपको, माहुकता क्टू सामती है पीणार्क मोहक, मुद्द स्वस्के, प्राप्टी दस माम कीरियाज कर से क्षेत्रीय उन्युक्ते, उस पुरु पुरुक्ती जी निर्माय कोहा देता उस अब पुरुषे, सायाहर करते ही करते जनताने मीशिक सुय-साम [ वे पद्देना ! वे मुहिमान सुनम, कर्म कर सुका कामा !

शासित प्रापंना हुई ही फिर करनती त्यार इण्डनसुर्थे, सरनीम ओई हरूक थारा ही शिराडाके पावन दर्शे, विद्यार्थे हुए किवार्थ करण, दुर-पाली त्यारी हुत ठठे, पशु-पुरुष् प्राम नारी-पहुले व्याह्य-विश्वयंते सुन ठठे, तेळींके गाँदित देहिन पा किया सन्तर्भ रूप नाथा ! व बदसान ! व बुक्तिमा क्यारा, वर्जी धर-वस्तर-गाथा!

भागवने अपने मानसङ्गे, मानसिने माडुक हारों पर, भागाके दिशित पात्र परित सामार्थित वरनवार्यते पर, भागाके हारित पात्र परित सामार्थित वरनवार्यते परिता, मान्तीं क्यं दिग्लेग वी कीं, आपोर्से चर विकास दिखा; स्वार दो चेत्रत, क्योंसी, वर्ग्यमार्गाई इकाक कराम ! वे बद्देशान | वे मृतिताल बदरान, कर्ने सारश्या कराम,

धरतीने भूप पाँवडोंसे, अभिनन्दन करनेकी ठानी, थपलक, सस्मित, कुछ विस्तृतसा रह गया सागरीका पानी, ऋतुपति वसन्तमी रूढ़ न सके, आही तो नए मृति रतिसे, पत्नियाँ अचानक होटों पर वैंगली घर पूछ दर्श पतिसे ---

' किसके स्वायतको भारत सात सन रही प्रराटन प्रकृति बाम ! ' वे वर्दमान ! वे मूर्तिमान् वरदान, उन्हें शत्-शत् प्रणाम !

बीगा, दुन्दुभी, सुदृष्ट्राँकी सम्मिलित सरस्वतिके स्वरमें, श्चम चैत्र त्रयोदशके इस दिन त्रिशठाके कोमलतम करमें, सगवान वीरने प्रथम बार निज नेत्र खोल करवट-सी ली. हिंसा नागिनि छुद्धार रही किस और, कि व्यों आहट-सी ली.

तब देख न पाचा था कोई. यहाप्ति हुई थी झणिक स्थाम ! वे वर्दमान ! वे मृतिवान् वरदान, उन्हें शत्-शत्-प्रणाम !

क्रमशः वयस्क फिर वीर हुए राजसी सुलोकी श्रेपा पर, औ चीरे-धीरे पाँच रखा मौबनकी दगमन नैया पर. यत संस्कार वश किन्त भीत्र ही समझ गए वे यह सौद्य पछ भरमी विश्वसनीय नहीं, यह अन्त कर चुकी कितनोंका

निर्वेष्ठा असंयमकी टूटी पतवार न देगी यहाँ काम ! वे वर्डमान ! वे मर्तिवान बरदान, उन्हें शत-शत-श्रणाम !

आखिर वैमवको छात मार चल दिए चीर सन्यासी बन, साधना अनेको वर्षो तक साधी फिर विर्जन-वासी बन. पुरतन परिवार-शीति बंधन, सब तोडे क्यों स्खा तुमही, नीवनके मोग दिखे उनको वैसे समुख्यताके मणही: ज्यों प्राम देहको छोड चले जाते, त्यों वे भी राज-घाम ! वे वर्दमान ! वे सर्विवान बरदान. उन्हें शत-शत-प्रणाम !

अनवस्त तपस्या कर फिर जब केवलझान कर लिया प्राप्त. हो गयी सबी की आत्मा तब जगके क्रग-क्रगमें सतन व्याप्त: विद्रोह पताका फहरा दी फिर उन अबके प्रासादों गर. विनकी नीवें थीं सधीं हुई संस्वि-श्रीदनकी साधीं परः विनमें भानवको सानवता मुस्डित थी अपना हृदय यास ! वे बर्दमान् ! वे मर्तिमान् वरदान्, उन्हें शत्-शत्-प्रणाम !

ेंसेकि प्रमञ्जनके सम्मुख बमती न स्ताओंकी सती, झोंकोंसे होड व छे पातीं स्नेह दीपकोंकी बाती, वैसेही उनकी वाणीके पावन, पर प्रवल प्रहारोंसे, सायल हिसामी द्वार गई, बैसे वहु बुद्-बुद् ज्वारों से ! इस टटा घराके अधरापर बर्पा शात का पुण्य-धास !

हे वर्दमान् ! वे मूर्तिमान् धस्दान, उन्हें शत्-शत्-प्रणाम !

### भ॰ महावीरकी महिला समाजको देन ।

(डे॰ "स्वदंत्र "स्रत)

म॰ महाबीर तिन्हें कि विश्वय कहा बाता है, विनक्ते हारा अधिवादित उत्तरेशोंकी श्वाम वर्षेचे वही भावसका है। व उठ परिस्ताति वेदा हुई थे वब कि इन्हार्स वर्षका नाम अंक्कारमें किए हुआ था, मान, मध्य, दम, पार्वद, लाएँ, करात बादि थार अहतिया अपना प्रावच रोजये हुई थीं। मानक अपनी पारचतित मोहितियां हारा कोक कुळावीही आनन्य मान रहे थे। वस्तु मिली श्री टक्के ब्लामाकी विश्वय आर्थित हो हिते हुई वर्षोंकी नाईदी पंचाम हो रहे थे। उत्तरेश स्वामके विश्वय आर्थित है। उत्तरेश पर चर्चार्स्त नोर उत्तर मान परि था। जावल परिन अस्तरेकी हमातक वेदीवों ना स्वा था।

उड रामको महिना समारके प्रतिमाँ स्वार्थी दुरस्वर्थन स्वार क्षत्राचार किने ये | उनके किने महिनमें पर वारको दाह मोरको सामग्री कर्ना हुई यी | वर्ष स्वानों इसमें स्वीनकेमी विस्तरार किसा बता या। बात्रारको वर्ष कोलोंको मी हुए और मोरम पंछारे यो। राखा उदस्त वीर प्रयोक्ते करने हुए सामित्रके क्षित हुने हुने

मंत्रेडी बाततो वह थी डि ब्यारी एसीमी ठोन इस्टेड दे देवे वे जोर उंधमें इस समर्थे दे 1 वित्रीयो वर देवर " वह विद्यान का उठ उपन पर्गत भ्यार 'या। वह दुनिवर मन्तर स्वार विद्यान का उठ उपन पर्गत भ्यार 'या। वह दुनिवर मन्तर वस तरी उनालने प्रति अनिकर्त मी विद्यान का उठ उपन विद्यान का विद्यान का

पेटीई। कार्यभावी पारिश्वादिक्तं आवके ठीक २५४६ वर्ष हूं मा अदार्थरका कमा हुआ या [वर्ष क्रि कि फिक्सेंच वालाहिक स्तव्य करकार कोंको टर्मामीसर अमाया वासे | द्वित्य-मोकोंकों कर विशेष प्रात्त प्रत्येम बोचे शिक्के द्वारा वे अवकार और अंकाश्चर्म शेषियान कर्षे दक्की इंट मुम्प मुक्कीरी शिक्षक कर दर्ज कर्मामा मांचरर काराया वा क्षे |

ंग्रेस मानात शीरते तत्काठीत नारी गीरित्यविका खद्ममा निजा वो उनका इटर क्रवारत हे पिषळ'उदा। वो नारी अपने सतील' द्वारा दुनियामार्केका माथा जपने चर्लामें कुकती रही, वो नारी माने उत्कृष्ट' चारित द्वारा स्टॉलोमी चनित करती रही, वो नारी राज्य स्वास्त्रन द्वारा

<sup>े</sup> सीता. २. सतीचना. ३. सिडिना

प्रवाक्तं रहा करतो रही, वो वारी मानव<sup>8</sup> समावक्तं मानाईके किये करना बकिदान करती रही, वो गारी वान्ते श्रीकरणी आमुक्त<sup>8</sup> द्वारा व्यक्तिवारिके दोठ राष्ट्रे करती रही, वो वारी दरावरके अपने धार्मिक श्रीकर प्राप्त करती रही, वो वारी पति देशके द्वारा अपने कुटी परिक्को कामदेद बचावें रही, वारी मारी समावके प्रति द्वार स्वाधिकोंका यह निन्य बर्तन । बह्दा श्रीकृष्टार्थ अपने वार्षिकारिके पुत होकर तारकी वीचन विवादी रहें, वहा बुक्क श्रीकार्य कर के अधिक श्रुक्त हु स्वकंत किये दस्ता समान देशते रहें, वह बुक्क बहारिय हो हो कहा । इक्कस्थ म० सहावीर वाट ब्रह्मवर्रिय हैं। इस्तिय कि उन्हें कामपीक्षके विवाद काली वो करना थी।

भगवाम तीर महिका समाजके हृदसमें उस समानाधिकारको शरिता बहाना चाहते ये जोकि उन्हें महति हारा प्रश्च थी। वार्मिक प्रय तो खुडे शब्दीमें कहते हैं:— स्ट्रीहाल खण्यवा, बंदस्त तीचेहत तदा।

गुणाः पूजास्थानं, गुणिपु लिंगं व च वयः ॥

अर्थात्—बाक्त की नाहे जो हो, उच्छे कुमही पूजने बोग्य होते है उचका हम या उचकी अनत्या नहीं। महा क्ष्म बहावीर अपनी ३० वर्षकी खदस्थाने क्ष्मा कर ४२ वर्षकी अवस्या उच्छे यानी कुठ १२ वर्ष तक मीनारस्यामेंही साथकके रुप्ते रहे थे।

बन आप आहरामें क्षीशाची नगरी आने वन एक चन्दमानासती महिकको मोकि अलग-पारियों हारा दवार्स गर्द थी, निरुक्त गीक बहनेके छिट हुक्तिन स्पेक्त अकारके प्रद्यन रहे थे। विकड़े बीवनका सूत्र पूरा "दावी" अपनीमें था, यो बेतकारेने पत्नी हुई अपनी मीकि मीनव बिद्या रेसकेने किसे राजाबित नगी हुई यो उन्हीं चंदानाक आपने उद्धास्त्रर संपद्ध 'हुई रित गरिकी बागनद दिलावा भा। दाजीवाय का अन्त किया था।

उन्होंने बतलाया था कि पुरसंकों माति किया बनावरके वार्तिक व्यक्तिकार मातकर वार्ती हैं। वो व्यक्तिस पुरस्कों मात्र है, गाँ ने सकते हैं बही व्यक्तिस किसती हैं। इच्छोंकी न्याति किया आविका हो तकते हैं दया आवक्तिके तव्य नतात्र सक्ती हैं। वे वार्तिक प्रसंकों का का कर सकते हैं, उन्हें यह अधिकार मात्र है। यदि पुरस प्रति हो सकता है वो किया अधिकार करते हैं। यदि पुरस वहन्य नीव प्रतासक सकता है वो कियानी इस्स्मात्राव व्यक्ति प्रतास करते हैं।

भी पर्यापने इतिका निरंप रहतिये हैं कि की द्वारा पूर्व आहेंग्रा महाजवका पाठन वर्षे हो तथा, जारीतिक संदर्भ (आदि की तीन बहतन) नव्यान न होनेते उन्हें शुक्त प्यानकी प्राप्ति नहीं हो तकते, एतर्थ भी स्पांत्री उन्हें उद्भव इति आज नहीं होती यह हिटानिक निपन है। परदाकों दात्री प्रपाने मुक्ति किती, हमाणे दात्री प्रपाने प्रति नमु ब्यानत हुई, और प्रपान

४. भेदीवरी ( रावनको प्रधानी ). ५, बन्द्रमा स्थन मंजूषा, अनन्तमनी मनीरमा खाडिर

६. ब्राष्टीः मुद्दर्श ( युगादि किन्ही पुत्रियों ). ७. मैना मुद्दरी.

बान बीरके प्रतिपादित उपदेशों द्वारा नारी जातिने अपने अधिकार आस किये। आदि पुराणमें बताया है :—

# पुत्रश्च संदिमागार्हाः समं पुत्रैः सर्गाश्रदेः ≀

्रं आदिषुराण पर्व ३२

यद् उच समस्ती बात है स्वति २० व्यवभित्र की मुगीशी सृष्टि बनताहे सम्बद्ध यो। उन्होंने महा वा कि पुजांकी भाविद्या प्रीक्षाक्रीयी स्थागा वाटनी जाहित्य। आदितावः अववानने चिव तद्ध वपने पुजांकी शिक्षा शोधा शोधी अधी अकार अपनी दोनों पुजी आपनी सुंदरीकोधी शी थी। इनके समस्त्राप्तमें आविष्ठाओं में रोनो अयम मानी वार्तीर्थीं। इनके आगे :----

> द्वादशांग घरो जातः क्षिप्रं मेघेश्वरो गणी। 'एकादशांगग्रङ्काताऽऽर्विकापि सुर्कोचना ॥

> > हरिदश अराण सर्वे १२

यानी वेधेश्वर (बर्वकुमार) डांस्डामका शता वाचनर हुआ और कुलेक्ना व्यारह अंगकी-मारक आर्थिका हुई। इसका दो वृद्धी संत्यक हुआ कि द्राविदेश किंबोको सम्मानिकार आर हैं। इसमार (अपेडिक) की स्थात वस पानेवर्त भी कर उसकी सम्मेत उसे हुआ कर्का क्या कर परदे मिनाव दिया वा ऐसी अस्पर्धीय बीज्जरी मीरिमरास्था जबना जानके कन्दर एक शुक्ती समा-पानकी वर्षी वास्त्रामान कर स्थानी स्था परवास्त्राकिके साथ पूर्वन महान कर्ती भी।

म ॰ बीरडी दक्षिम को और इब्ब दोनोही नमान ये और दोनोहेडी अधिकारोंके महत्तकों समझते थे। उनके शतिपादित पर्मी की इस्बीको समानाधिकार प्राप्त था। वो आस्मा इस्बीम थी वहाँ आस्मा नारी आर्थिन मानते थे। अपने लाग, सरसा, सम्म, आस्त्रस्थाना द्वारा उच्च सवि प्राप्त कर सर्की हैं।

दिस्यांचा दर्वा सामाजिक और राजनीतिक वेचमंनी स्थान है। क्रिस्तोंको वर्षांगियी स्थान से स्वीक्षित किया बाता है बदावह दुष्य वर्यन जाये असका हुकराता रहेवा रूप तक उसे क्रियोंगी क्षेत्रमें स्वाता वहीं मित्र कोनी जोर न वह असके विस्तयस्था उस्पा बात से क्षेत्रमा। यह कदावा नाम है कि दुष्य अन्याय और व्यात्मा करते हुई निर्मेष कहा जावे ! और वो निर्मेष अनुकारों हैं उन्हें स्वरहिता वर्ष्युता समाज जावे । सानेबोंके हुए एक सरे विद्यानका विश्ववा वीरते सिरोप क्षेत्रमा । उन्होंने वह विद्यानका किया वर्षा विद्यानका किया वर्षा व्यापन को सानेबोंके हुए एक सरे विद्यानका विश्ववा वीरते सिरोप किया। उन्होंने वह विद्यानका दिवा कुछ साम है अवस्थक सहिता स्थान अपने अधिकार प्राप्त विद्यान कर स्थान विद्यान स्थान क्षेत्र कर स्थान स्थान करा किया कर स्थान है। सिरोप का स्थान क्षार कर स्थान क्षेत्र हुए स्थान स्थान कर स्थान स्थान करा क्षित्र हुए स्थान स्थान स्थान करा क्षित्र हुए स्थान स्थान कर स्थान स्थान करा किया कर बैदा का स्थान कर स्थान स्थान करा किया कर बैदा की साम है।

. वर्षासन निविधे च मताशिष्ट च भूमुनः । —क्षत्रचडाभीग ( बारिसात ) उदे पहरानों वा महारानी श्रमका राजमाता पद मिनटा आया है। भी इस्पन्नी बहामक है और इस्प लीका चहामक है, यन दोनोंही नर नारी अपने विचारीमें व्यक्ता' प्राप्त भरते हैं उमी बहुरप मार्गका बुंदर रीतिये संचाजन हो चक्रता है। खाक्नोंने तो:---

> देवपूका गुरूपास्ति स्वाध्याय संवसस्तपः। दानं चेति गृहस्थानां बट्क्मीणि दिने दिने ॥

ा शहरों के बहुक में बतवाये गये हैं। उसने यह दिवा होताहां नहीं कि वे पर्यूक्त आवक्यों गातन करते हैं आविका नहीं। दान तो दम्मविद्या प्रत्यक्षी महलपूर्ण वतवाया है। दाना क्षेत्रकी कामीक कुगादि जिल कृष्यपर्देशकों सदे प्रथम स्कुरस्का आहार दान दिवा या, उन्होंने द्वारा इति-गोंकी आहार वान देनेकी प्रयानी प्रायम हुई। उन्होंने उद्यान प्रतान कही हुआ कि नारी जातिन वानने वर्षकार हमेशाई कामाने हैं। नारी जीर नर दोनोंही मानन हैं, जील और इष्ट-यस दोनोंकी अपने क्रानुसार प्राप्त होता है।

लहां मन बीरके व्यवस्थलमें र शास आवक ये वो ३ शास १८ हवार आविकार्ये थीं। जिन्होंने चन्द्रमा दावीको दावील वश्तव इक कियाया, बही चदना आर्दिकाओंमें वर्ष प्रयासयी श्रेष्ट्रमी दीवाजी बनवाकके बन्दर सर्वादा इंडबोचम श्रीरासकन्द्रजीके शास मुनियोंको जाँका देवीयो ।

्यन और प्रशास में तो मस्तिमानिक मनक २ जग है, एवं इन होनोंचे प्रणायन होता हैं जो कि क्यारका कारण है, जनके आर्थका स्वर और निकंपाका कारण बातामा जगा है जिस्हें क्रमदा मोक्सी मारि होती है। जब की होनिक कारण दन स्वर और निकंप करतेगांके कार तो कर स्वती है तब बहु प्रणायके कारण मूख मुख्य दुबन प्रशास नहीं कर करती था स केरी माना वा चला है। यहामद्र शोरके बनेने बारों बारिके किसे सम्मान, प्रशिक्ता, समामाधिकार आर्थि वन कुछ मार्त कराये थे करों पूर्व पार्मिक स्वतुकता दो गई सी।

> " सरीत्वेत महस्येन वृत्तेन वितयेन च ! विवेकेत स्वियः काश्चित् भूषयन्ति धरातस्म ॥ "

#### Karnātaka South and Jaina Tradition

By Prof. D. R. BENDRE, M. A., Sholapur

```
दलार्सं :— गोर (नेर ) + कद = नेशात

स्थ (बंध ) + कद = क्यात

पंच + कद = क्यात

देविकारों :— केंग्र + कद = कुपत

केंग्र (चेर ) + कद = कुपत

किंग्र (चेर ) + कद = किंग्र (क्यात गृही होता है)

किंग्र (चेर ) + कद = किंग्र (क्यात गृह )

किंग्र + कद = किंग्र (क्यात गृह )

केंग्र + कद = किंग्र (क्यात गृह )
```

बतः इत्यक्त कोशन दश मकार रिकासन देशकार दोना चाहिर। 'मानवत् 'में केवस्त, तु कीर कुलाकुर्त पढ़े त्रिकेश्यर समझत महुल उत्तेज है। प्रीकॉक आवास दिशमी था। कुनबिको प्रावदानी दक्षिण केवस्त्रको पीठित थी। दिशमी बाहुर्यक्रिते शासना है।

' मारनार ' में कोहरा, रोहर और राधिय कारिक्ट ने प्यारेशने कारगरेशने निर्दाण नागा, विचार है। किन्दु कैन बामम मन्यों कारणका निर्दाण साथ कैमाश निर्दाण है। हैन प्रार्थीय हा सामानी हरके कोमाशा नहीं है। कारणकारियां कर प्रतास की किन्दु के साथ मार्थी कर कि है कि ' मारनार ' के जातीने दक्षिण कार्योक्तमें कार्ये हैं। ते एका में र हमश्च कर्ष यह होता है कि प्रतिकारी केमाशा सम्याय मीर-पार्थनाएक सम्यावी सामाने हैं। मेंद अंगीरी के बहुत मिलाया का मार्थ केमों सिर्दाण सम्योगी होने कार्यों है। स्थित वहारी निर्दाण है कि पार्थनी देशिया मुरामें राज्य स्थावित किया था । यह वासिन देशके प्रदेश हैं , वो क्लांटब्से स्टा हुका है। यह समय करांटक (क्ले-बाटक) और राज्य (क्ले-बाटक) एक देशके जारतीय जा द्रांकियों मार्ग्य रहते ये और एक वाजिले हैं। शामितिन योज साम्मेंत क्लांटिंग व स्थान्टिका स्तेत हिमा है। वे समस्या साद हावित्रकों निश्च बाहिता हों। मारा वक्कांटिंक समय मार्ग्य (क्लां) औं एक प्रमुख करियन जाति थी। शानित तोन्कर महत्वीरका कम्म बाह्य (बाट) शक्तिमेंति हुका या। हर साह्य ना साट कियोंकि केले कुल दिक्कांग्रेस नावाद थे। कुनवाक कर्माटक, प्रशिक्ष क्लांटक, मार्ग्यस्त केलांग्रेस हुकांग्रेस हुकांग्रेस नावाद थे। कुनवाक कर्माटक, प्रशिक्ष वालित कार्य (माट) वित्रविक्षी मेर है। बाद स्टाइ है कि प्रमान केल हिल्हासम्बाद समर्थ होका क्लांटकी था। नाहशील वहां रहते थे। यहि यह स्वाद व होता हो स्वत्वाह बोवार्य समाद वालेंटकी किए उत्पाह हो। —क्कांत प्रशांत प्रमान क्लांटकी किए स्वत्वाह है।

I believe that very old relations have existed between Karnäisk and Jainium My belief is based on the historical evidence implicit in the Burlans. Purinäis are regarded as pre-insidey, ther. Hue. If such pre-insidey is studied from a comparative stand-point in the light of the Jain, Vishbawa and Saiva Purānas the scope of history melf will be widened. It is time that this systematic reconstruction is undertaken by the Pandits in the wake of the Orientalists. Sin C. R. Krishnamachaya's, "The Cradle of Indian History" (The Adyra Library Series 56), is good beginning in this direction. If research is prosecuted further on these lines, it will probably be established that the Jain, Vashnava, Brahmha, Shätta, Saura and Chandra views of Reality have rayed out of a single central Intepriation or Vision, just above, it has come to be accepted that the Gangea, the Indius and the Brambarout has the Common regional basis in the Himslipus. Such a finding will contribute to the evolution of the synthetic unity, which is the need of the hour.

In the Jun Agamas, there is embodied beside the Darshans, the Purina relating thereto. From this tradition we understand that the Addi-triban-lara Rushabhadeva, revealer of the Jun Illiournation is vocareated in the Vaphnava Agamas as well. Nay, more The trunty of Nabhi, Vrishabha and Bharata, shares fraternal status with Utilapada Raya, the father of the exemplas of Vaishavav devotion, Dhruva According to the Vasshavav Agamas Nabhi Raya, is the Fourteenth Mano. Pror to him are recknowd the pirms thosen of the Adama (milt-field) and thirteen Manus of the Jaghang Bhoga-Bhimi (wird-wirefield). By the criterion of the Vasshavav Agamas Pathi state, a part of the Variswas Manusariara Righs-bidder's age is autenor to it., Our country had not yet acquired the since of Bharat-Kanda. The contours of the brown world were established in the time of Bharat's grand-father, Nighli Raya. All the purinas more or less accept and describe the geography. The Purinas well that is land of our's was designated "Agambha-Vargha". Anterior was designated "Agambha-Vargha". Anterior

to this Kalps we hear mention of 13 jain Manus, and the Kula-Karas, and, the word men that was being ahaped under the direction of these Manus and Kulakaras in Blogashumi. If the Bhumya trives inhabited the region of the Kula-Parvata-mountains alluded to me the Saras and Vasahayara Purfanas, it will have to be admitted that the southern kingdom between the Vindhyas and Sinhala was one far advanced before the Swett-nariha-Kulpa. In that case there are reasons to maintain that Kośala, the home of the Ruhalban and Bharata, Inshipskus would be identified as the southern kingdom and not the northern. Some western Scholars hold that Kośala, Josila, is a pre-Davidsian nomenclature. The suffic "Ala" understrig place and country when applied to tribal names in the north, would be in accordance with the Sarashara and the Davyag-Kananda, Swarssandh.

```
Neépa (Nepa) + Ala = Nepilla Savurna
Vanga (Banga) + Ala 'Pangilla Deergh
Panchi + Ala Panchila Sandhi
Southern -

Kunta + Ala = Kuntzis (not Kunt-ils, 2000),
Kera (Chera) + Ala = Keraia (not Kerila)
Sinba + Ala = Sinhala (not Sinhila)
Koga: + Ala Kosai (not Kosila)
```

Northern :--

The original Kośalas of the Ikshwaku ( दश्याक ) would thus belong to the Dakshinātya countries. It can be traced from the Bhagawata that Satyavrata Manu, the Dravideshwarz was well known before the pauranic trio, Varyaswata, :Manu and Ishwaku. The south was the land of Dravidas, Pothali of South Kośala was the capital of Bhujabali. Three beautiful monuments attesting the unique worldly renunciation of Bhujabali Gomateshwara stand in Karnātāka. The Bhāgwvata speaks of Rishabhadeva as having attained nirvana to the south of this Karnatak. 1. e in the middle region of Kongu Vengada and South Karnātak (Kankata Karnātaka) and Kutajadri. But the Jam Agamas have it that Rishabha had his nirvana in the Kailasa. The Kailasa of the Saiva Agamas must be identical with this. The Mirvana of Rishabha may be associated with this spot. But there seem to have existed Arbat Lings in South Karnatak anterior to the Bhazavatapurana' who wanted to appropriate this honour to the south. That means the South had imbibed Jainism in the middle of the time of Nemi Parswanatha. The Jain Agama not only refers to the exodus of Neminatha to Pallaya, anticipating the destruction of Dwarika, but to the Pandayas too baying established a kingdom in South Madura. These Pallavas and South Madura are none else than the Tamil land contiguous to Karnataka. At this time the Kamistakas (the Kama-Ništakas) and the Pallaras (The Paran-Ništas) lived in accord as the north and south of a single linds and as the offshoots of a single trule. Paruni includes the Kamistakas and Parasitakas under the 'Cotra-nama' category of the 'Yakasa.' It would seem both these were mixed Kabatrya tribes of the -Ništakas.

The Näths tribe was one of the five Rabatriya tribes of note during the time of Bharta Chakravarhi. Mahāvira, the last of the Tirthankars was born in this tribe. The Sanskris and Frährit texts variously refer to this tribal name as jākrī, Nāth and Nāta. The dufferent houses of the Nāgas were located in the South Karmāliss of Kurchla, Parmātes of Pārāda, the Mahāntas of Vidharbha, the Punaātas of Nāhahhanda, the Bekinātas of Andara, the Varanras of Kibhanda, the Unafas of Uttara-Kośala were among the tribal variations of Nātas The Bekinātas are, mentioned in the "Mahābhātras" mentions the Unafas. Pampa in his "Adipurāna" specifies the Māhānātas. The Vībansa of Rāmāyam are well known. The Gaugas and the Panaātas of sancent Mahaba-Mandala are known to be kin. Inscriptions from rocks to be are vidence to this known to be kin. Inscriptions from rocks to be are vidence to this

It emerges that ancient Jain history had contact with the larger portion of Kamitak as Kunthala and Kuntanas, are identified as the home of the Kulas, and as Vinara, Pumilita, and Karninaka are found to be the sources of the various sub-divisions or offshoots of Nitass. If this were not so, Manus Chandra-Gupta with Bhadrabiba Abdripar would not have come starsinght by the northern route, traversed the countries in the middle and settled down fishrean-Belagola as if by captess invitation I have briefly set forth this verse for further scrutnay by scholars. I have a desire to acquaint myself, with the position of those who hold a contrary view or who have arrived at the same conclusion on less of their own. I shall feel compensated for the present if the attention of those engaged in historical and geographical research prior to the date of Bientsk, is drawn his way.

#### Kondakundācārva's Birth Place.

By Dr. B. A. Saletore, M. A., D. Litt, Ahmedahad,

[गो॰ वॉ॰ मास्त्रर सातन्द सातेतीरेने यस्त्रत केवमें औ॰ कुन्दबुन्दाचार्यजीके जन्मस्यास पर प्रकास डाटा है। फिलालेखाँ के साधारसे वह महास प्राप्तक गेंडकट रेट स्टेशनसे चार पाच मील दूर स्थित कीनफरल या कोनकरल प्रापको उरका अन्मस्थान बताते हैं। शानार्यश्री का कम्मस्थान होतेके कारण वह स्थान सीर्थ माना वटा था। सत ९०८९ के लेखरे स्पष्ट है कि महा-भडलेश्वर सोशिम्मध्यरसने कोन्डकुन्देवतार्थमें स्थित यह वितासको दान दिया या। इसी सदिरके हिये सम् १०८८ में सहामडलेक्ट्र विक्रुरसने दान दिया था। ऐसे उन्नेखोंसे कोन्डकुट या कीनकुरस स्पानही समवतः आचार्य श्रीका जनमस्यान है। ---का. ग्र. ो

One of the most famous names in early Jama history is that of Kondakundācārya. His date is still unsettled, but it is believed that he lived in the first century. A. D. Scholars like Venksyya and Ramaswami have rightly pointed out that he hailed from Konakuntala or Kondakunda, or Konalonala, a village about four or five miles from the Guntakal railway station in the Madras Province. I have shown elsewhere that this name Kondakunda is essentially Kannada! In this paper I shall show that this place was of some consequence, both from the administrative as well as the religious points of view It rightly came to be called a tirtha or a holy place, many centuries after the time of Kondskundācārya, evidently because of the fact that that great teacher had been born there. That the birth place of a great place was reckoned to be a tirtha or a keetra has been shown by me in another context, where I have proved that the birth place of the great Vaisnava teacher Anandatīrtha better known as Madhavācarya, has likewise ever been reckoned to be a holy place by the followers of this great Vaisnava teacher. The place is called Pājakaksetra while the place where he spent his boyhood is called Danda-tirtha.2 Concerning the birth place of Kondakundācārya, I may add that the remarks which follows are based on five stone mecriptions which were accessible to me long after the publication of my work on Jamesm.

The earliest stone inscription about the birth place of the great Jama teacher is dated in A. D. 1059-60. It was found in the Bhogesvera temple at Donekallu, Gooty tāluka, Anantapūr district, Madras Province It informs us that in the reign of the Western Calukya monarch Tribhuvanamalla Deva, an expedition was led to the south by that monarch. At that time Sankarasa was governing from Kondakunde (Kondakundeya-maneya Sanka-

Read Saletore, Mediaeval Jamism, pp 226, p. (3)-228.

<sup>2</sup> Read Saletore, Ancient Karnātaka, pp 416 fi ₹₹.9.90

ran) In the above record we have an interesting detail which, of course, does not concern us here out, that two Brahmans (named) had formbly occupied the numbali or rent free lands of some persons, and that, they were ejected from those lands.<sup>3</sup>

The second stone record is dated in A D. 1078, December the 25th. It was discovered near the Mallefs are temple at Konakonala itself, in the Gooty tillula. This is a damaged record which mentions the same Western Cululya Tribituranamiala Deva, records the gift of some land for the services of the god Mallakipunadero of Kondkunde 4

The third record dated A D 1081, December the 23rd, Thursday, and discovered on the hill called Kallesspa Cotta also at Konakonala, affirms that while the same Western Calulya monarch was reigning from Pottalkers, and when his Mahāmandalefara Joyimmayyarasa was governing the Sindarádi 1,000 Prounce, this governor granted theiry matter of land, a flower garden, in oil mill, and eight house sites for the services of the Jaina god in the barand called Catta Jinālaya, which had been erected by Nahātabbe miemency of the rhashand, in the Kondelamapey rithred [Holy place of Konda-kunday 1. The governor, it may be noted, was a devotee of the god Mallidarjum of the same place.

The fourth inscription dated A D 1088, December the 24th, and found in a field also at Konakonala, mentions the same Western Clinkya monarchill registers the grant of land by the Makismandleavers Chkansas of Himbling belonging to the ancient Bina royal family, but the grif-deed was executed by the Makisännanta Candrahäss of Konakatende for the services of the same god whose names is tost in the record.

The fifth record dated A D. 1925, November the 7th, and discovered in front of the Elsegés-an temple at Kondonala itself, refers to the reign of Krun Drus Rily the Great of Vilyanagas: It affirms that under orders of the monarch, Kottanara Rismarija made a grit of land to certain persons (names lovi in the record), of Kondalauni, for constructing a tank in the villace and for us superission.

From the above, therefore, we may safely conclude that the birth place of Kondakundicarys was a place of much consequence from the eleventh still the extreenth century, that it was centre that was always within the hunts of Kramius monrecks, and that it was a place of importance both to the Hindux and January.

<sup>3</sup> South Irdian Interption, IX. P. L. No. 123, pp. 104-105; No. 392 of 192).

<sup>4</sup> Hed, No 136, pp 119-120, No 455 of 1920.

<sup>5 16.1,</sup> No 150, FP 132; No 565 of 1915

<sup>17</sup> d No 157, pp 131; No 595 of 1915.

<sup>7 11.2,</sup> Part II, No. 519, p. 535, No. 76 of 1912.

### पंब्बङ्या नगरी।

### ( इतिहास तल महोदिष जैनाचार्य श्री. विजयेन्द्रसूरी )

उपोदान सूर्यवारा प्रणीव कुनवस्त्राज नहां क्रम्य वाक वस्त् ६९९ (निक्रम वं, क्ष्याया देश ) को नैज़ररों १४ को जानान्तिहर (गारान्यका नाजिर नामक स्थान) में पूरा हुवा या। एक मार्य की प्रशिक्ष में क्षारा वाजिर (गारान्यका 'जनावा' (प्रतिक्रा) नामक नार्योका वर्षका वाजि है। वहां हरा नार्योको चन्नान्या (चनाय) नरीके निकारों पर वत्ताना पानी है। कुनवसाजान्द्राके राविका व्यक्तित चरिका कुनवस्त्रा कुनवस्त्राक्ष्य क्षारा विकार नार्योक्ष कुनवस्त्रान्य हुवा रावार्य वर्षाया प्रतिक्रा वर्षका कुनवस्त्र कुनवस्त्र कुनवस्त्र कुनवस्त्र कुनवस्त्र कुनवस्त्र कुनवस्त्र कुनवस्त्र वर्षका वृक्षमा वर्षका कुनवस्त्र क्षार्यस्त्र कुनवस्त्र कुनवस्त्र कुनवस्त्र कुनवस्त्र क्षार्यस्त्र कुनवस्त्र कुनवस्त्र क्षार्यस्त्र कुनवस्त्र क्षार्यस्त्र कुनवस्त्र क्षार्यस्त्र कुनवस्त्र क्षार्यस्त्र क्षार्यस्त्र क्षार्यस्त्र क्षार्यस्त्र क्षार क्षार्यस्त्र क्षार क्षार कुनवस्त्र क्षार क्षार्यस्त्र क्षार क्

नारतीय विवा, Yol. II, Part I, त्वम्बर १९४०, ए. ८४, नाथा २. ३. मुद्दिश बारतीहा विवाधिय कमतावण विसन्देहा । तथापिर जमहिद्दाला संदिया जब देवाला दि ॥ शौरिम प्रतिकृत वक्द्रवा थाम स्वक्वीक्षित । जबविद प्रति प्रति प्रति क्षत्र क्षत्र भिरितीर रागेण ॥

२ On Yuan Chwang's Travels In India By Thomas Watters, Vol. II के अन्तर्भे दिया नक्शा.

महाभारत, समावर्ष, समावर्ष, समावर्ष, स्वाप्त्रपंतीसान्यहारमात् ।
स्वित्राय साहदे सहाप्त्रपंतीसान्यहारमात् ।
स्वाप्त्र से साम्प्रपंतीसान्यहारमात् ।
सार्वे द्वीप निर्मित्व राष्ट्रप्तर्वीसान्य ।
सार्वाप्त्रप्त्रप्तिकान्य ।
सार्वाप्त्रप्त्रप्तिकान्य निर्माण क्षित्रप्त्रप्तिकान्य ।
सार्वाप्त्रप्त्रप्तिकान्य निर्माण क्षित्रप्त्रप्तिकान्य साम्प्रप्तिकान्य ।
सार्वाप्त्रप्त्रप्तिकान्य निर्माण क्षित्रप्त्रप्तिकान्य साम्प्रपर्विकान्य ।

इस नगम तक्षक्रिका, कसोदरण, कैमेंदुरक, प्राथणी, छगल, कोण्डकर्ग, सिंहकर्ण, कक्षुचित कितर, काव्हवार, वर्षत, अवसान, वर्षर, असको गणना है!

प्रदेश या | ' इस परंत प्रदेशके रहनेवाले लोग पीरन कहनारी थे | मारतीय हाविहासके प्रतिस्त और किस्तर्रते लोहा लेनेवाले राजा पुर इसी प्रदेशके थे | तुशान च्यान्तके अनुसार इस परंत प्रदेशका पेरा १००० ती या, इसकी राजधानी २० की से मी दशी यी | बहा की प्रमुख उपन चायन, दाल आंत नेह थी | '

्य वर्णनचे प्रतीत होता है कि हुबल्य-मानाकहाको प्रशितमं वर्णित धन्यहरा (परिविक्त) मार्गी परित देशकी पावसानी सी और वह पर्यंत देश कार्याएक नीच और मुल्लानके पूरोंचर ११६ मीच पर चनाव नरीके किनारे था। इसी प्रदेखों एक पर्यंत हैं, बिटे 'पन्नी' कहते हैं। वयद है कि पन्नी और पन्नदर्श का इक्त समक्त हो।

> प्रियदर्शन इतिहास कण्टमें भाज ध्वनित हो कान्य वने ! वर्तमानकी चित्रपटी पर, भूतकाल सम्मान्य दने !

---श्री 'दिनकर'

५ टा. बेनीमाधा बरमा उत ' बन्नोड एटा दिन श्रेस्कणस, ए० ४५ में सिसा है -

The explanation for the introduction of Parvital Lumar in the story list really in the Mudralishess in which the machinations of Chânshya spiritt Nanda were directed to conclusing Exkabsa, a musicer of Nanda, and getting Malayselut of Parvita as an ally. I am inclined to identify Parvita with Hieror Traves 'Po Po-To, a country which was stouted 700 it about 116 miles ) continest of Mulian Visharhabita's Parvita is the same country as that which Parvita No. 2, 143, mentions as the name of a country under the group Tarkha-silk No. 3 93.

मान्य बेटन इन ऑन पुकार न्यान्य देवको यो-का-नीको प्रदेश प्रदेश बनायर गया है।
 मान्य १५०००

#### Jain Code and Jainism.

Br Shri Sähitya-Chandra; Vängmaya-Pradip; Raoji Namohand Shah, Pleader, Sholapur

(Editor Pragati Jinvijaya and Veer Com. Vol., President Jain Sähitya Sevä Mandal)

प्रस्तत छेळमें श्री. रावजी नेमिनदनी शाहने जैन फानुनको विशेषता और उसको मान्य करानेको आवर्यकता पर प्रकास डाला है। वैनधर्म एक बांति प्राचीन वर्ष है। वह किसते हैं कि वैनोंके प्रथम तीर्थकर श्रामदेवके पिता नाभिरायको अपेक्षा यह देख खजनाम वर्ष कहलाता जा और उनके पुत्र मरतके नाम पर वडी मारत वर्ष कडळावा । वृष्य तीर्थकरको हिन्द विस्ताका अवतार मानते हैं और कहते है कि अब तक उनको हुवे २८ युग बांत चुके हैं। वह खादि धर्म-अवर्तक थे। ऋज्वेदकी ऋवाओं मेंसी ऋवन और करिष्टनेमि दौर्यकरोंका उत्तेख हुआ है। 'सायब्द' एवं 'विष्ण्' पुराणोंमें फल्लमदेवका चारेल ठीक उसी प्रकार किया हुना है केसा कि कैन पराणोंमें सिलवा है। मोहनजोडरोको महालांसेमी सिद्ध है कि जैनवर्ग पान हजार वर्ष पहले प्रचलित था। स्त्रा ग॰ ४४९ पर जिनेश्वर शब्द पढ़ा गया है। मस्राक्षे ककासी टीलांचे वह प्राचीन सर्तियां दीर्वेक्टर ऋषमदेवकी मिली हैं। अतः ऋषमदेवका समय भावः ऐतिहासिक आसमें वह प्राचीत वैठता है। यह वैदिक आर्योके साममनसे पहलेके महापुरव ठहरते हैं। खतः जैनसर्भ उनके सरावर / भाजीत सिद्ध होता है। उसे वैदिक धर्मकी बाखा बताना गलत है—कैंतोंको हिन्द धर्मीकरोधी लेग ( Hindu Dissenters ) बहुना औरमी गलत है । जैनीहा ,जपना धर्म है. अपने देवता हैं और सपने शास हैं। निराकी पुलाविधि है, जिसमें पशुबक्ति निर्धित है। सहिंसा परमधर्म है। ब्राडवर्रण सादि कुछ नहीं है। सनकी निराली सनकी और दायमागके विधि विधान हैं। "महबाहु सहिता"-" सहबीति" आदि दायमाग सम्बन्धी भाक्ष है। किन्त इतने परभी वैनोंके मुख्यमें हिन्दू लॉके बतुसार निर्णित ,किये .जाते हैं। कैनोंके मति यह अन्याय है। सान्य केलकरे न्यायाधीशीके अधिमद उपस्थित करके जैनकानुसकी विशेषता स्यापित की है। महासके चीक कवा सा. श्री कमारस्वामी बाखोदे स्वष्ट कहा का कि ''केरोके करने दावभाग विषयक बाख है। हिन्द कानन उनके प्रति कागू करनेने किए कोई स्पयन्त कारण नहीं है। " अन्य अभिमतभी यही प्रगट करते हैं। सतएव कैरोंके लिए तो उनका अपना शास्त्र स्टब्स्स केन कार्यन बनचा चाहिये । स्वतंत्र मारवर्ने इस अन्यायका अन्त होना चाहिये । कैनोंको मिलका इसके लिये जोरदार आन्दोलन उठाना बाहिये। जैन सेवा मंडल नागपुरते इस दिशास रिशेष उद्योग किया था. पर संबदनके भगावमें उसकीमी सफलता नहीं मिली। कैन कातनमें क्रियोंको विदेश अधिकार प्राप्त हैं। वह स्वय गोद के सबतो है और पविकी उत्तराधिकारी हो सकती है। प्रस्तुत केखमें इन सब वातोंकी दर्शा कर जैन कानून बनावा जाना आवश्यक ठहराया है। \_का. **प.**]

The times in which we live require a revision of our customery old code and ways of living. Institutional religions long-established are being

found inadequate to the complex needs of modern Society. Thought is being rapidly internationalised, put on a pure human basis transcending race, caste, creeds and sects.

It may seen highly anomalous in an era like ours to advance any sectional claims. The whole of society is moving forward to an unprecedent integration. Old walls are crumbing, man's thought is acquiring solidity not practicable in previous eras of history. But at the same time we have to recognise exting barriers and do what may be necessary to ensure the survival of what has come down to us from the past through the Great Masters, Achirwas. Thinkers. Seers and Institutions

Jamsm., it is strongly claimed in this article, is not only one such an ago-did institution, but according to some enument scholars it is impossible to find a beginning for Jinnism. At present it is represented in Judiu by twenty to trenty-five lates of votaries scattered and spread over the various parts of Ebdardersch (Note: 11 is anned after with, the eldest son of vitwave, the first Titthankars. It was early known as wasneway after suffering the failbot of Rushbabs, the founder of Jinnism). The Jinis, under the present legal system have effect disabilities which it is the object of this paper to point out and further to claim Jam Cobe be framed and made applicable to them. It must be remembered that Hinda Laws are not words of precise interpretation. It is an incorrect and most unknoper expression.

At present the Handu Dharma or Law applies to Yant except so far as such Law is varied by causon (Vade 8 Dandy, 45 Benbay 754, 50 Madras, 228) 1 The Srutts, 2 The Simits and 3 Custom are three main courses of Handu Law. Out of these three, Sruts include the four Vedas The Simits constitute the principal source of Law 1 The Code of Manu 2 The Code of Yajawalkya 3. The Code of Narid are the three principal Simits which were compiled during the period varying from 2000 Å D. to 5th or 6th Century A. D. Here it may be worth-noting that the Simits do not agree with each other mall respects. Hindu Law is a mixture of monthly religion and the The distinction between positive law and moral is not observed in Hindu Jurisprudence. This is what is remarked by Shif Bannerii

Now it can be proved that the Jains have texts and scriptures of their own far far anterior to the Shrutis and Smritis which can be codified as Jain Law.

The Jan acruptures such as महमाहुसहिया, २ इंट्रचरि-विनाहिया, ३ वर्शचरि, वर्षमान्त्रीत, विनवेदनीच साह्याव्य (बारियुक्त) etc. have unfortunately never been referred to nor moorporated in the existing system. Mayne defines "Hindo is any person who is a Hindo by religion" "This definition necessarily cr cludes Janus suless Janusm is considered to be a form or a branch of Hindinsm". R. N. SHAH Y 788

To consider Jains as 'Hindu Dasenters' is entirely untrue. So also the following remarks of Sir D. F. Mulla about the History of James and their tentests are equally wrong and baseless 'Jainsma scena to have been originated in the sixth or seventh century; to have become conspicuous in the eighth or ninth entury; got the highest prosperity in the eleventh and sellined after the twelith' 'This is entirely based on the fourth hand information derived from the out of date history of Eighanstone or from some interested Dahmin Pandits. This has been proved false by the recent modern researches and historical works of Eastern and Western Scholars that T. W. Rhys Davis, Dr. J. Bahler, J. G. R. Purlong (Vide Encyclopsed and of Religious and Ethers. Volume VII., page 465 and Volume II page 70) and also the works of Jain authors such as Shrt Champiet Ray; Jain, Bar-ar-law and Babb jugamandarial Jain, X. A., and of non-Jim Indone Scholars.

Before adducing forther evidence on this point, I shall first show how Hada Law is made applicable to Hinghs and Jaus m the Courts of British India. The Hindu Law as administered by the Court in British India is applied to them by statuetes of the Imperal Parliment and also by Jocal legislation When the British Courts came to be established, the Jaur British when eather been consulted nor did the Jaunas themselves show sufficient swakening or tate cognisiance of their position to be able to represent their case.

During he last ten centuries Jainum had to face the Vedic religion. In one throws only a glance at the history, one will find mnumerable instances of tyramy and oppression of Hindu and Molamedan Kings upon the Jams. The terror created during the last one thousand years has not been wised, out of the minds of the Jams who had keep hidden their holy Scriptures in the cellars even in the British period. The natural consequences followed the Courts consulted the Brahum Pandits and the result was that the Jains, instead of being governed by their own i. c, Jun Law, have been tied to the Carpitt wheel of Hindu Law.

The Jans claim a unique position of life, not identical with that of the Hindus. They have, their independent religions, literature, philosophy and culture. The Hindus and the Jans differ on the creation of universe. They have their independent gods and their semptures too Jans worship gods not with some ulterior motive as the Hindus do Their object of worship is to purify the soul and thus to become twinsit, text or God The detites and the gods according to Hindusins can be pleased by Penance and thus they can grant boons; but according to Jainsen the Tittankaters or the gods are industrent to the proprietation of their devotees. It is purely on such social religious, and cultural grounds and, not as, a political expedient that the approach to the subject is made here

The writer of this article is fully aware that the country is fast becoming one and there is no view of creating further barriers by urging separatists

claims. The Jains have suffered heavily. They have made great sacrifies for the country and they are in this free India capable of making a splendid contribution to the enrichment of Indian culture, trade, commetce and material progress. It may therefore he noted that the appreciation of Jain Law would in no way be detrimental to the actional unity.

We can visualise the time when particularisams will be swept out of existence and meakind will realise itself as a unity. But this unity should include scope for distunctive types of human culture and philosophy, proved by their historical survival. These cultures have to be preserved through the transition. The only way of doing so is to recognise them legally at any rate, remove the legal disabilities to which the Jams are subject at present, though such pleadings may sound to be contradictory to the aforesaid spirit of the times.

As long as Hundu Law continues to be applied to the Jeins, who swear by different scriptures and who do not bide by the Yedes and who do not recognise Hundu Parisa, it becomes the dury of the Jins in such matters to plead for a different criterion to be applied to them in consonance with their own accepted scriptures social usages and customs have been accepted as proofs by different High Courts.

It is a great pity that due weight has not yet been given to 'the common and sound rule that a man must be governed by his own personal law Even the old generations of Jains thought it secrelegious to hring their scriptures in the Law Courts The natural result was that the Courts decided the Jain cases according to Hindu scriptures and have been following the same rule even unto the date

With these introductory remarks, I shall amplify the point of antiquity and independent nature of Jainism to strengthen my case for Jain Code.

James prospered not only in pre-Vedic times but even prior to that as can be seen from the following extracts. In the life of Lord Richabhadeva suggestifts Shri C. R. Jam, Bar-at-law, remarks:—

"The Jam chronology places (अक्ष्मपन्देव) Rushabhadeva at an almost lammeasurable antiquity in the past but the Hindus who recognise the greatest
as one of the merantation of Vishau, hold then he less than twenty-right cycles
(371) have elapsed since His time. He flourished very very far back in the
hoariest of heavy antiquity and that He was prior to all systematised forms of
relation."

Admittedly there are references in Rig Vedic hymns to signarme the founder of Jainum and also to Arasta-Nemi, the Zond Tirthankara who is a cousin of Shri Krisham. The life of Rishabhadeva given in Bhāgwata and Vishu Purāna tallies with that of jain Purānas. Besides from the creivated

Seals and images it is certain that Jainism was flourishing at the date of Mohenpo-Daro civilisation over 5000 years ago. The inscription on the Indus Seal No. 497 seed finencer finests. For further corroboration see "The Jain Stipps of Mathurn" and claborate sculpture found in the Kankäli-Mound is modoubtedly the image of Rushalba. The presence of two diminutive bulls indicates that the Personage honoured is Admitta Sri Rikhabhanktha has been seigned to Pre-histone age, he relayon of Ahurnsi (stiker) must have been prevalent soweral entirety before the advant of the Aryuns in the Indus Valley. So also the Social system and the civil Lau, that is, the rules of conduct for the members of the Society in the Karma-Jihom of that age must lare been prevalent in Blistat Varsha.

So the Ary was who had their central religious doctrine of Yoga including two faints ascribee) naturally received the stubborn resistance at the hands of the staunch followers of Shri Rishabhanāha cult whose slogan was 'Non-Violence is the highest religion' ( आहंदन रहनीक्स)

After Lord Rishibbn, the proneer of the Bloodless Altar, there were 23 Tirthankaras, who nere the Resivalists अधारक and अधारक of the same Jain religion.

Lord Shri Pāršu anālha and Mahāvira-Snāmi have been now recognised to be the historical personages by the Western and Eastern scholars like Jacobi, bulkar (See Cambridge Instory of India ) Before Pāršunatīha, Nemmātīh, the 22nd Tirthankara liked some 1000 to 8000 years ago, i.e. during the pre-Vedic period. (Note — "Jain tradition is unanamous in māking Lord Rahabhādeva the first Tirthankara as its founder. There may be amething historical in the tradition which makes hum the first Tīrthankara ")

Sir Radhakrishnan in his Indian Philosophy at page 287 remarks:—"The Bhāgwat Purāna endorses the view that Lord Rishabha was the founder of Jainson"

I shall quote some important extracts from the work "The short study in Science of Comparative Religions" by Major-General Furlong ---

"We must widen the inquiry by making it embrace Janniam, the undoubtedly prior faith of very many millions through untold millennums," it is impossible to find a beginning of Janniam, which appears an excitest faith of India." I shall conclude the point of antiquiry by quoting only two very important extracts from the Judgments of the most enment High Court Judges

Kumarassamı Shastra. Ag., Chief Justice in 50 Madras 228 (1927)

"Modern research has shown that Jams are not Hindu dissenters, but that Jamsen has an origin and history long anterior to Smritis and Srutis and the commentaries which are authorities on Hindu Law In fact Lord Mahiofra, the last Tirchankara was a contemporary of Buddha and died 527 B. C. Jain religion refers to a number of previous Tirchankaras and there can be little doubt that Janism as a distinct religion was flourishing several conturies before Christ. In fact, Jainston rejects the authority of the Vedes which form the bed-rock of Hinduston and centes the efficacy of the various ceremonics which Hundus consider essential.

So far as Jain lar is concerned Jains have their own law book which deal also with Jain Law. There is no ground for applying the Hindu Law as developed by Viilignesiwar and other commentators written several centuries after Jamson which was a distinct and separate religion with its own religious ceremonal and legal system on bloe to Jains

Now let us see what Justice Rangnekar of the Bombay High Court remarks on page 518 I L. R. 1937.

"It is true as later historical researches have shown that Jainism prevailed in this country long before Brahmanism came into existence and it is wong to think that the Jains were originally Hindrus and were subsequently converted into Jains. Now it is settled that Courts should start with the presumption the Hindru kere dadpoint ovadio are payly to the Jains, and the burden of proving to the contrary would be on the Jains. Whether this state of things requires a change or not is a matter more for the Tains than for any one else."

### Sir D F. Mulla in Chapter XXX of Hindu law says .-

"Jams reject scriptural character of the Vedas and repudiate the Brahmaincal doctrunes relating to obsequial ceremonies; the performance of the Shrāddhas and the offering of oblations for the salvation of the soul of the deceased. Jams do not believe that a son either by birth or adoption confers spiritual benefit on the father. They differ from the Hudus in their conduct towards the dead, omitting all obsequies after corpse is burnt"

These quotations of eminent and disinterested scholars go to prove the learness you firming the Jain Code and also its application to the Jains as the spirit of the Jain Scriptures i. e. of Jain Law ever remained quite distinct from that of the Betahmins and others The Jain community is very grateful to the Jain Seca-Almadal, Nagpur. The workers of the society especially Mr. Alesgurkar the learned Advocateand the General Secretary of the soil Mandal published a useful pamphlet giving weighty opinions on the Daft Handu Code The Mandal requested the Handu Law Committee to examine the solemn verdier of jurisprudence, the history of Janusin with up-to-date researches and its anxient tradition and religion. It has rightly observed 4-17 or allow the Jains to be governed by the Hindu Law means destruction of the very fabric of the Jain theology and religion

E. 5. 41411 250

illunction inted on Jim religion, litters and culture, " " Jains should be recovered by the plant could be an cardial harmony with the certainly the dynamical formation for the Juneau, Jain Law grow the first energy of the companies file of the Juneau, Sain Law grow the first energy of the companies file of the Juneau, " Really has in the tention of the only file of the community. In a very sure light of the culture of the communities. In Filmwritigh and Martin Rankagar (Martine 1984) which is exhibited by the companies of the culture of the community. In such that the law of the culture of the community of the culture of the community of the culture of the community of the culture of th

Per 'te He'th Lee't blew tall of conflict of authority. The commentators of Smith and Smith ethorship differ. The proposition is laid down by the religious of it while from the into the found in any. Text of Hubal Law, Th' trail until a server and at one defects into consideration it was recently excited tracking the fact the concumstances it is but equitable to firm at a Jan Code also. It would be unnecessity to give here the deficion of a Jan Code. But I shall also the legal detailables of the Jania water travers a train the above remarks, at has become abundant; desert a state of a Winkfart (ATTH) of each law of Janus relating to training, adoption, in destruction, praction, strilland, function and such other factors and for the Bushman only. Thus do not at all recognition of the Spiritud specificity of the Bushman, who in their own work remarked that the Janus are not Hindow. While showing the defects of Janusian in Agree published, but Annahad-missing the string is thus remarked.—

### पितृतां तर्पण नारित, तातिविवेश वेश्कम् । ग्राम्यम् न तथा पूजा अर्धतां ध्यानसूत्तमम् ।

In the next stanzalt is shown that the Jains cannot therefore be the followers of Hinduism. In another Brahmanical work it is said .--

#### न वर्षणं देवपिवद्विज्ञानाम् । धर्मे कथं पुत्र दिगवरानाम् ॥

As the Jains do not gue  $\pi \sqrt{\pi}$  to God, parents, and Brahmuns as they do not believe neither in the Vedes nor in Srutsa and Smrits, now dure you believe two ha Junism on? "The evidence of these Brahmanical works show that the Jains are not Hindus and were never treated as such. Jains do not believe the sons confer spiritual benefit on the father. Adoptions by the Junes are purely secular? 20 Bombay 516. They also regard the birth of a son as having no effect on the future state of the progenitor, and consequently adoption among them is purely temporal arrangement and has no spiritual object. The son according to Jain Law is powerless to protect his father from hell. The son is helpless to alter or obstruct the course of destray of his father designed by his own Karms. Jains do not believe the Brahmanical stra

अपुत्रकरंप गति वीस्ति. A Jain can attain Salvation (निर्वाण) by destroying the eight Karmas, though be has no issue at all.

Januam as the religion of equality, bleety and perfect knowledge and all matters a c. material and spiritual. Janu law gives absolute interest to the widow in her husband's property. So also the can adopt without her husband's consent and if childless, she acquires an absolute right and ownership mher husband's separate property of her husband (See www.reff@ and arruga@at stanza 73). According to Hindu Law an orphin cannot be adopted, but among Janua a major boy can give valid consent for his adoption is 71. Ct 1925 All H C Minkerji I remarks. "Among Janua adoption is more a matter of custom than of spiritual sociestity and even a married man may be adopted among them." If the adopted son is found to be of behievated or all treats his purents or gives up Januaria a declaring decree can be obtained not only against the adopted son only but also against the real son (See Taiwerfelles 32 to 94 and also weights 80 to 88)

Agarwal Jams have been held by the H Courts to belong to twice-born classes but according to the ruling of the Pray Council in Lals Rupchand Vs Jamna Prasad, 12 Bom L. R. 402 Their Lordships held that custom is proved and on the strength of the custom held —

Among Jams adoption is no religious ceremony and under the Law or custom there is no restriction of age or marriage among them. "It is needless to point out that this is not allowed according to Hindu Law. So also Jams have taken a magnanimous view even in matters relating to widow's property. In Matter Sen Vs. Dattaram 87 I C 724 = A I R 1926 All 7-, held that the agreement by the adoptee as condition precedent to the adoption to give some property to widow's brother, is hinding. But a Hindu widow cannot make the adoption upon the adopted son's agreeing to carry out her directions to make gifts. According to Hindu Law an attempt to bind the adopted son by such conditions must fail and the Hindu son takes the estate free from them. The megnality or disability of the Hindu Law as regards the disposal of her husband's property by the widow has been done away with by the Jain Law. Jain widow's power to alienate her husband's property is not at all restricted But as the Jam Scriptures have never been taken into consideration, nor referred to, the difficulty is that a Jain widow has to prove the custom in the Law Courts Thus Jams had to incur heavy and unnecessary expenses to discharge this proof. Such a custom prevailing among the Jams has been proved in several cases and it has been held in cases from Meerat (1 All. 688), Saharanpur (16 All. 379) and Arrah in the District of Sahabad (27 Cal. 379) that amongst Agarwal Jams the widow takes an absolute estate in the self-acquired property of her husband and that she has full power of alienation in respect of such property. (See also 13 Bom. L.

R. 1221.) But in 1880 such a custom was set up by a Jain widow, but the Learned Judge not being aware of the junctions of the Jain Scriptures on the point held that she could not make a gift of her inustand's property and that she has not proved that custom. Does it not amount to destruction of the very floric of the Jain theology, culture and religion? So also according to the Hindo Law the son of a deceased person has the right to perform the amarketsary ceremonies (waste) of the deceased. It is not only his right but religious duty. But there is no such ceremony, nor religious duty among the Jains.

Thus there are in every branch of Hindu Law strong peculiarities of its ownshis are not at all prevalent among Jains. Hindu Law varies according as a person concerned is a member of twee-born (Ranner) or of Sudra class, male or female. Hindu Law is essentially and preminently a law of satus. All these peculiarities are absent in Jain Law Hindu Law is applied of Hindus as their personal Law Why then should it be made compulsorily applicable to Jains when the spirit of the Jain Law is quite distinct from the Law of Brihams and others? Our Jain Law grew out of the inner necessary of our coronate life.

Now I shall point out not only the defect in the definition of Hindu, but its indiculous nature also.

"Hindu is any person who is Hindu by religion" and Hindu by religion is and includes even a dissenter such as Juns however radical his differences from the strict Rehamans may be. Suffice to comment that 100 anne person would be satisfied with this state of things and such a first stricthed and isliging aldefination.

Even Banner; in his Hindu Law at pages 19 and 20 severely criticises the application of Hindu Law to Jams. This is objected because rules of Hindu Law particularly those relating to adoption, uncertance etc. bear a strong Brahbmanical character and it is not right or resonable that the persons other than the followers of the strict Brahmanical religion such as, Jams and Lagrarats, should be sovermed by them

It also objected that Jams are not merely dissenters, but they are distinct from Hundu (Hunchand Vs. Songal I L. R. 1939 Bom. 572). All this discussion leads to prove that the Jains here their independent and impartial ecopiures, ideal entire, best interators and the Jam law as laid down by it, bein-Ackarys. Admittedly one will have to opine that Jam law as uperior to and more magnatumous than Hundu Law in many respects. Will it not be, the Hundu Law in the content of the Hundu law, which has its own a number of difficulties and deficiencies as has been pointed out by emment judges in several cases, applicable to the Jam who are not only dissenters from the Hindus, but whose religion is quite whose religion is quite

distinct from Hinduism. For want of due recognision of Jain Law there has been transgression of Jain religion and culture.

Jain Shrāwakas ( Latty : e. एहरूर), also had to observe five Anuvrzatas and the Jain Munis five Mahārvatas. They are Ahmusa (अहंबर), Truch (पर्थर), ostatano (अर्थर) विश्वपत्रें oclabacy or रवहस्ताक्षर was the last परिवादस्त्राच to control our gread. Out of the five त्रवान I shall say a word about परिवादस्त्राच (to observe a limit to movable property) (Note — Sri O R Kirshior charga in the cradle of Indian Hattory remarks : The fain Agams there is embodied besides Darshan, Puran relating to these. From this tradition we understand that the Lord Rishiabha alias Adi Tirthankara, Revealer of the Jain illumination is wearrated in the Vaishnava Agams.

The trunity of Nābhirāja, Lord Rishabba and Bharat Chakravarti fratemal status with Uttān-Pādarāya (उचारपाद्राय) the father of the exemplar of Vaishnava devotion Dhruva This proves the historical personage and his antiquity prior to Vedic persod

Jain Shrāwak (現職) has to put some limitation as regards the ownership and possession of immoreable and moveable property and other things. Thus unreasonable and vast accumulation of property is not allowed and it is totally against the sorrit of laintism.

Jains recognise the principle of promogeniture and also of Gains of Scenece i. e. learning. If a Jain eats flesh or fish he is deprived of his share of inheritance. Under the present system Jains have in a course of law first to prove custom and then and then only they have got decrees by provide that usage at the heavy expenditure, time and trouble. Monogamy is accepted with certain exceptions. The present famented position of fluid law being made applicable to Jain has arisen owing to shere ignorance of the Jain law given or rather kept hidden in the Jain Texts but now Jain law scriptures are available both in Hindi and English and the necessity of coldifying Jain law is obvious and lysst. Besides it is greatlying to note that the Jain Succession Act III of 1927 has been made applicable to the Jains in the Madara Presidency.

It is therefore strongly and rightly claimed that somehody or some jain M. L. A. should bring a resolution for the adoption of Jain Code and get the same passed in the Legislative Assembly. I shall be glad to undertake the work of colifying the Jain Law based on Jain scriptures and modern customs in codfal himmony with the essential theological and moral teaching of Jainius and submit the same for necessary action to any scholar interested in the advancement of Jainology 1. e. equality.

To summarise, I shall show some points of basic difference:—Adoption succession.

R. N SHAH RUS

- (1) A person having no issue (अपुत्री) is not called sinful
- (2) Law of Partition is discussed in Bhadrabahu-Samhita 10-11.
- (3) Sister's daughter is given a share in the stridhan property.
- (4) Absolute right of Jam widow over her husband's property is recognised.
  - (5) Jam Muni cannot hold any property.
  - (6) Adoption It has no religious significance It is merely secular.
- (7) No theory of দিববাৰ, বৰ্ণৰ or আৰু for the soul of father and his আনুনি in the next and this world. Salvation does not at all depend upon anybody, except himself
- (8) No different schools of succession among Jains as we find in Hindu Law.
- (9) Half-blood and full-blood distinction not accepted among Jains,
  - (10) Monogamy accepted with certain exceptions
  - To conclude with, I may be allowed to refer to a recent ruling of the Bombay High Court (50 Bom L. R 127) (1948) which is a glaring instance of mjustice and defect in the so-called present Hindu Law.

Even Justice Dikshit remarked:— If some of the principles of Hindu Law are not m accord with changing ideas of society, it is for the Legislature to intervene. In this case a gift of a small portion of joint property to Shi Jiazaenawami Bhettarak: e. Jain Jagad guru of Kolhapur for building hostels for Jamestadents studying at Dharwar was held invalid as it does not come within the expression 'for puno purposes' of Hindu Law 1. e. as defined in Bribmanical Smittis and Stutis. If Jain Law was prevalent, the, case would have decided otherwise. The said gift would have been held 'Feld. This occusion as an additional ground for the Jiana to claim for codifying Jain Law.

## 'वीर-बन्दना।'

### (श्रे॰ वीरेन्द्रकुसार, एन. ए.)

रेक्टर वनद्व-मोहन चीवन, क्यों पर यद्विम यन वाने, मनित्तकी ग्रुप-भट्टए-वीरी, इन वोड यके यो मकाले ! मन्दनकाममं स्पर्तिणी वाक्तकर विद्यों ति एपमें; पद रकाट टकावे दे एरण, तू छोट चडा पाक-एपमें! वह तीत पूर्वका करूप-तदा, रिताब हरणांची यो पाता, हैरोहम काम-मनीडे परिचकते निकटे तुम स्टचांडी!!

बाला-पीलन मोठी सुरत, मीहाँसं शत्-सन्यान छिए। चित्रकरमें देश काल पर शासन करनेका अभिनान छिए! क्यारी पर वीतारा मनताकी अमानक सुरकान छिए! कर कारोडिटती लप्टकेसे शासक वीवनाम मान छिए! चिर सीह-पश्चिम करकी क्षमेल, मेहन करने कर पढ़े तेश! भीवन करनेकन पुटाँमें, हुन खुन कर के देश सुचीर!!

हिसक पश्च-सङ्ग्रक वीहेड बर, दुर्गस गैसीर गिरिपाटीमें, तुत विसंग विश्वों हिसा, मण, साझाय रायुकी बाटीमें! निवंदन दिगमदा, प्रकृतिन्ता, दुन विश्वोदी विजेठा सात्र जाता, प्रणी सामारा किपनी थी, तब पर्यों पर होने कार्या! सात्री संज्ञात वक्तानियों, सहिरोयों स्वादी परिस्मण; विश्वाद विसोद ही किपट हो, सुत्री जुड़ाँग पर दे सुन्वन!!!

> साना विधि जील-जन्नु कींड, चींटी, दीमक, सब निर्मय तम; पृत्यी, तक, सन्दर, वेद, नाजु, तक वस धावर वहतीं 'जान ! वेदी समाधिस तमताके उम दीमाम चारितिम्मा; सब मिरक पुकारत दुर, निर्मयन केंद्र सम्बन्धन ! केंद्रस्थ-जोति सादिग्द-दुर, जो कमे दिसामक जुझ बचव; वेदी चार्सिक दुर निरम्भण केंद्र मिरक्क !!

ફત નિષ્કિર સૃષ્ટિક નશુ-મગુકે સહુર્ય, વિષમતા ની વિરોધ, કરવાળ-કારિકને કૂવ એક, ફોગવા, વેર સામૂક શોધ! તેરે પદ્દ-મજાકે નિર્માત છે, ક્લા વિક મેમને, સુપ્રકાવલ, પીત્રી પાત્રી કૃત માત્ર, કેરો શાળો કો રાસ્ત્ર, ત્રિમાં સ્કાર્યો, ત્રામાં કર્યો કર્યું કૃત્ય ત્રામાં અને રાસ્ત્ર, કીમાં કાર્યો, કોમાં કરે કેરો પદ્દાના માત્રા કર્યા

# प्राचीन हिंदी गद्यका अभाव : उसके कारण ।

## ( श्री. प्रेमनारायणजी टंडन, एम, ए, साहित्यरल, स्वनस )

हिंदीमें शादिल-स्वता ईराकी जावनी दाराब्योंने होते ज्यों थी। रख् उस कारके पर-हरियोंको ही प्रधानता रही, बनॉकि इस प्रकारको रचनाजीक प्रकारक उद्धानं स्वकृत और भाइत का उस्स्य जादिल था। है बसुदा: बस और स्वक्षी प्रारंपिक भावामें अवस रहाता है। स्वक्षी भावा बोक्यालको होतो है, पशु स्वक्षी कुछ व हुक बाहितिल इस किर हुए। बसा-सब्यों मार्ग मण्डी करोशा सन्ताव्याल की मार्गक ओविक निकट स्वती है। यह स्वान्य कि इसियोंको एर-प्रणान साहित्यको होता मिलती है और स्वरंप स्वता करते क्षमध्यों वे करनी मायाको स्ववृत और परिमार्गिक स्वतीनो प्रकारी का बार्ग हैं।

नगरप विद्य प्रकार रुक्त सवाई उतातिका कार निरिचन वहीं है। उसी प्रकार हिरी गर्के रचना किम समस्ये आरम हुई, यह बहुना हुनार जानोनकांके लिए क्रिनेन वहां है। रे हिर्मे रामित्वक नगरमित्र हुईद्राक्तरण चीरहर्ता कार्लामें कुत हुई न वका कार्याम मानते थे, वामि उन्होंनी मानार्थने ही समस्ये दर्शन पहली बार करिनामांकी कम भी कभी नहीं है। रे स्थान दिखाए केकार्मित्र में वी चीरहर्ता कार्लामें हो समस्ये की मानार्थन की स्थान दिखाए केकार्मित्र में वी चीरहर्ता की करी माना की स्थान दिखाए केकार्य मानार्थिक स्थान विद्या है। इसके पूर्व की स्थान प्रकार में स्थान किया है। इसके पूर्व की स्थान प्रकार मानार्थन की स्थान स्थान की स्थान प्रकार की स्थान प्रकार की स्थान स्थान की स्थान स्था

२ ११-२०१, 'सरहत धाहित्यको रूपरेखा '—वहणेखर पांडेव और शाविक्रमार नानूराय भास - १९४९।

रे- १४-१९९, 'हिंदी मावा और साहित्य '—स्वामसुदरदास ।

४. সূত-X' মিউল '-' Our pross can be traced back to the 14th century and even earlier,'-' দিলবন্ধ কিবাৰ,' মুবল নাৰ ( মুখন বাহৰ ব্যৱহাৰ)।

لا १९-८८, 'प्रकृष्टि'- Vernacular prose appears first in the macticath century'- Classical Sanskat Laterature'-A. Bernedale Kenth, 1923.

६. पृष्ट-६२८, 'हिंदी भाषा और तसके साहितका क्रिकार'—अयोज्जातिह स्वाध्याय।

थ. गोरखनायके गदाकी वर्षा हमें यहाँ नहीं करती है--टेन्डक।

नहीं जान पढता और न यह कहना' हो ठीक है कि देश की आरेपर और अशांत तत्कातीन राव-वीतिक जौर सामाजिक परिस्पितिके कारण संमवतः साहित्यिक प्रत्योंका निर्माण हत्या ही न होगा।

हव स्वचमों एक निवेदन और है। सन ६५० है १२५० के आहपात तकके कामोहकार का ही जब पूर्ण परिचय नहीं मिन्ना तन बचकी प्रगति का विदरत प्राप्त न होनेपर निराण होनेशी सांत नहीं है। इस कामने जिस कोस्पीक परिचय प्राप्त पुर हैं वे राज्युताना, गुज्यात, महरायू, मन्प्रप्तात, उदीमा, बिहार, और आहाम आदि प्राप्तों हैं 1<sup>18</sup> इसके राष्ट्र हैं के हरने समय हिंदी का भनार हर तभी महाने हो गया था और जर्मन, भावस्ती तथा गाव्या आदि स्थानोंने निया और पति केंद्र थे। किहा और पर्म-पार्ट्स किए राष्ट्री आवस्थकता होती ही है। करना स्थान स्थानोंने गय-पत्ता होनामी समय है, नयारि एया अंगीकी करना परस्ते कर है हिंदी होती !

एक बात और । सरक्षवजी प्रारमिक गव-दनतार्जीके उपकाद न होनेका एक कारण उसके एक साहित्यिक हविहासकारने<sup>पर</sup> यह बताया है कि दहीं, सुदछ और वाषके असत उसत गदके

χ.

पृष्ट-२७१, 'हिंदी माथा जोर साहित्य '—स्वामसुन्दरदास ।

९. हर-११३,...yet on account of the high development which our (Bengalı) language had already attained through its vast poetical literature, there would be no difficulty experienced by an author in attempting translation into Bengali prote the most statuse and metaphysical of Sanskrit works — 'हिस्सू जाए वंपाली केलेज एँड किट्नेश 'निश्केश्व जेल, १९५३.

<sup>10</sup> gg-qo, Nothing illustrates more clearly the defects in our tradition than the absence of any early specimen of the prose romance.— 'Classical Sanskirt Literature'.—A Berricchile Keith, 1923.

११- १४-१२२, 'मिश्रबंध-विनोद ', प्रथम साग ।

१२. युष्ट-२०६, 'सस्कृत साहिसको रुएरेखा '-चंद्रश्चेसर पांडेय और शांतिकृतार नावूराव व्यास, १९४५.

प्रमायने अपने पूर्ववर्ती छेखकोको महोमाँदि आच्छादित कर दिया । इस कघनके सत्यासत्यकी विवे-चनाके किएही यह स्थान उपकुक्त नहीं है. परत हतना निश्चित रुपरे वहा वा सकता है कि प्राचीन विंदी हिंदीके छंत्रक्रमें, परिवर्तित परिस्थितिके कारण, यह कथन विदेश महत्व का नहीं है । अस्त । हिरी बडाके अमावके निम्न लिखित कारण बताए गए हैं --

- (क) हिंद राजलकालमें पाली और प्राकृतका विकास होने पर 'मी संस्कृतका पर्वात प्रचार और मान या, जिससे नवदिकासित हिंदीके साहित्यिकारों की साहित्य-स्थनाके लिए ससम्मान यथी-चिंद द्विविधाएँ प्राप्त न हो सर्जी ।<sup>६२</sup> वही नहीं, इसी कारण तत्काळीन हिंदी गयके उपोक्षेत प्रयोक्त सभी रुद्ध पता नहीं उस सका है ।<sup>१8</sup>
- (ख) हिंदीने प्रावर्भीवके समय हिंदलीके जीवनका क्षेत्र संक्षपित हो गया था। वे उत रमाओंकी ओर ध्यान ही न दे सके ये जो गवके स्वत्व विकासमें सहायक होती हैं । १५
- (व) साहित्यके प्रचार-संबंधी साधन उस समय सराम र थे । राजा महारासाओंकि आध्रवसे हैंवी पहले ही बनित थी. प्रचार सावनोंके लमावने अनताका भी पूर्ण सहयोग उसे न भास होने <sup>दिया</sup>। यहाँ तक कि गर्समें लिखी कथा-बहानियाँ भी अधिक प्रचलित न हो सकीं। निसदेह ग्रचार राधनको गुरुमता गराके विकासमें वृत्री सहावक होती है । <sup>१६</sup>
- (प ) हिंदी माथा माथी प्रदेशीय शासकोंने उंसके पत्रव-पाठनके किए ऐसे विद्यास्त्र नहीं रेपापित किये जित्तों सादित्यिक आलोचना प्रत्याजोचना द्वारा गवकी उक्षतिके लिए प्रयत्न किया सातः । १०
- (ह) उन्ह सभी कारण एक प्रकारसे सीज थे, कारण, उनका प्रभाव गर्व और पश्च दोनो प्रकार की रचनाओं पर पढ़ना चाडिए वा और पड़ा भी ! बता गर्वके अभावका प्रधान कारण साहितकारों की वह सक्तियह मानोवति दी जो केवल पद रचनाके लिए ही उन्हें प्रेरित करती थी भीर स्वनेरेक्षी पूर्ण सदछ भी हो बाने देती थी। हिसी सङ्घित स्टिकोणने ही स्वाद सुलाव <sup>साहिल</sup> रचनामें प्रवस होनेवाडे व्यक्तियाँको भी सवका उपेक्षक बना दिया और उसी सनोबूतिने विकास शासकोंसे भी गराके गरि विदेय आकर्षण न रहने दिया ।

१३. पृष्ट-६२६, 'हिंदी सामा सीर साहित्यका विकास '--शबोध्यासिक स्पाध्याय ।

१४. पृष्ट-१५१, सा. प्र. पत्रिका, साम ५, में प्रकाशित रावाकृम्मदासका सेख।

१५. पृष्ट-६२६, 'दिदी माना सीर साहित्तका निकास '-अशोध्वासिह स्वाध्याय। १६. पृष्ट-६३९, 'सिश्चरम्' of Benguli Language and Laterature में Onnesh

Chand Sen ने बंगला समझी बर्तमान तस्त्रिके सनेक कारणेंग्रेंने एक प्रचार साध्वकी सतस्त्राकोश्री माना है।

१५. पृष्ट-६२९, ' दिंदी मावा और साहित्यका विकास '---ववोध्वासिंह उपाप्ताय ।

<sup>14.</sup> qu-r, 'The Touth Report on the Search of Hindi MSS for the year 1917-18-19 है, संपादक रायबहादर ही राजादने किया है—In older days a writer was nothing if he could not write in verse

उक्त कारणीय चौरह्वाँ धवाब्यों हूं हिंदीमे सबके का प्रय किखे यह । जिन सब-प्रयोकी रचना हुँदे मी, वे बाज प्राय तहीं हैं और न उनके रचिरिवाजीक सक्कों ही हमारी जानकारी काणेनवस्त्र हैं। नाहमार्थ हमारे पहाँका बाचार-निवार दुक ऐका रहा है कि किशों जो हो उक्कों न ज्याने सक्कों हुक कहना, अच्छा विद्यान्त करता, क्यी अच्छा नहीं चनकों वे वसने कंपमें प्राय-मार्गी रहे। जाने क्यामें उनकी यह नतावा अच्छा जीकिक प्रतिदेक्त प्रति उनके यह उद्योजना-स्त्रक वे दो प्रधान कारण थे। एक यह हुआ कि अंग्रेजी साहित्यके इविद्यानकारोंको हो अपने प्रथम किसे वामार (इन्ह्यू कर १९००) के जीवन सुक्कों केक्ट यह उन्होंने मार्ग होते हैं। उनके कर्मा किसे वामार्थ विस्तिकार हो भी कार नहीं है।

केंग्रेजी यद्य प्रमेचनारकों का रहारा पाइर बदा और सहाँ-गिरिदाओं में दूरावित भी रहा।
यहाँ कह कि दक्षों कालांदीके सात्र वार्तिक प्रय-उपनेहाँसे प्राचीन केंग्रज नवकों कहाँ "पर्कत करूवन पर्वाचन कितारी है।" हैंदी सकांद्री में प्राव्दिक सम्मा विकास कार्तिक स्वाद्यों और सात्राव्यक्ति किए सिमेज काम्यादिक राज्यपत्रों और मात्राव्यक्ति किए सिमेज काम्यादिक राज्यपत्रों और मात्राव्यक्ति के रहा के स्वादकीं में उपनेहां ना स्वादकीं में उपनेहां के स्वादकीं ने के इस स्वादकीं में एवं वे सुद्ध का उपनेहां के स्वादकीं की स्वादकीं की स्वत्व का स्वत्व में स्वत्व का स्वत्व में स्वत्व की स्वत्व के स्वत्व में स्वत्व की स्वत्व क

सपिक प्राचीन अंगीक उपस्यम न होनेका सोस्पा कारण यह है कि सन १००० से १५०० तक, क्रममा ५०० वर्गोर्न दिरोक्तीने मारत पर आक्रमण करते कहलांकी स्ववासिकत अपन सर कर दिए। तक, महिर, विद्वार जाहि उशासनावह और राजकंग मुक्काकण, दो ही प्रमुख राजांनें उस सम्बन्धां अब करहीत रहते से और मुख्यमान आक्रमण्डासियोंने टोनीको ही यह बहुत और टूंक दिया। इसके अमार्क्स उद्युख्य राजद्वारा करवारित और सरहित सरस्वी मार्गार-प्रकाशकार्की अंग-बुचीके समार्क्स अपन दिया जा ककता है। <sup>पर</sup> मारतके इस आर्थोंने

<sup>95. 9</sup>E-9c, 'History of English Laterature '-Andrew Lang-1913.

२०. पृष-८३३, '. ...like short riddles and sound more like poetry than prose' - 'History of Bengali Language and Laterature' - Dinesh Chand Sen

<sup>31.</sup> TE-11, 'History of English Literature' - Andrew Lang-1913

Bhandira Litery in Usery 'Most of the original contents of the Sarasusti Bhandira Litery in Udippur (one of the oldest library, perhaps the oldest in India ) were lost chring the ravage carried on by Maslium Kangs in this part of country — Crettlegue of the AISS in the Library of H H the Micharlina of Udippur "by M. M. Mensaria—1945.

प्रकारममें दक्षत्र रहुत हुए साहित्यक तिथि विदेशियोंते स्थ कर दो । वब बीर राज्युँतोंके देखाँ रिका तक प्रकारमञ्जी सब दथा हुई वब उत्तरमारको जन स्थानीकी चाहित्यक सर्थानीको पुँचार्ष बानेनाओ चाहित्य ग्रानुमान चहनाही किया वा तकता है जो बामभ्यवहारीकी मार्मिय एको ये बया बाह्य सम्बन्ध उन्होंने सिंहुजोंको हर तरहुंचे दबाया था। इन आक्रमधाके प्रकारका व्यवद्य, गाले, त्यानुस्र और हिंदी की लागित प्रेय-राणि तक हो गई। इस मार्काय नामिके ऐसे हो प्रंय बच चन्ने जो उन निवी, पर्मस्थानिय, चार्चनीक अपन्या राजकीय प्रसादा-कर्मोंने हानित ये बाही एक आक्रमणकारियोंनी पहुँच जावानीने नहीं हो क्यी।

मने ननाए गयं (और रख) प्रयो हो खोज हा हार्य और माहत प्रयोक्त उपयोग वहुत अमसे हो रहा है; परतु इसते हिंदीने हतिहासकर सहह मही हैं। क्योंकि न अभी तक उसने वाकर पर हिंदीने उत्तरिकाल का तम एक है और न उसने प्राप्त परित के ला है। हर प्रस्ता के स्वार पर हिंदीने उत्तरिकाल का तम एक है और न उसने प्राप्त परित करना है। तिर्माण हो के स्वार कर रामी मारतका समस्य प्ररेश इसतींत परदारी शतका तक, कैता कर रहाना चुका है, युद- भें नग रहा क्यों एकने बाद सूरो में आकरकारों है। देखने वाति मारते, जनताकों तक नारे का रामाण हा सिंह और विधा मेंदिन के सार उत्तरा, हाहिल और विधा मेंदिन के हिंदू स्वार्तिक मार्गिक रहान हिंदी । व्यार मुख्य मुद्रा न इसतींत परदार के हिंदू स्वार्तिक मार्गिक रहान हिंदी । व्यार मार्गिक रहान हिंदी । व्यार मुख्य मेंदिन के सार उत्तरा, इसतींत के सार उत्तरा, इसतींत के सार व्यार मार्गिक प्राप्त के सार उत्तरा, इसतींत के सार उत्तरा के सार उत्तरा, इसतींत के सार उत्तरा के सार उत्तर के सार

पद्ध हिंदिके ह्यातिशिव प्रमांका चोक्कार्य इन द्वापित स्थानीमें कम, उत्तरी मातव-तिके कर नुक प्रात-के उद्य प्रदेशकं अविक हुमा वो हिंदी-साहित्यका कम होनेडे क्यामम २०० की वक वर्षावेत, अवादा और बुकरेक रहा। वही कारण है कि वो कुछ वाकांगी प्रात हुई है वह आर कोक्कारी अवायों के सहसी है। इनके पूर्वका चारणों करवान्यनीमें त्यो वर्ष कार कोक्कारी को होनी प्रमाणके व्यक्तित, वर्षकांकिक और राजकांग, होटे-दें छंगी इस्कारणोंकी त्यों के होनी प्रीया: बाक्टर व्यक्तिहरत्याकांगी, जो खोककांकि प्रकार नो वर्षों दक निरोधक रहे थे, वहां मार्च है कि यदि राजकांगीमें प्राचीन हिंदी इस्कार्यकों त्योगकां काम व्यवस्थित रूपते किया नाय यी, प्रस्त है, बहुत-कुछ उपयोगी चानांगी प्रात हो। वस तक रज्यायोंके दिह पायकोंकी की करने वहाँ हास्तिक प्रमाणित व्यक्तिक इत्यक्तिक विश्व के प्रस्तावींक होंने, ऐसी आया की वा कक्षी है।

२३. पृष्ट-२५८, ' हिंदी भाषा और साहित्य '-श्वामसुन्दरदास ।

२४. पृष्ट-२७९, 'हिंदी भाषा और साहित्व '-- स्वामझन्दरदास।

# भगवान् महावीर ।

( रचयिता ' शायर-इ-कायनांत ' श्री पं० रामकृष्ण मुस्तर, क्कीडवी )

[ सुलत सा॰ का वर्ष्के वदीयमान कवियोंमें उच्च स्थान है। यह नग्म आपने विशेष रूपसे इसारे आप्रह पर स्वी है। पाठक देखें कि किस खुबीसे उन्होंने स∘्महावीस्की विक्षाओंकी छोक्के स्वित करवाणकारी बताया है। —संव ]

> क्या तुम्हें रात<sup>8</sup> यह मात्रम हे हुनियावाको ? कितने हम्सानको सुफिकी दिखाई राहें ? और दुनियाके कीधेर्स किया फितने प्रकाश ? किससे प्रस्तु<sup>2</sup> हुई दहस्की जुस्मतवाहें<sup>8</sup> ?

> कियने इसीको दिया पहिले नाईसाका सदक ? किसकी शिक्षाचे हुवे ब्रह्मके दिखको दर्शन ? किसने समझाये इरएक लीवको जीवनसिद्धान्त ? किसने कुर्यान' सपाई वे किया तर मन धव <sup>9</sup>

बात्मा कहती हैं, " सरावान महावीर ये वह ! " सिनकी तालीमसे' कड़ान मिटा, शान हुआ ! जिनकी दृष्टिको नजर आई बकाकी मंजिल, ' जिनकी दृष्टिको सकिसे कठिन मार्गमी भारतान हुआ ! !

वीरने प्रेम-को शहिंसाको बताया है सवाद," वीरने नफरत'-जो-हिंसाको बताया है गुनाह," वीरने मेर हर्फकाके!" बताये सवको, वीरने सवसे कहा, 'पाक करो करवो हिगाह,' !!

जबही हो सकती हैं दुनियाजी तरकी<sup>12</sup> ' सुक्तर' | देश हर एक वहे आगे लिये सत्यका भेप | गात होता है ऑहसाहोते सत्त्वा आवन्द, सारे संसाहको है चीरका यही उपदेश !!

रहस्य. २. मकाशानात. ३. जमानेका कंपकारमध् वाशावरमा. ४. न्योछावर या पर्टिदान. ५. विशा. ६. निर्दाण मृति. ७. पुन्य. ८. वृष्या या देव. ९. पाप. १०. परसालमका रहस्य. ११. इटव और दृष्टि. १२. उन्हति.

# मण् महावीर स्मृति-प्रन्य, ६

# अहिंसा और विश्वशान्ति।



"सरका प्रकाश और बहिसका संरक्षण विश्वशनिका पुष्प-पण है।"

AHIMSA AND WORLD-PEACE.

युव-शान्ति-चाहता-है-मानव !

<sup>6</sup> पीलक्ष गोद्धि सीवा, रेत्य रियदे अवदायोधी ।

दिर्मा में हा-हाइसीने.

महा से अपने झारोंने।

क्रा शक्षित या पर परकेशी,

धद मानि सारभ है साला है

राज्याचे प्रभाव है स्थाप

-- 45.55°

# ऑहंसा और विश्वशान्ति पर माननीय गवरनर महोदय सी. पी.के विचार ।

गवमेंट हाउस नागपुर

81. 9-U-YZ

महात्मा गाभी जो आधुनिक युग के अहिंसारे सबसे बडे दूत ये सदा अहते ये कि अहिंस भीका प्रचार सत्य धर्मके प्रचारके साथही साथ होना चाहिये। उनका विश्वास या और उनकी शिक्षाभी वहीं भी कि सल और अहिंसा दोनो अभिन हैं। एकने सिवा दूसरेका विधेष उपयोग नहीं है। व्यक्ति वर्मका मचार इस समय सारी दुनियांके लिये और विशेष कर हिंदुस्थानके लिये बढे सहस्व का है। स्पूर्ण मानव समाज और खासकर दुनियाके अत्मत वस्त्रान राष्ट्र वैसे अमेरिका और रूठ यदि इस तत्वको प्रहण नहीं करते और इसे उपयोगमें नहीं छाते तो कहें लोगोको यह साफ साफ दिवार्ट दे रहा है कि मानव समाजका नाम होनेमें देर नहीं है। ईश्वरने मनुष्यको बुद्धि और दूर हरी दी है और यदि मनुष्य इन गुणोका बोग्य समयनर उपयोग करे तो प्रचढ नाश टक सका है। प्रभ गद्दी है कि क्या मनुष्य खुद होकर अपनी अकल काममें हावेगा और अपना कहन पीछे है क्षेगा वा अपने इसी रास्तेसे चलकर अपना नाख कर हेगा । यदि सल और बर्हिसको कार्यशाली करना है तो लोगों को अपना चारिज्य बल्बान बनाना चाहिये । बुद्धमें बान मालका नुकशान बहुत मार्रा होता है परतु चारित्यका और भी अधिक । जान माध्का तुकसान पूरा किया जा चकता है केंकिन विग्रहे हुए चारित्य को फिर बहाना मुस्किल ये। इसलिये यदि आज दुनियाके राष्ट्र, सास-कर वे राष्ट्र जो सङ्गरके बार्जीने सुराज्य हैं, सत्य और अधिनाको अपना घ्येय मानते हैं और उन्हों पूर्विके लिये पूरी कोशीय करते हैं हो मानव जाति निश्वय झुली होगी, अन्यया नाश स्रक्षिक के दें

गळडास परुवासा १

# ओ वर्डमान !

( श्री • सुरेन्द्रसागरजी जैन, 'प्रचंडिया ' साहत्यसूपण, इरावळी )

मानवताके की अखंकार ! बसुचाके दिर अक्षण विशाम ! को वर्डमान ! पतिवोद्धारक, व्योतिमेय, विभ ! कतवत प्रणाम ! !

प्रकटे तुम भू पर लेकरके दानवताका संहार मुखद्

फिरसे इस जातीमें लाए मानवताका थूंगार सुखर, अक्टमा निर्देश जगमें लाए करणाका पारावार असम.

शक्रका, ानदेश जगम छाए क्रस्माका पाराबार श्रगम, श्रावतित करने इस जगको छाए नदीन संसार सदान.

> तुम महामनस्वी युग नेता, युग निर्माता श्रीतेश्वय छ्लाम ! को वर्दमान ! पतितोद्धारक, ज्योतिर्मय, विसु ! शतशत श्रणाम ! !

जर्जेरित अर्कियन मानवको, एकाकी द्वम करपाण वने,

क्षरमाचाराँसै दकी-भरी निष्पाण घराको प्राण बने, छेरही सम्यक्षा श्वासँ हो बन्तिम, उसको पविमान बने,

युगयुगकी सापित जगतीको चमकीले तुम वरदान बने, अज्ञान-अधेरी हवी हर, सविता वन चमके ज्ञान-धाम !

औ वर्दमान <sup>१</sup> पतितोदारक, ज्योतिमैय, विसु शतशत प्रणाम !!

तुमने संगारे चूम चृम जगतीका ताप किया शीतल,

तुमने उद्बोधन दे देकर यह जगत जगाया प्रति परुपङ, तुमने मविराके चपकोंमें सरझान-सुधाको भरवाया.

तुमने संतोपित किया उसे जो पास तुन्हारेनी आया,

हुमसे वह बाणी स्रजित हुवी, हो गया सुदित सुन ग्राम-ग्रास <sup>1</sup> ओ वर्डमान, पतितोद्धारक, ज्योतिर्मण, विसु ! सतस्रत प्रणास <sup>1 !</sup>

अपरिग्रह, सत्य, अहिंसासे प्यासी दुनियाँको सीच दिया,

क्रतु-मजुज-भेष, अज-वाधको हो, हिंसाको तुमने दूर किया,

पूर्टी भव संस्कृतिकी किसलय सम्राग सुदुतादिक धर्म लिए, आनन्त्रित जवतीका कप कप हो गया चिल्लास सर्मे लिए.

तुम इदय इदयमें बसे, बनै-नयके इदयेश्वर कोटि नाम ! स्रो बद्दमान ! पतितोद्धारक, ज्योतिमय, विसु ! शतशत प्रधास ! !

हो, आज परिस्थिति ठीक वही, संघर्ष, दैन्य, श्लोपन, <del>छट</del>्यह,

सम्पता मध्यता मिटी सक्क परिज्यात कहूँ दिश्वि है हरूचल, अतएव चीखती 'वैद्याली ' मेरे लिम्बिलि मगदान कहूँ ? कण कण बसुधांका बोट रहा करणाके आहे नियान कहाँ ?

कितनीही मौन पुकारें हैं अब बुखा रहीं प्रति दिवस-वाम-" को मानवताके अर्थकार, वसचाके चिर अक्षय विराम ! "

" को बर्दमान । आओ आयो, ज्योतिर्मय विभ । शतशत प्रणाम ! "

# भगवानके अहिंसा धर्ममें अशान्ति मेंटनेकी शक्ति।

( है॰ श्रीमान् स्व॰ चन्पतरायजी जैन, विद्यावारिष, वैरिस्टर एट-छॉ )

गत महासमरके समय दुनिया महासक्टमें थी, वह इस लोग भूल नहीं सकते। फहते थे कि <sup>ब्</sup>र फर गान्तिको स्थापनाके क्षिये छडा गया है। किन्तु उस मयानक सुदको समात हुये इतना कर हो गया, पर शान्ति कहीं भी नहीं दिखती ! प्रसुद आनका वातावरणमी शान्तिके उतनाही विश्व है नितनाकि महासमरके समयों या । विश्व पुराने मन्तन्यों पर डटा हुआ है—बही पशु-स्वर्ध बृद्धि करने और सबजुढ खुद हृदय जानेकी बुन चवार है | वही राष्ट्रीय प्रतियोगिताका सवर्ष पतम चल रहा है, जिसके कारण दुनिया छोटे होटे समर शिविसीमें पलट वहीं है। इससे मीका अर्दे ही सारे ससारमें आग रूग सन्दी है। अब भी बड़बान राष्ट्र कमजोर राष्ट्रीके साथ पहलेही नेवा बर्चाव करते हैं। यहे २ राष्ट्रांके नेवाओंके दृष्टिकोणमें कोई परिवर्तन नहीं हुवा है—सैनिक <sup>शिक्</sup>को बदाने और जनस्हारक शक्षालींको स्माह करतेमें कोई कमी नहीं हुई है । साराधतः यदि <sup>ब्हु</sup> मानामां जादे कि गतवुद शान्तिस्थापनाके डिए रुडे गये थे तो कड्ता होगा कि वे स्वरह रहे! सात इमारे राजनैतिक जीवनमें अविशास पुरूष स्थान लिये हुवे है, निष्टका दुरा परियाम युद्ध हो सकता है। राजनैतिक बायदे पश्चिमके राष्ट्रीमें स्वाई और ईमानदारीले वहीं किये <sup>कारो</sup>, विल्क राष्ट्रोंके निजी सुमीते और लाम ही उनमें मुख्य कारण होते हैं । सन्तमुच ये राजनैतिक नेता इन चाउनातियाँवे सदा वित्र रहते हैं और जानवे हैं कि जिन विश्वयोंको ने अपने इस्ताक्षरींचे हैंबोमित करते हैं वह केवल रहीके ट्रकडोंने बढकर कुछ नहीं हैं। इस दशामें क्वा यह समय है कि रवायी शान्तिका साम्रास्य 'कीम ऑब नेशन्स " (अब मू० एन० ओ०) अथवा 'फेडोशिए ऑस् रिक्रमोक्षेत्रन ' नामक समाऑद्वारा स्थापित किया वा सकेगा ! में बहुसा, कदापि नहीं ।

में परिवासवादी (Pessimist) किन्नी हान्तर्में नहीं बनना चाहवा; किन्नु हर बाद को बोधने नोई नहीं रह कहना कि हमारे राज्यीकि नदेश में किन्नान आनिविधानके क्षेम किन्नान आनिविधानके क्षेम किन्नान हमारे हरोकी किन्नान किन्ना

<sup>ं &</sup>lt;sup>के</sup> लि॰ बेरिस्टर सा॰ने इस विवयका एक मावन आंखड़े नीव नामक नपरमें वन १९२६ में दिया <sup>पा</sup>, किन्तु बढ़ कावमी हतनाही उपयोगी है। बला उक्का दिन्दी मायाद्वनाद यहा दे रहे है।-का. प्र-

मानव ह्यममें बुधा हुन। है। कवाके शांकिर स्थानमाके किये हुन्छे निक्क " वांकित रहते' और हुन्होंको वीवित रहते रहें," (To live and to let live) की दार मानवा बाराज करनेकी धानस्वकारों है। हुन्हों शांकी भागत स्थानमें व्यक्तिया जातान देखना चाहते हैं दनको स्थाने एवं मानवा हुन्य तक अपनी कि कर केया, जात्सका है और उन्हों का समानवा अपना किएकरें मानवा हुन्य तक अपनी कि कर केया, जात्सका है और उन्हों का सामानवा अपना किएकरें मानवा हुन्य तक अपनी कि का मानवा हुन्य तक अपनी के सामानवा कर मानवा मा

परि मानव रूपत आधियों से शारर-प्रधीन तहीं रेतेया, तो वह विश्वामी आणी का आरत कारी नहीं रहेया। अनवता वन उकता हुन मानव रुपता होगा हो। वह अदस्य द्वेपेंत्र प्रति मानवता कर उकता हुन मानव रुपता होगा है। वह अदस्य द्वेपेंत्र प्रति मानवता की प्रति होगा है। वह अदस्य द्वेपेंत्र प्रति होगा है। वह अदस्य प्रति हैं, जो चल कारी प्रमुख्य कारक रहे और उनकी निश्च को है। शाक्तोची प्रमुख्य के वह स्वी रेते—कार मुख्य मानवि रेत्येनकी भी मीनवा, नीता वाव वर्षेंग्ल हैं वो हमेशा मारवाट और बद्यानिय द्वेपेंग्ल की वाव वर्षेंग्ल होगा होगा हमारवाट और बद्यानिय द्वेपेंग्ल की व्यव वर्षेण करके नाह हो नाह नियम कर्षमा करके नाह हो

जर अस यह है कि प्रान्तका इदम-राश्चिम केंद्रे किया जाते! बादिकको जीक दिखा है कि जानो परियो पर नेहीं तार कर की हू कामें पर करता है!? (Love thins neighbour so thywill) जिन्नु वह विकास समाय कोक्सीन पर नहीं बया। इसके दो कारता हैं। (१) हैंचार कीक्स निवाद हैं कि साहित्य केंद्रस मानती आपीक आदस करनेता प्रवेश होती है-दक्तरा अमारिद्धात उत्तरेक प्राणित करना नहीं। यह दो सानद मोजनते किए यह ने काश किए गए हैं। इसी कारण परियम मानद नोवास कर प्रवेशन होती साहित और प्रसासित महीं हुता। हुता है करने काम करनेता कर पहुंचा हुता है, विकले तथा मानदित महीं काम प्रवेशन करनेता कर प्रवेशन होती है। हो कि तथा मानदित मानदित करने काम मानदित मानदित करनेता कर प्रवेशन होती है। हो किसे की मानदित मानदित मानदित करने काम मानदित मानदित करनेता कर प्रवेशन कामके किस हो है। हो किसे की हैं हुता राज्य प्रमाणके किसे पेता नहीं करता और न कोटके शांके अन्तरम केंद्र व क्यांकिस पर करने हैं। हो किसे की हैं हुता राज्य आपीक एक प्रयोग कामके किस पर करने हैं हमें किस हो है। हमी की प्रवाद की हम तथा है। हमी की प्रवाद करने की हम कामके की हम करने हम करने हम करने हम करने हम करने हम करने हम तथा है।

सतः वैनवर्गने क्यूनार प्रेमित्रमा - व्यक्तिका वैवानिक परिचय , वानवा जरूरी है। उपका प्रीप्तक मानवाने व्यन्ते वार्तिकों साथ शांक्त्रिक द्वारा शिवा देशा । मारवर्गने इस माहिता नारी क्षेत्र मात्रावानाचे प्राणित्मुक इरे हैं वे क्षित्र वाच्या राष्ट्र की राष्ट्रपति क्षेत्रपत्र कारव हमार्गने वाच्या मात्रक इरी गई हैं। मारवित्त कारामी फ्रेमिट्सान्त्रने वाच्या करे की चीर प्राविद्या किसी । नेरोधिनीक वामा करनेता वा और कानन उपने व रहा। वैनवर्ष दुवले वर्ष या वित्त मार्गी है। वैज्ञान केल बात्रपत्र को कारको कारक कार्य कर द्वारामी प्रवक्ता किस करता है। परि बार पत्र के बात्रपत्र कर केले कारको कारका कार्यक करनेती कुळा नहीं करा वाहिं। असकी तम किसी ब्राणित्म व्यक्ति वा पहुर बाह्यन करनेती कुळा वी करा चाहिं।

अहिंग विदातके विचारमें यह प्यान रखनेकी बात है कि प्रत्येक कार्यका प्रमाव कर्ता और विषक्षे प्रतिकार्य किया गया है, उसके उत्पर समान रूपमे पटता है। समय है कि उस कार्यके प्रभा-बरे त्यमात रख व्यक्ति तो यन बावे, परह कर्ता नहीं बचता ! अपनी बात उसे दृष्टि कम पहली हैं। होता यह हैं कि सहां एक कार्य मन-बचन-कायरे किया कि शुक्त पुढ़ल (matter) आत्मामें सारर निपट गया । यह पुडल आत्माके स्वभावको विगाउता है । आत्मा एक अक्षह (Simple) नरार्थ है, उचलिए असर है। मंदक पदार्थ ( Compounds ) ही नाशवात, होते हैं । जलवता दिक्ते मेखरे-स्ट्य हुआ आत्मा स्वतः जन्ममरणका भोका बरता है। बुद्रस्ट आत्माके ईश्वरीय (भौने दक देता है। बाइविटमें कहा है कि दुम परमातमा हो: (I have said, 'ye are Gods') बाँदे आत्मा पुरुष्के द्वदाई समर्थने अपनेको छुडा हे तो यह परमास्म-परको पा हकता है। किन्तु पुरुष तो सावासामें उसके प्रत्येक विचार, प्रत्येक स्थ्य और प्रत्येक कर्मके साथ था रहा है, फिर बर करे केरो ! निस्सन्देह वह एकदम नहीं का तकता । इतके रोजनेके लिये नियमित सर्गा निर्दिष्ट हे. जिसका पर्यटक बनना होता है। बहुतका आना और वधना शुम और भगुम रूपमे होता है। अतः पहले तो असम प्रदेशका खाना रोकना चाहिये। अर्थात् हुरेक्से नहीं इत्ता चाहिये ! फीर धीरे २ प्रद्रतका आना सर्वमा २७ जावेगा । इन्द्रिय वास्तावन्य स्वार्थगई भाकाशायें ही जि:इष्ट कर्म पुटल आध्यवका कारण हैं । अतः वह विचार, वह शब्द, वह कार्य जो सार्थंचे दृषित नहीं है, इस निःक्ट आधवको रोक्नेमें कारणमूत हैं । इसस्यि ही अपने पहोसी म पार करनेसे एक व्यक्ति इस प्रकारके निःक्षर आध्यवसे वच जाता है और किसीसे डेस करनेसे फिर वह चाहे पशुधी स्यो न हो, एक व्यक्ति अपने लिए बहुत तुरी तरहरे कर्मधद्रवन्त्री अपना हेता है। यही कारण है कि बाइबिलकी आगा है कि तू मार सत। (Thou shelt not kill) हैं आजार कोई ऐसा शब्द नहीं है जो इसे किन्हीं खास प्रापियों के किये सीमित करता हो। किल आज तो उसे ऐसे पढ़ते हैं मानो उसमें कहा गया है कि द् जादरीको मत सार (Thou shalt not kill man | ) उत्हार नियम यह स्पष्ट बतावा है कि हुमें एक पशुकों भी क्यों भारना नहीं चाहिये। मारनेकी क्रियांसे इस अपने स्वमावको खोते और दुःखी होते हैं। इसकिये किसीको नेहीं भारता स्वय अपनी रखा करना है ।

पार प्रभाव पार क्या का क्या है। है सिक्ट द्वा ज़िर बेल्ड मार इसारे स्वासमें स्वर और चह इस रेवा का इसे हैं कि सिक्ट देवा ज़िर बेल्ड है सारा जान्यनन होता है। हों हो बारे हैं एवं रेसूर्य, लामेंचकाई ब्रीड होता है। तिरापार प्रमिन्नीते इसा चर्ने मेन्स्स मानी जीनन हकते काल पतित और दुस्तन होता है। तिरापार प्रमिन्नीते इसा चर्ने केंद्र स्वर में चह रोग तेरों दुस्तेन्त्र बागत हो। वार्ती हैं। (1) स्वर्म, (2) करो-रदस्या, (3) ब्रीक्सर, (अविकेड) में ब्रह्म स्वरीट इसाक जोड क्या करानित हाक किया है हकते माने बेल हैं, यह करोट इसा है सांकि दवाक जोड कर्ड क्ट्र क्या पार माने हैं। कि करेड हता की ब्रीव कराने क्या रखा। यह वानितारी है, सांकि दात जोड कर दवा वाला मान मी है कि करेड हता की

प्राणिहत्सका तिथेव नये अहंदनामार्थ भी है। वहाँ कहा है कि "वा और शीव इसका अर्थ का है! युक्ते देवा चाहिबे और बाँठ नहीं!" वह सावचे एक, या दो दक्ता कियी देवताने

1 - 1 - 3

नामनर एक प्राणीके प्राण केना कूरताका करूप है और विश्वके किए द्यामय आवरण करनेका उपदेश है तो किर सका अपने स्मर्थके किए निर्वाध हिंवा करनेमें उठ कूरता और अदयका अन्त कैंते होगा?

राधेमाँ एक आप्ता वो प्रभाव एक व्यक्तिसर पढ़वा है, यह स्वष्ट है। अबः वैत्रवर्ममी मह प्रगट विज्ञा है कि वह व्यक्ति को अपने जीत्तमें दवा और प्रेमके विद्यान्त पर खमक करते हैं, वे दुर्गको प्रापदावा दान देनेकाही चामन्द केवल नहीं उठावे, विक्त ने चन्द्रम्य व्यक्ता भावा करते हैं—अभा उतावे हैं। हरके विशेशों को जीमी, त्यार्थी और कृद हैं—हेयूग्ली स्ववहार करते हैं और राज्यात करते हुद गयानोमें खुद होवे हैं, वे न वापनी मजह करते हैं, और न दुक्शोंके मित्र हैं। वे मानवस्थायके सर्पत करे वह हैं।

हस प्रकार यह प्रेमका-आहिशाका विद्यान है। वदि हस्यर समस्य करें तो मानस परमास-पर 'ही महानता को पानें ! यदि से हरकों उमेशा करें तो बादियकां यह शाप उनके किये ही है कि 'देरे मारत यह समीन दुमित है।' (Cursed is ground for thy sake) अतः यदि मानन सप्ता मानाई चाहता है तो यह सस्य मानमां और हरत प्रामियों को स्वातित मानाई करे। केसक हस कारण—आहिताके सन्दायां होक्स्ता न्यापक मानी, पार्से, ज्ञामी और तुनिया माना होता। आदा है ''आहिता परयो यहाँ में मानि तुन्दारा स्वेदश संसादक समस्य प्राणियकि हद्वांको अकाशाना जाँग प्रमुक्तित करेता! हसींचे कोकमी शानिकत साम्रास्य स्थापित होगा। अतय्य आहिता विद्यानको सदैव प्रकाशित कासिका ।

# हे मुक्तिदूत !

टर दिन मूतक पर स्वर्धिम रजॉकी वर्षों हो रही थी, मानब चाकेज क्षेत्रजींचे वह राव रित्ता रहा था, और वन उसने बरांका कारण दाना तो वह चुके हांची उद्यास ब्रुटाने कम गया, देवाओंकी बीवे दिल वर्षी और प्रकृति क्यान कृत्यार दवा कर स्वास्त करनेके किए जरकर स्वर्सीहें हुम्हारी पार कोड्सेन क्या, स्वान

हे वर्मप्राण !---

हुमने करने पद-बुझाँ द्वारा सुनाको पादन करते हुए शर्मा सं संक्षा महत्ताका प्रधानार कर, सम और अहिंको पान उपरेशों द्वारा आधीमारको क्या दिया। मानद उत्त , स्वारा अपरा अहिंको है के उन्हें के स्वर्ध करें, टिक्कोमी केटे रे कब हरने को हिंद से कहें, करें, टिक्कोमी केटे रे कब हरने आपकी पान करते हैं कि स्वर्ध को प्रधान मानद विकेत करते रहते हैं के सामन, निरीह मानद विकेत करते रहते हैं के समी आपकी दिव्य आवाका दर्धन नहीं किया, केटे आपको मुख्य देखा, वर दो पार्थी या, हिंदक या, निराह स्वर्ध को थे, वह हार्यी हो थे, विकते हरके कर प्रमान करते हुए उने सहस्वर्ध हो सामन करते हुए उने सहस्वर्ध हर और आहिताका पाठ पढ़ा मोहका मार्ग हुझाया। अहा है मोहस्व !—

' रतर जग पर शांति, अहिंसाके अधिनायक ! सुप्त प्राण फिर जाग वर्ठे, हे, शांति विद्यायक !!!'

समदा-नरेशचन्द्र जैन 'हेम '।

# विश्वकी विभूति भ० महावीर !

### रचिता. — साहित्यभूषण सुरेन्द्र सागरजी जैन, 'प्रचंहिया' इरावली ( मैंनपुरी )

अपने अरातिको

विभवीरने बताया हमें--

सरछ विचारमे

स्दुल भ्यवहारसे

ध्यर्य पद्भ पद्म बिल ! हदयमे कर सकते विजित है । स्यर्थ यह मर-वलि ! सत्यमय हो जीवन ! हाम नहीं सक पश्जॉके इननमें हैं। सरवसव हो धनधन ! वह तो निरीह हैं। सहयसकी हो जन मन ! उनकेमी प्राण हैं। सांचको थांच क्या <sup>9</sup> अपनेही समान हैं। वीक्षन एवित्र हो कांफल तो कर्ताको सिलेगाडी । श्चर हों भावसाएँ <sup>†</sup> हुकर्म क्षय होते, जुभ कर्म करनेते ! . सट हो कामनाएँ ! जीवके इननमें औरभी पाप है। परसित हो जीवनका सत्परण्ड ! व्यर्थ यह हिंसा है। सबसमय आचरण हटा सकता है सारे दुखद आधरण ! रागद्वेष बडते हैं इसके परिसेवनसे ! कचनको शुद्ध करनेके लिए परिवाधि होना तो असम्मद इससे हैं ! तम करते हैं जन जलती क्लानमें। इसलिए अपनाओ दगाको सत्वको ! अहिंसाके सर्मको समझो और समझाक्षी। इसी मॉरि कपनाभी जीवन हो तएमधी! इलिंग हटयभी होर्दे वंशस्त्री! हो सकता नवनीत-सा ! ताकि परिशोप हो <sup>†</sup> अपनी इस कावासे मनसे घनसे खयमुको जीना है। हो जहाँ तक खाग करनाही धर्म है। वसी मोरि वृसरोंको जीवन दो <sup>!</sup> संब्रह अधिकसे सरल उपाय है ! ज्ञागरित तच्या अधिक होती ! किसीके अपराधको इसमें परिवद हो होते अनर्य कर्न ! क्षमा कर देनेमें होता परितोप है। सलते हैं धर्म-सर्म <sup>1</sup> होता जातम-तोप है। शमा वीर-भूपण है। बहस् मान्यता है तुरीयता !

का न सकती है वह कुछभी महा !!

हमी किएं अन्य शाणिबाँके समाप्त

अपनेको सानिए ! सचमूच अकिंचन ही मानिए ! बपनी वहिन सुता, परिणीवा माता पिता. जैसीं है वैसी हो सन्य की ! ब्रह्मचारी व्यक्तिको जगतीके दुस्तर कार्य होते सरह हैं ! ये है अहिंसाका सत्य समें ! देही है धर्म-कर्न ! बेही है विद्य प्रेम ! विश्वका प्रत्येक सन अपनाही वन्ध्र है ! ऐसे सज्ञानसे ऐसे श्रहानसे ऐसे चरित्रसे .. सम्भूच मनुष्य वन सकता है स्वयं ही -- सत्य शिवसुन्दरमय ! ऐसे प्रचार द्वारा भगवान बीरने कोक कल्याण किया ! द्रस्तित पतित प्राणियोंका त्राण किया !! अन्धकारका विनाश ज्ञानका प्रकाश किया ! इस टिए बीरवर हो गए बर्दमान ! किया सद संस्कृतिका निर्मान <sup>1</sup> दर किया अन्दन को। दर किया धन्धनको । यग निर्मायक वह विश्व वंच सहाबीर १ बतिवीर ! क्षेक्र पृत्य तुगपुरुप जनताके हृदयमें अहिमाळी श्रमिट छाप डाल गए। होड सम्पति वह.

# ' विश्व-शान्ति-पथ-दर्शक-सन्मति ।

ससार-सान्ति-रायक सुषांस हिंसा-गक-प्रकारकी शीतशासु-होती विकार्ग, विमत्त दोर-लिपुसे बर्जाण, कर्ता प्रवृत्ति, स्कृत-प्राणि सुदुदियी-व्यक्तवास्त्रिको को, सप्तिदर्ग रही, हिंसानन्से हो तास्व !

पर, सात, द्वार्य ज्ञाती पर दुख-क्टह्नाड, इत दु-ख-क्टह्वे प्रवा हेतु, जग-शान्ति-मीरण-साशान्य हेतु, शी ! बिद्य-क्पी, की, महाबीर उपदेश-असण हो, शान्ति-मार, भा सुखट शान्ति-परिसक !

. स्रोक भादर्श वह.

'विश्वकी विभूति है ' !!

—वीरेन्द्रमसाद् जैन।

# मांसाहार एवं पैशाचिक बुद्धिहीनता।

( ले॰ ऑ॰ टॉ॰ किझोरीहाहजी वर्मी, मे॰ ओ॰, अडीगड )

हर मेग समारते प्रायोज जीवनमें कुछ ऐसे मामें पर बाते हें कि गरि उठ जीवन सामका राक्तार त्यावा जान तो गुमकर्में की रोक्डव वहीं पर च्यानेकें कि बागों 'कुछ नहीं' निकक कहता है जीवन मानता है। उनकी नुत्यानाएकी उत्तक की कमी देव स्ववक्रमाने दिखती है, वह तमानी नहीं मोतिकहमूल एनिस्तन होनेकें करण मुख्यानाट है। उनकी दुक्ता वामानाहारके, व्यानाहारके नहीं कि नहीं की वा मकती। बन्चे मुक्ते मुक्तिवास उत्तक होने हैं। निवासिकों मीकि ना मानताहारके, व्यानाहारके नहीं का वह का मानताहारके, व्यानाहारके नहीं कर वह की है। विवासिकों मीकि ना मानताहारके केंद्र प्रायोज कर की होता है की नहीं की निवासिकों उत्तक निवासिकों है का निवासिकों निवासिकों जिल्ला है की निवासिकों निवासिकों उत्तक निवासिकों है का निवासिकों की व्यानाहारक निवासिकों जिल्ला है की निवासिकों निवा

िशो रेमको पर्यान व्यानों उता रोते हैं, कितु केबर व्यानोंका जानता दश काम कर में हैं रखक कारणका दोन न हो जोता दशकी चिकित्यका जान न हो। वो जुकमी दरीपरें में उसके कारणका दोन न हो जोता दरीपरें में उसके रोता है का मोल पर्याकों समित परिष्ट व्यावस्था पर विचारोंके उसमान होता हैं वे सेने मोल कामोंकी हफा उसका करते हैं। इसकेने ही चिकित्यकाने सहुता बरावकार होती हैं। वे की एक होते भी अस्मानहाँ हैं है नेता हम हमें की उसकार होते जो कही एक ऐसे भोजनाहाँ हैं हिन्त यहां पर मैं केंग जाहार पर ही वीनित हुता।

यदि इस स्वय ठीक नहीं रह एकटे तो इस्टे खदस्य ठीक करेंगे । इस क्रोगोंको थोरों और हैंग्योंके क्षेत्र कोर्ड दूसरा इत नहीं देता बल्कि मेर्स छानको पाप और हुष्कर्म स्वय हमको स्वा हेंत्रे हैं ।

विशोजेटस, विसने चिकित्सा निकार्स गीर को शाकाहारका दश अकटर था, उसकी यह शिक्षा थी कि भोजनशी केवल कीयांचि है और औरपीय केवल मोजन है।

मोजन करता और उसका नकबूब बनना अपका नामें प्रतामिक बाहर निकलना, ये हो मेंक फ़ियामें हैं। यदि परिपत्त मोजका वार्य जब जाउनों प्रतिक क्योंगर व्यक्ति मामा प्यता मेंका उनने जिक्का हो जाती हैं, तो स्वीर विविक होकर रोगी हो जानों हैं निसे केवल बास्टर के ऐसी बान सकता है।

मासके आहारते असीकी दिशिकताके अतिरिक्त किटी और भोजनकी अपेक्षा आधिक

<sup>\*</sup> गृ॰ रात्यारके अंग्रेजी बेखके प्राथासो किसा हमा स्वतंत्र देख —सं.—

शारीरिक बाति होती है। माठको पकानेमें उकके बीवन प्रदान करनेवाले सून क्या क्यान हो जाते हैं और केवल तेवाल एव नायट्रीविलित पदार्थ अर्थात् वालु उत्तरहरू झनिन्म श्रेप रह बाते हैं। इन पदार्थोंको प्रदण करनेका अर्थ केवल कनका आज्ञात करना ही बहुर वा करना है।

पके हुने माज्ये नाबट्रोजन महापत्री आवश्यकताले कहीं खरिक और सकतर तथा कारोरिक की रास अधिकतर रह नाती है, जिसमें मूद नीहुना तेनाची उस दूबके अनुपातने होता है जो एक अधुनातिन मोकनने बनता है। एक और साम मामके साथ अधुनातिन मोकनने बनता है। एक और साम मामके साथ अधुनातिन के कारणें मानक हम तैयाका स्वीविध्या नहीं कर तकती है। मेरा अधुनात है कि मामहाहारियोकों नहीं मासहाहरियोकों निर्माण आधिक स्वीविध्यक्त स्विध्यक्त स्वीविध्यक्त स्विध्यक्त स्वीविध्यक्त स्वीविध्यक्त स्वीविध्यक्त स्विध्यक्त स्वीविध्यक्त स्विध्यक्त स्वीविध्यक्त स्वीविध्यक्त स्विध्यक्त स्विध्यक्त स्वीविध्यक्त स्विध्यक्त स्वीविध्यक्त स्विध्यक्त स्वीविध्यक्त स्विध्यक्त स्विध्यक्त स्वीविध्यक्त स्विध्यक्त स्विध्यक्त स्वीविध्यक्त स्विध्यक्त स्विध्यक्त स्विध्यक्त स्विध्यक्त स्विध्यक्त

मिन्योगन तूर्नीयर्सिटीके भी » यो सूर्यकंत कवन है । है शक्तिकांस्यें व्यक्ति स्थान कर माताहर करनेने अमिता मोदी है। बाती है और बाहरूद दिनीब, विशविष्ठाने कथाना सुरूर्त मोदा दूर्वेदर्ग नेभागिता हो बाती है। रूचने बहुत कास्टर प्रतीकोंने मो बही आगण दिंश है कि क्रीकेटोड़ जो नावार्क्ष चर्चीता हुन्त कर है, बानियोजी विकृत्य करना कार्टियों क्रिकेटीका उनक करता है। यो ॰ नेकोजन समेरीकांका एक प्रतिद्व स्थीत राज्यनतेता तान्तर है। उनका मार है कि मार कोई और किसी करार म्युष्णकं किने उनके स्वास्थ्यको जानकारी ना आवश्यक मोना-

मोम्ब प्यानीक पुरुवादकी रहावन क्षित्रका खारी क्षमता खड़ी या देवानी होना ही पावन क्षमांकी विधि पर प्रमाप काळा है। रहाकी रहावनाक्ष्य वाध्यनकः ७५ इतिहरू खारी क्या २५ प्रदेशक बहुत वाहे नार्वी होती है। एक तथा समार्क अस्त्रम्या शाविकने आविक सार्य और देवानी ही कहते हैं। कहा अस्त्री मानावा और असुतान क्रान्तेका अस्त्री दिन है।

कदानित् रस्तके तेनाकक अनुपात ठीक रहे और तेनावी मोजन अहुण किया जाग तो भी वरीर कार्य करता है, परन्तु इट अनुपातका पट वड जाना सकटरे काळी नहीं है ।

यो मोग्य बरार्य वारी तरक बनावे हैं यह तैवानका छरीकरण करते हैं और वो तेवायों नमक इतावें हैं यह प्रारक्षा छनीकरण करते हैं। इट व्हारकों कियारों कौर प्रतिक्रियों को मोन-नते उत्तव होती हैं, वरित्ती स्वारत कियाओं के ह रहावीं हैं। होटी विस्तृद्ध और क्षण्य कम बरार्य तैवास करता करते हैंगी एक साथ और बाहाम बादि सार। यही इस प्रकार रागयन कनुसाकों सक्ता किस सकते हैं।

मांग, मध्यमं, अबा एव चीव गहरे ठेवावी मोल्य पहार्थ हैं और वह यह पानताक्रियों यह बांठे हैं वो यह वेबानी अनुवायको सकल्यूरिक एवेबर वृश्विक एवेबर और फालोग्रिक एवेबर्य पारियव होकर बता देवे हैं। बिक्टो मूनग्रेम, इदल्की बमनियोंका रोग और एपोप्लेमग्री एक प्रकारक क्षमाका रोग बताब होता है। कुछ व्यक्तियोंका देशा निरामार निचार है कि मारके अधिरित्त अन्य रुपेण शक्ति उसय नों हो रुखी। यह वैशायिक मनोबति है। देने व्यक्तियोंका इंटर पाराण है जो पर जुनसे वीं परीच्या। इसमें द्या हु तक नहीं गई है। वे बेबक अध्यार स्वापके दिवाबंटी वैभसोंनें क्रिय होत्र पुराहों रहे हैं।

मेनर चनरल रूर रावर्ट मेक नेरीकतने वो विदेश ग्रांजानका प्रमुख मोजनका दश वास्टर हैं, कहा है कि बाद करन, दूब और रावे ग्रांग निश्चित्क अवना किये जावें तो वे मनुष्य करिस्ती स्वास्त और उसके कार्यक्रमको जीक स्वाते हैं। उन्होंने मानको जनावकाकीय मोज्य पदार्थ सवाद और उसके कार्यक्रमको जीक स्वाते हैं। उन्होंने मानको जनावकाकीय मोज्य पदार्थ सवाद है।

एक वासारण किन्तु निराधार विचार बहुआँ है कि वो मोजब इन करते हैं उनके बहुतार वा ज्येंस है तकाल शक्ति उत्तरण हो जाती हैं। होता ऐसा कुछ मी नहीं हैं। उदिरकों दुनिट अपना स्मारकों मूल क्या छोटे छोटे करा है, निर्में कार्यमान छेन्द्र व्यक्ति एस्टें हैं। यह छेन्द्र तरहिरके भीवर स्मारकों मूल क्या छोटे छोटे करा है, निर्में कार्यमान छेन्द्र व्यक्ति रहते हैं। यह मन्तर नहीं क्या मैं मीत महिर कार्यमान कार्यों हैं हैं कर स्मारक उपार्थन करते रहते हैं। दिससे क्यारिय एक क्यारिक स्मारक व्यक्ता विन्तरोक्ता चार्च हो जाता है। करवान नरिरकी श्रम शरिस उसके आगलिए स्मारकों हो ग्राम होती हैं।

बा॰ नर्मोल्न एक अमेरिकन बास्टरने बताया है कि प्रत्येक गाँवा फल, साग इत्यादिमें दो कारक रेंगे होते हैं, जो विकालके पोनिविध्व और निगेरिय तारीका काम करते हैं। और जब यह मोनन द्वारा सरीरमे पहुचते हैं तो पाचनिकवाके अतिरिक्त जो रखायनकी बनावट इत्यादिमें अयोगी होता है, एक विवलीको अपने रेसोंबी मिलावट द्वारा शरीरमें उत्तव करता है। वही व्यक्तिको एकत्रित करते हैं और फिर धीरे धीरे उस शक्तिको निकास देते हैं । इसका उदाहरण रिक्तार है कि एक गेस्बनो मीटरके सरकिट क्षयबा तारोके हुटे हुने विराधमें केव लगा दीजिये तो हाँ हिन्ते जोगी और फिर क्रमशः इक वाबेगी। किर उस सेवड़ो निकास कर थोड़ी देर अस्म ख ग्रीविवे । जब उत्तर्भ आक्षांका हवाते प्रवेश कर छेती हो किर टकको सरकिटमें लगा दीविवे । वहीं किया फिर होने करेगी | इवते वह प्रसाव मिका कि शास्त्रीहर शरीरों मोजनहारामी भित्रममें बाती है और कार्यन डी अस्टाइड विकल जाती है। इससे बह मी विद्र होता है ात्या २ लार कावन हा जानराहर विकार जातर शिक्ष उपनित करने अपनी दोडते के मोनवसे कम सम्बन्ध सेस्स बनती हैं जो आहर्षण स्थानने शिक्ष उपनित करने अपनी दोडते रू विकामीक्षे जस्ति कस्ती है, जिससे अरिस्की गरमी और चलनेक्रिस्की किया होती है। इसीके होता हम अपनी इच्छातुष्टार बकते किरवे कोर कार्यक्रम करते हैं । जब उक्त कियाम किसी अनुक मोब परावेंचे स्कावट उसल हो बाती है और स्तित अंगमे गी वह वेस्त ठीक वीड नहीं स्था ्राच्य प्रशायट उत्तव हा आता ह भार ग्लाय प्राच्य प्राच्य होता है कि वो द्यक्ति मही वहीं अप शिविष्ठ होइर वीमार हो वार्ता है | इस्ते बहुमी विद्व होता है कि वो द्यक्ति ्या रहायण हाकर वामार हा आया र । रूप स्का जीवित स्थाती हैं, कावर होनेते तेजीते इसको सार मी तकती हैं । किसीका मोजन किसी ाप राजा १, १७।पट १।पछ धनाय १९७४ । को विष भी हो सकता है, क्यों कि सरीस्की धमादेवीकी वनावटमें उसकी परिस्थितिके संस्तार ं स एका। इ. ६४१ । क सराका प्रतारमाण प्रतारमाण नहीं । साराम इतेओं सार केंग्र होता है । कुत्तेका पेट हुई। इस्स कर सकता है, पर सनुष्य नहीं । साराम इतेओं सार एकते हैं। महुप्पको लामकर हैं, बींबुका रख विस्की और खरतीथके लिये बिप है। अपूरते किसरी नामका चात्रकर सर बाता है। बहुतर आसीन जाविकाधनें सा लेता है। ऐसे अनेक उदाहरण हैं।

हमारे वारोरको बनाबट भोजनवर निर्मर है। बावाय उपित मोचन वो वाजाहार है उसको विभिन्न त्रहण करनेले अधावारण कावट नहीं होती और वारीर हायुव टीक बिचारोंको उत्तरव करनेमें सहायक होता है।

बह बारणामी गळत है कि माससे मास उत्सन होता है, क्यों कि पकने पर उसके वीवित कण नहीं रहते और कण मी मिन्न होते हें । मास मोकन मानवको पशु बना देता है ।

में अब यह बताता हू कि मोसाहारी जानवरों और मनुष्योंमें क्या अन्तर है I

विकेत भी साल खातेबार्क वात्तर है उनकी व्यावे छोटी होती हैं; वैसे देर | उनकी व्याव 
१५ फीट वन्मी होती है | एकड़े विकरीत, तिवने बीच हजीयी वाकाहारी अबबा मांच न खातेबारों 
है उनकी वाते २६ वे ३० फीट वक बन्दी होती हैं, विकक्ते हमा पात वाल है समर तब स्वावेबारों 
है उनकी वाते २६ वे ३० फीट वक बन्दी होती हैं, विकक्ते हमा पात वाल है समर तब स्वावेबारों 
प्रदे एक नन्दकां वर बरके मान किताया चाने वो उन्हें होन्दिक हो बारीगी शामां भीवनोंस् कई 
पेते हुनदर काहण पदार्थ हैं वो महाक्वको हुन्युश रखोर्से डामकारी होते हैं | वक्को व बताबर 
केनक एक वोत्यादीनका ही उन्हेंग वर्षणा हुन्में वेबीयीन और प्रावचीरक बहुनाहकों विकित 
केने बीक ब्रद्धानार्थ होता है । इसमें देवीकिंग एकियोपीन और प्रावचीरक बहुनाहकों विकित 
केने बीक ब्रद्धानार्थ होता है । इसमें देवीकिंग एकियोपीन आर प्रावचीरक महानार्थ 
केने वाक ब्रद्धानार्थ होता है । इसमें देवीकिंग एकियोपीन स्वावेबार कर बीच 
केने वाक ब्रद्धानार्थ होता है । इसमें देवीकिंग एकियोपीन स्वावेबार 
केने वीचार केने विकर्ण विकास करते हैं । अतः 
वीचारीन ताकों कोचा करते हैं वाकि उनक वक्त मोनकरों है ।

ऐवा देशा तथा है कि बच्चा पैदा होते हमन हृद्युह होते हुनेमी २० वा २१ बच्ची दुवारसामें यब उद्ये सालव होता चाहिने, रोगी बन गाते हैं, यह मोजनको ही एवं आनार दिवारोंका है हुमेंमा होनेका प्रकृत हैं। प्रवेषक टीक्को अपनी दातीं। और बंबान अपने आपकार सालवित होता चाहिने, एन्टु मुम्पूचली बाहु हुने में किन्नाचे हो गाती है। यह एवं अब डीक और विशिव्युक्त मोजन न प्राप्त अरोजकारी हुपारीचा है बहुतवे एरामॉक्का सुख्योद छीड़ कर मा अर्थिक एकाइन तह इस दिवा बाता है अपना माजनेति साविद्य बनानेने किये ऐवा मोजन किया वाता है का वाता है का वाता है को वाता है को वाता है को वाता है यो वाता है व

अहएद इन्हिकिया और पैयादिनजाको डोक्कर, मानवको जवित है कि वह दर्शामाव उत्तय करे। दरीर पोएच और लाल्ज वर्षेन्छ किये वह डीक और स्वायन्त्रर शान्त्रहाएको अहण करें। डोक्के कमी महाइबर शानाहरी हुने हैं। मन भहानीरही आहिताके अवतार में। उनके उपदेशने मारहमें शानाहरी हिनानको तिथेप जाति हुई 'सी। उनके अधिरोस्त भी पीतानुख इंग्रामवीह ग्रह्मस्य शान आदि स्वानंद एवं वित्व विमृति मन वापीके शीवस्वारित भी पीतानुख देनेनि कि में विद्यान्त्रिको पारण करने ही नहार हुने से। शानाहराही केय मोदन है।

# The Way to Salvation

By SRI, WALTER LEIFER, Dringenberg-Westfalen, Germany

[मस्तुत तेन्त्रमें सर्मनीके प्रसिद्ध पत्रकार श्री शब्दर कीकर सा. ने पाश्रास्य अगतको वेनारबरगोको दिसासे दुविश टहरा कर कोक्से खास कर जूनरवालोटी यह अपील को है कि दे ब्हानीर, हुँद और बाधीके संस्य-अर्दिशके प्रदेशको सुनै और उस पर आवरण करें ! 'सुक्तिमार्ग' -- #10 No ]

The world has been a field of bloody struggles of the nations between themselves. Mankind discovered highest material matters of important effect, but lost the best values, the central values of humanity - interior liberty and human feeling. Especially, the Western world has to suffer from the products which were made by men, but which themselves made men products of a mechanized century Where is to be found the solution of this problem of the mechanized Occidental world; where is the "multiadrea" for this part of the human community, where is this way to salvation?

If we, men of Western origin, do not find this way themselves, we should open our hearts to the messages of the East, where India has grown fit to become the home of a spiritual homanism, where Tirthaukara Mabavira proclaimed: "Towards your fellow creatures be not hostile. All beings hate pains . therefore do not [kill them." And where Buddha taught his Popula his supreme truth: "Manopubbangama dhamma, manosetta, manomays - Mind goes first in the world , mind is the best , mind is creative " Did we hear this message of Asia - these words of Buddha, Vira, Rama, Allah - did we Europeans and other Westerners follow the divine gospel

Against all the human messages from Asia, we occidentals had our gospel of imperialism, of nationalism, of chanvinism, of class struggles. The wrosest sides of Western thought led to dishermony of the world

The year 1948 has been for India a year of tragedy and sorrow. It saw the death of the greatest of all the Indians of our time, perhaps the greatest can of the whole century. What he taught, should be heard by us, the Europeans, the Americans etc., the Occidentals, two. Gandhuis, India's and the World teacher, had the remedy to heal our troubled earth: Ahimsa and Satyal

Let us listen to Gandhili's World Message ! Bapa Gandhili's object was not so much the liberation of India as the liberation of the men and of the World Violence is the history of men, but non-violence is the dream of the wise, and the struggle between violence and non-violence goes on not in the Outer battiefields, but in the hearts of the men.

The cosmic struggle is a perpetitual fight between teason and un-reason, between light and darkness, between love and hate But the world consciones as weakened. To-day all the men of Occalental birth have only one question. How could we save us? This world as far from liberty from far - Spengler's the German philosopher's warning. "Decline of the Weat" is realizing uself But there was one man in our century, who listened to the interior voices of mankind, who saw the best values of all the ruligions and of the beliefs, who heard the prophets of his own country and who, at the same time, listened to the Gospel of the Mountain And he was a prophet himself.

"I believe in non-violence. If I behave in this, there is no enemy. This takes me into realms infinitely higher than the world You may not harbour an uncharatible thought, even in connection with one who may consider instead it be your enemy. The one who follows this doctrine has no place for an enemy. I have no enemy. The only virtue I want to claim is Truth and Non-violence. I lay no claim to super-human powers I want none. I wear the same corrupt flesh that the weakest of my fellow-beings wears and I am therefore as liable to err as any."

Non-volence is a central value of humanity and its source is the loveborn Truth, thir truth called by Buddha's pupils "Arysascar" Noble Truth. We Europeans inset to see that certain qualities of men and women pry, mercy, humilty are progressively weakened in the atmosphere of our men-murdering world

The world, and especially, the Western part of our Earth is facing a moral crists graver, perhaps, than the physical damages of the two world wars The old question of the Heraclean Fate is Evil or Luck? Greed, hatred, self-interest or real greatness in body, mind, and spirit! We can lead men to the better path-Gaudhiji's appeal to Ahimsa and Satya-to nonviolence and truth could change our spiritual world and is capable, preaching and practising fearlessness and understanding, leading the struggle against the strongholds of greed and evil. Truth and Non-violence are highest qualities ne can possess-Gandhiji's call belongs to a man who redeems the whole human race May be his body reduced to ashes, which are scattered in the eternal waters of India's holy streams-his two values Truth-Satya and Non-violence-Ahims2 (and I would add the third-Love I-that is the eternal source of all ( ) will penetrate far into space and time and inspire countless generations and point at the way to salvation for a guideless world. The saivotion, which Mahitira tought to utam by Right Belief, Right knowledge and Right conduct Remember the precepts of Truth and Ahimsa and turn them into practice, you will be on the right way of Salvation ,

"Clever talking will not work salvation, how should philosophical instruction do it? Fools, though sinking loner and lower through their sins, believes themselves to be wise man!"

## World Peace.

### By Miss Daphne McDowall, Germany.

श्रीमती कुमारी मैकटोवल अन्नेज महिला हैं और अमरीवल सेविक देनमें सेवाकार्य कर रही है। दिश्यान्ति पर उनके विचार पठनीय हैं। वह सिखताँ हैं कि तीन साल पहले बन पिछला महा-<sup>हुद समा</sup>र हुआ तब में बढ़ी आशा लेकर जर्मनी आई थी। सुसे आहा थी कि वहाँ पहुँचकर पुरुख गदमं पंतां हुई दुनियाको आध्यसमादका विज्वासी बनाकर आने बढाऊँगी। गुरे विश्वास था कि नवजीवनके निर्माणका भीगणेज बराँने हो सकेगा । नैसर्गिक श्रववा प्रेरित कार्य कैशामी ही वर्ष भाग पल दिखाता है। विचारोंके मां अपने परिणाम होते हैं। फिर वे शायद मलेही कार्य-हरमें बांब्र परिणत न किए का सकें। जैसे को तैसा मिलताही है। लता हिंसासे हिंसा और हेपसे हैर पनपतेही है । जो यद हिंसा, देव और करतासे रुढ़े बाते हैं, उनसे हिंसा देव और कूरताही बाती हैं । यत महायद अपने पछि एक महान पीड़ा छोड़ गया है । इस पीड़ाके कारण मानव एक दूमरेंचे देव कर रहे हैं। और मह हेम बढते बढते एक दूसरे महासुद्धमें परिवत हो सकता है। कार्य-कारणका सिद्धान्तको शह है कि जो जैसा नीवेगा वह वैसा पावेगा । हा, इस विशेष वातावरणको रेंग्नेंडा एक मात्र चपास्र प्रेस-पश्चित्र और निःस्वार्थ प्रेमही ही सकता है। जैसे एक वरमें प्रेस न होती नेबाई दुःख और संसर्टे ही इसमें होती हैं। वहहीं हाल दुमियांका है। किन्तु निस घरमें हम्मा प्रेम रहता है वहां स्तेह प्रख और जाति फैसती है। बत, बदि होड़के अधिकांश मानव एक दूसरेके प्रति सच्चा प्रेम व्यवहार करें तो बुद्ध होही वहाँ सकता वह बिखिल सत्य है भीर हराके प्राप्त करनेका है। प्रयत्त होना चाहिए किन्तु दुनिवाम ऐसंगी लोग हैं, जो इस सरपकी वसमव सानते हैं | पर उनको भी यह सहा साननाही पड़ेगा। विन्हें वित्रव प्रेमको शकार्मे विश्वास है उन्हें दुमनी शक्ति लगा कर इसका बिकास नहेंगोर करना चाहिए जिससे दूसरे लोग उसका अनु-भर करें, उसे देखें और उसके अनुसार व्यवहार करें। गरीबसे गरीब मानव मी क्षणभरके लिए समें प्रमापित हुए निवा नहीं रह सकता। इस प्रमावमें वह प्रक्रिसवय करता जावेगा। शुटिओं और परिकालोंके बीचमें निकस कर वह बहुत कुछ सीख लेगा। हमारे दैनिक जीवनपर वैयक्तिक सनु-स्वासे अतिरिक्त सामृहिक अनुभवांका भी असर होता है। हजारों बुद लंडे या चुके हैं तो सी त्रीक वह नहीं समझ पाया है कि गुद्धते बरबादी होती है और मानव उद्यतिमें बाबा पटती है। एक व्यक्ति भी जनतक अनुसब विशेषसे प्राप्त शिक्षाको प्रदूष नहीं कर देता तबतक वह उसीमें पढ़ा रहता है। सार्यमय प्रेम कमी पुख नहीं सिश्च सकता मानवको यह विश्वास है तो वह नि.स्तार्थ भाव से व्यक्ति प्रेम करें और अहा वह व्यक्ति किस्तार्थ प्रम करकेश अम्बन्त होगा तो समिष्टीचे भी तिस्वार्थ प्रेस करने लगे ।

नहुत कम आधि हैं वो अपने सहस्रावि सान उठाते हैं। दुवियोंकी ने इत्याते रहते हैं। रह भेरे बानता है कि शारीरिक दुर सम्बारित पुत्र होंगा पर कियों लेग देश करते हैं। ऐसे गेंग तो बुद बोटे हैं वो सबसे सहस्रावित मध्येत्रवेशन करने विशा क्या करते हैं। ऐसे मी समुख है, वो शार्षित शारियां उठाते रहते हैं, किन्तु करने वह सनुसन नहीं शोता कि नवतक नह सार्थित

Three years ago at the end of the war, I came to Germany with great bopes of helping to build up spiritual beliefs which would lift the world out of the material depths in which it was floundering. I hoped to meet many other persons who believed as I did that Germany as it was at the end of the war provided an excellent opportunity to introduce a new way of living effectively.

Action, whether instinctive or resulting from thought, always produces effects. Thoughts also produce effects even if not immediately resulting in action. Both thoughts and actions are causes and their effects are mevitable whether they are immediately obvious or not. As like attracts like, so violence attracts violence and hate attracts hate, and when wars are carried out with violence, hatred and cruelty, they will only engender violence, hatred and cruelty. The recent war has left much misery which causes people to hate one another and this bate will gather and grow until it finds its outlet once more in another war Hateful thoughts and actions will bear their fruits for this world is a marvel of law and order and each thought or action brings a just rebound according to its nature. There is one factor only which can break this vicious circle and that is love, if it be pure and unselfish Tust as in a bousehold where no love exists one meets with discord, unhappiness and trouble, so the opposite is true and in a house where true love exists one finds harmony, happiness and peace It would seem that if enough human beings could love unselfishly the state of war could not exist. This is so very obvious and is worth striving to attain, but there are many who believe it to be impossible and who wonder what is going to teach the human being how to love universally.

There are several ways in which he will learn and as learning, though very painfully and slowly. Firstly, persons who are aware of the power of

unitual force should redouble their efforts in spreading love about them in fit spiritual, mental and physical works so that others will feel at, see it and fact to it. The powers in one count at la to be affected by it, be ton by from that to it. The powers in one count at la to be affected by it, be ton by from them. Seen and the effect will gather strength each time be comes in contact with. Secondly, he will learn by a lung process of trail and error. We all himself and the process of trail and error. We all himself and the process of train and error. We all himself and the part to group experiences of which we may be remain a group experience of which we may be an experience of which we have been been a first that was brings no advoncement but only retards progress in every with Smisterly, on individual will force colless writations of even and the was experience until le last learned his particular lesson. A man will go form any experiences of unhappy love, for instance, until le finally learns that exhibit lone can never bring happiness and, realising this, be may state learned to love a person unselfiship. Having loved the one unselfishly he will learn productly to love will some consense.

Few individuals are able to benefit from their physical experiences and they continue repeating the same errors such as, to give a common enough trample, maltreating their bodies though they know that they will suffer as a result Fewer still are those who are able to analyse their life experiences more deeply in order to see what can be learned from them. There are people who continually suffer material losses and never realise that this condution will repeat itself until they have lost the desire for material possesstore and cease to bhlice that happiness can be found in them. The constant suffering from loss will eventually teach them to seek their happiness in something more lasting. Those who fear will be faced with whatever causes their fears until they learn to overcome fear The proud will be dashed to the ground many times before they learn the meaning of humility. Man treates with his thoughts and still he does not realise that conditions repeat themselves even as his thoughts circle always within the same narrow limits. Pew are aware of this repetition but repetition there must be until the lessons are learned by heart-until man can practise universal love which conquers all things-until man finds his own Self once again and knows that to hurt others is to hurt oneself stace all is contained within the Seif.

This being the purpose of life, the process is slow and painful in the beginning but gathers momentum as man begins to approach a knowledge of part. Every heing which finds its way beak to Being misses the path more year, Every heing which finds its way beak to Being misses the path more year for those who have to follow. It is by individual effort only through the part of th

### Establishment of World Peace.

By PROF HIRALAL R KAPADIA, M A.

िथी॰ प्रो॰ दौराठाल रिसरटाल कापियाने प्रस्तत देखमें म. महाबंशिक सहिंसा सिद्धान्त की उपयोगिता सिद्ध करते हुये उसके द्वारा विश्वशान्तिकी स्थापना संभव बताई है। प्रायेक व्यक्ति लोकमें मुख श्रान्तिका मान्राज्य देखना चाइता है, परत वह सुगम नहीं ओर न भाववडा यह स्वप्न अमीतक सर्वाहरूपेण पूर्व हुआ है। फिरमी विन्दराहित हो स्थापित करना आवरपद्धी है । म. महाबीरने अपने पूर्व सर्वोसे निधित लोक्को मखानुवादी बनानेका सतत सक्षीग किया था । स्रोक्षमें अस्तोपका एक मुख्य कारण अमुटिप्प भाव है । स्रोग मतभेद होनेपर इसरे पक्ष को बात मुनना नहीं चाहते हैं और देपको सिरवते हैं । महाबारने सानवणी इस प्रतिसे सावधान किया और उने अनेकान्त सिद्धान्त बताबर विशास दृष्टि हो । सत्यक सर्वाह्य र्थ दर्शन परिमित शब्दि नहीं कर सकती । महाबीर जैसे पूर्व प्रकारी सत्यके सर्वाहांण दर्शन कर सुके थे। अदृश्य सनकी अनेकान्द्र दृष्टिसे मानव मत्रभित्रताजन्य असतीयका अन्त करके विश्वदानितमें बाधक कारण को मिटा सकता है । अनेकान्तवाद वास्तवमें धार्टिमाची ही २०० वाणी, प्रयोगमें—बोलवातमें है। अरिमान प्रकार जाता है कार्य-व्यवहासँ होता है। अने हत्त्वमें सभी दरिकोण समिति हैं। अतः अनेकान्तवादी रिपक्षोको प्रश्न नहीं समात्रेगा बीवक वह उसके दृष्टिकोणको समझकर समाधान करेगा । विषक्षी शत्रकी चात समाजने की क्षम रा पानेके किये कारवन्त निरुक्त साहस अपे-भित है । कैन न्यायमें नयबाद - सप्तर्भगी बाणी आदि द्वारा स्तरेग्रान्तका विशद विवेचन हैं । भाज अर्देश्य - संदिग्ध मापण करना यह प्रचित है । यह समकर है - इममे हो निरा खसरा संमापण इतना मयकर व होगा । अनेकातवाद एकपक्षीय वच्च्य देनेमें मानवको सावधान करता है। अनेकान्त संप्रयदाद नहीं, बल्कि सर्वतीपूर्ण सन्द है। वह मानवद्वदिक्ती संप्रयोकी मेटता है। व्यक्तिमा सिद्धान्तका पालन भारतमें गत ३५ वर्षोसे किया वा रहा है और वैनोंके क्षिये तो यह विदात प्रायस्य है । देन गृहस्योंके जीवनकी प्रत्येव चारा सहिसासे सन्प्राणित है । हिसाका पूर्ण त्याग जैनसीन करते हैं । सर्दिसा को पारिध अनन्त प्रेममें सीमित हैं । सना स्मर्दिसावादी यह मानेगा कि " वह प्रत्येकने प्रेम करता है। यो व्यक्ति उसे क्षति पहचा मुखा है उसके प्रतिसी वह मैत्रीका व्यवहार इरता है-कोई उसे क्षमा करों या न करों, वह सदको क्षमा करता है। उसके हृदयमें किसीके प्रति देव नहीं होता ! सबके प्रतिभी समतासाव होता है । वस्तत धर्हिसा विदान्त मेंत्री, प्रमोद, कारण्य और माध्यस्य मादनाओ पर टिका हथा है। सायही अहिंसाबादी भपनी भाकांक्षाओं और भाषप्रवक्ताओंको सीमित—अध्यस्य करके सम्पतिका समाचित यहगारा समिष्टिमें होने देता है। यहभी उसका लहिंसा धर्म है। बैन साध तो पारेशह नामका एक घारा भी नहीं रखते । महावीरका यह स्यावमय-अपरिग्रह वतसी विश्वशान्तिकी स्थापनामें प्रमुख कारण है ? एटम बॉब शवना अन्य पादक शासास्त्रोंके प्रयोगसे विश्वशान्ति वहीं सिर्जी था सकती ! विश्वज्ञान्तिको स्थापना महाबीरके उपर्युक्त प्रकारसे व्यक्ति। धर्मको पालनेसेही हो सकती हैं। होदके राष्ट्रोताओंको इस सत्यको अहरी स्वीकारनेमें विश्वका बहराण है। —का. प्र. ी

Everybody hankers after teal perfect and elethal happiness. Some persons believe that there can be no such happiness unless there was peace everywhere in the world-the World wherein geographical distance is now no more a barrier for speedy and direct communication. It is rather very very doubtful that the whole world may give up the very idea of raging wars, righteous or unrighteous, civil or otherwise, and may thus create a paradise to live in this very mortal world This presupposes that the animal-spirit of gaining one's and even at the cost of others', gives way to the golden rule of living and letting others live' not because it is paying but it is to be observed for its own sake This is an ideal - a desideratum which has not been completely fulfilled so far, though cherished by many a noble-minded personage from times immemorial. Even then a serious attempt in this direction means no loss Not only does it harm none but it adds to the welfare of at least the person who practises it Let us see what steps have been suggested and followed by Lord Mahavira (599 B C -527 B C ) who earnestly cherished the grand desire in his last but two birth to make one and all the human beings embrace Truth in its liighest and perfect form, and who left no stone upturned to fulfil this ambitious and highly desirable goal of his

One of the factors that leads to trouble as lack of Catholic spirit of tolerance and broad outlook. Some persons are so very baughty that they think it quite uninecessity to give a patent hearing to others who hold a view different from theirs. If one were to avoid this pittall, not only one will not lose any thing but one will succeed in getting this trouble nubbed in the very bud, it will be an enormous gain, if one were to go shead by trying to consider fally other views than one sown-no matter even, if they are two poles as ander and this seemingly irreconcilable owing to fundamental difference. To try to understand why another individual holds a different contrary view, requires a great cell of courage and shirty. The highest step in this direction, is to come to a final decision, and to holdly pronounce it in unambiguous terms. These are the main steps which, if followed, can reducate the chance of misunderstanding and misuspercentation so very common in time days, can smoothen spiritual progress and thus lend a helping hand in establishing world neede, a dream of an dealast.

Lord Mahävira had wrped out one and all the passons for ever and could beselore perceive and practise Truth-whole Truth, though multifarious, and of whach an ordernary man can hardly see even one fact or aspect. This Truth is reflected in toto, in his general sermons which have for their adamantine brass, the two eternal principles of auchimotals and distrust. The former belongs to the domain of speech, a wishle force, and the latter to conduct or behaviour, rather difficult to be properly judged at times even by one self.

Anekāntvāda has a number of synonyms such as syādcāda, saishāravāda, vibliajyvaāda, saukšīnavāda, ākulavāda, tad-atad-vādā, sarvavastušabalavāda and the like. It mesos a statement which gives a due place to all the viewpoints including those of the opponents and rivals and which though, in a way one-sided (as it comes within its own range and recoils on itself) is allemplacing?

This doctrine of the Tansas clearly enunciated and fully resorted to by their Tithlonkaras is unlimited in sphere, for, not only an epistemological discussion but even a metaphysical question and an ethical one, too, come within its domain. It is the fundamental theorem of the Tans spreads and explathwage is at corrollance. It is the master-key of opening the heart-locks of different religions. It is the master-key of opening the heart-locks of different religions. It is the main fountain of temporal and apritual progress. It is the theory of cumulative truth. Such being the case, if anekinteadda is properly understood, preached and suncerely practiced, it will solve a number of our present-day problems without failing a prey to adopting a policy of telling half truths which are more dangerous than nated falsehood. For anekintandad warns us to guard curselves from making one-sided statements and regarding them as absolutely true. This anekintandad is not scepticism-not even pregnatism. It gives a definite answer-only one answer, when the standpoint is specifically mentioned, and it thus never leaves us in adout hout the nature of any object or problem.

Anskāntvāda is aliumā in speech, and as such it forms a part and parcel of the noble and enabling doctrine of aliumā. So I shall now say a few, words about aliumā

Lord Pist'ss (877 s c - 777 s. c), the 23rd Fishankara of the Jamas, propounded the four yamas and Lord Mahāvira, the last (24th) Tīrihankara who flourished in India in this present Hundi-avesarpini-cycle of time, said the same thing when he cumcusted the five mahāviratar (great vows) viz. abstention from (a) hamā, (b) untruth, (c) stealth, (d) non-celibacy and t0 possession (pargaha)

The doctrine of alward has been known and procused in India et least for heast \$5,00 years, and it has been the very life-headth for the James, for it permeates all walks and modes of life of even the James laity. Complete cessition from human is prescribed for the James clergy by their Tritianshears on with a reven to furnishing them with an ideal for an ideal sake but with the full understanding that this highest side of their life.

Amongst all the vows, small or great, alumia holds the foremost place, for, it is like a field, and the rest of the vows are like hedges to protect it.

See Sammatpayarana (III, 21)

For a detailed exposition of anekäntaväda see my book The Jama Religion and Literature (Vol. I., pp 160-176) and my introduction (pp. CVII-CXXI) to Anekantajayapatähä (Vol. II)

Alumit which was translated as Non-violence by Mahatma Gandhi and which means more than this word non-violence when taken in its ordinary sense connotes, is not merely a negative virtue. Its province of love knows no bounds. A true follower of alumid can say-nay assert. I hove one and all. I am a friend of even those who have done harm to me through engigence or otherwise, and they, too, are my friends. So I forgive their faults. It does not matter at all, if any one of them does not forgive me lawe love for all the living beings and have entity for none-not even for the offender.

This doctrine of altimist is based upon the following four cardinal virtues hown as bhācanās —(1) Maitri (amity-love), (ii) pramada (screne joy) (iii) hārunya (compassion) and (iv) mādhyanthya (detachment).

One should curtail one's wants and should set a limit to one's possessions. One should not even dream of depriving others of their legitimate possessions. This one can do, provided one has saministed the evil attachment to possessions. This means one should take the vow of aparignila which a Jamas Saint is expected to observe in all its bearings. Remuncation of possessions, a corollary of the theorem of abustā, will go a great way in hanging about paces at home and abroad

It is not the incessant dread or throw [of atom-bombs or even deadler weapons than these that can bring shout world-peace If it is ever to be acheved, it will by the correct understanding and exposition of the gospel of shand (in thought, word and deed) and its thorough and sincere application regarding diet, erras, occupation—in sort, any and every walk of ife. Let us hope that the magnates of the world who deight in drinking deep from the function of rank materialism will soon relates the and quickly commence to wart the golden dander of spintisms (alloyathmodifs) studied with priceless twells in the form of the making rather given by every segacious seer of the world.

<sup>3</sup> For further particulars about dissust the reader may refer to my paper untiled "The Doctrine of Ahmasi in the Juin Canon" It is being published in instalments in the "journal of the University of Bombay." Two have been alterady published in Arts Nos 21 (pp 39-118) and 22 (pp. 72-96), and the third is in areas.

## The Urgent Necessity of Universal Love and Non-Violence.

By SRI THOMAS H LAWRENCE, Laverpool.

श्री टॉमप कॅरेन्स सा॰ जिटिश सेनामें एक सफतर है । देनधर्मकी जिशासे कह प्रसावित हुये हैं । इस तेखमें उन्होंने विश्वसान्तिके ठिये अहिंसाको अचूक औषधि बताया है । वह किसते हैं कि तीसरा पटम-युद्ध प्रारंभ हो उसके पहलेही छोजकी अहिंसाधर्मानुवायी हो जाना आद-श्यक है। मानवने क्षमीतक--युद्धका विनाश और हाहाकार देखकरमी---गणवनकी निर्धकता नहीं पहचानी और सर्दिसांची उपवोशिता नहीं जानी, यह सार्ख्य है। मानव परमात्माको अले हुये हैं ! यहदी कहता है कि जो तसको अधिय है रसका प्रयोग अपने पढ़ोसी पर मत करों। भरव बहुता है कि अपने साथी भाईके साथ वैसा व्यवहार सत करो जैसा वह तुम्हारे प्रति नहीं बाहता । इसपर सी फिलस्तीनमें यहदी और अरब रच्चपातमें संस्त्र है । ईसाई कहता है कि स्रोक्म शानित हो-मानवॉम समसाव फैले । किन्त ईमाई ईसाई आरसमें बरावर रुडते सा रहे हैं । हिंद्-जैन-बेंद्र-पारसी-कुम्प्र्याचवन आदि सभी धर्मबाठे सदनाव की बात कहते हैं। किस्त उनके ही अनुवादी बच्चे-वृद्धा-बदाव--बीरतों सबका बच रुस्ते हुवे नहीं हिबकते ! मानव भूछ नदा है कि देवसे देवसा अन्त नहीं होता । प्रेस सर्वेत्रयों है, किन्तु सानवको उसको शक्तिमें विश्वास नहीं । मानवको भूलजाना चाहिये कि वह मारतीय, अंत्रेट, चीनी, समरीकन, रूती, पोल, फेन्च, श्रीक, अरत आदि है। वह अन्तर्राष्टीय 'मानव' वन जावे और मायाका मेट मला है। मन्नायाने अपने विस्तर्मेम और शहिसाके प्रयोगोद्धारा विशेष सफलता पाई थी। समरीकाके एटम बॉम्बसेमी अभिक सफल वह हवे । लोक सत्य और अहिसाकी शक्तिको पहिचानदा जा उहा है और यह दिन जरदी आनेवाला है जब उडनेवाले केवल राष्ट्रनेतानल ही रह जॉर्स्य । जनसङ उनका साथ नहीं देगा और तब बुद्धहों ही नहीं संस्था | अतएव विश्वासनके दिये खडियाका प्रचार होना सावस्वक है । सब देशोंमें सहिमाधर्मको विका देवेको प्रवय होना श्वाहिबे । स्रोकका करवाण इसी-ि वयः वाज्य-

It is imperative that the creed of Universal Love and practice of Non-Violence be accepted by the nations of the world before we stupidily hurtle into the atomic war of self-destruction

World wars have come and gone bringing only bitter grapes as the fruits of victory.

Already, atomic weapons of annihilation are being hammered out on the anvils of nations East and West and Scientists the world over are probing deeper and deeper into the diabolic plans for Bacteriological warfare.

The blood upon the fields, the entrails in the dust; the nubbled towns; the glass eyed children and broken emaciated women changing to more broken and tattered men in clotted sadden unproud uniforms are the harvestings of

war. Mankind has still not realised the futility of conquest by force and fails to see the greater possibilities of Victory in Universal Love and nonvolence. Man has strayed away from God and Sanity.. God is left out of the councils of men and Love is locked out of the world's betchamber.

The Jew says "whatever you do not wish your neighbour to do unto you do not unto him." The Arab says "Let none of you tread a brother in a may he himself would dishle to be treated "Although their ideologies differ they both possess the universal soul and yet in Palestine they screep their Tonks and their Korens and slaughter, crying aloud against their neighbours actions.

"Peace on Earth, Goodwill unto all men" says the Christian world and yet since first the words were uttered Christian has fought Christian and not been averse to invoking the aid of the almighty for his side!

All Religions have that one wonderous Golden Universal Rule so admirably expressed in Hinduism .

"The True Rule is to do by the things of others as you do by your own."

All thinsim, Buddhism, Zorosstriausm, Conforminism, Taoism, and the Mail Cause say the same, wording it differently and for all that we still guit our armour on and go out and slaughter our brothers, his children and take out ourselves his women and leave them raped among the nibble that was once his civiliation, and when we return we find he has done likewise to our possessions and hatred is the more engendered. In our bland furly we forget that Hatred cannot kill Hatred only Love can and all through the centuries, force more Time began love has watted and still watte

Msn is still afraid to take the risk of Love and Non-Violence working the muracle he has so long striven by force of arms to gain a world of Non-Violence, Universal Love and Peace.

He must forget that he is Indian, British, Chinese, American, Russian, Pole or French, Spanish, Greek, Egyptian, Syrian, Arab or Jew. He must be first and forenose: International He must break down the Barrier of language and then he must tear down the veil of ignorance. These two things telp Universal Love and Non-violence from creating the wonderous glorous Golden World of Feare we seek.

Mabatma Gandhi achieved more by his belief and practice of Universal Love and Non-Violence than America did with her two atom bombs upon Nagasaki and Hiroshima

Until such time as Universal Love and Non-Violence becomes the Policy of the Nations Hatred will still feed Hatred and Life and its procreation will be a useless negation the Nature did not give us life that we ample destroy it and as gave so will it take away unless we humble ourselves and remember that Victories are never won in Strife-the only issuing Pictories are won in Love...

"Greater Love hath no man than that he lay down his life for a friend" but that is said the world over. Friend and Foe are ordered to kill or be killed and then when it sail over man weeps because he has killed. He crose out that he will never again slay or slaughter but forgets his high Ideal. His Culturersal Love and appreciation of Non-Violence came often to hum in the head of Battle when strife ripped off his callous human flesh and laid leave his Universal Soul Yes, Min knows he can win greater battles by Non-Violence Chlowije he is learning and soon the Nations, leaders will not be able to go to war because the; alone will be the only refleres.

Man is growing tired of procreating that Cannon Fodder enrich the fields of the world and he has seen the children of his enemies and his women and has loved them both-proving the universality of love and these he could not hart.

When he has grown to know and understand his enemy he has felt a kinhip with him and so slowly and surely the unshed action of Friend and Foe
desiring not to hart will create an international Lody of Non-Yuelence that
will bring to a halt the violence of a world gone mad...God will return unto
men and Sanity will respo.

We must lift high the banner, we must unite through all the lands, lest the forces of evil undermine our foundations

The world needs universal love and mankind wants to try out Non-Violence The need of them is vital for humanity's sake.

The United Nations should make the teachings of Universal love and Non-Violence compulsory in all countries of the world.

Hitler said that in Youth was his perpetual source of strength and supply and what a cancerous monster he created.

The United Nations can make a universal world of Love and Non-Vience by teaching the world's Youth Universal Love, and Non Violence. We must not fail, we shall not fail God is with no and Non-Violence prevail. Mahkiwia teaching of Universal Love will shine and reign, which emphatically proclaims of

"Fight with your Self, Why fight with external foes? He who conquers himself, will obtain happiness!"

"Heroes (of faith) who desist (from sins) and exert themselves anglit, who subdue wrath, fear, etc., will never kill living beings. Thy desist from sins and are entirely happy."

### Ahimsā in Sino-Indian Culture.

#### By Prof. Tan Yun-shan

( Director, Viśva-Bhāratī Cheena-Bhavana and Cultural Representative of China in India )

[ मस्तुत केखमें चीनके सांस्कृतिक प्रतिनिधि प्रोफेसर तान बुन्शानने चीनकी प्राचीर संस्कृतिमें अहिंसाका दिग्दर्शन कराया है । उनका कहना है कि भारतीय और चीनी सस्कृति-र्योका सुरूप रक्षण सहिसाही है । संस्कृति समस्त मादव जीवनदाराही सिरजी साही है । सस्कृति मानव समाजके अभ्युद्यका मापदंड होनेके साथही उसका पर प्रदर्शक भी है। संस्कृतिके कार-णहीं मानव जीवन इतर जीवनसे विशेष और विशव ठडरता है। संस्कृतिसे ही मानव अपने जीवनका मूल्य और अर्थ समझता है। और उससे यह अवना ध्येय प्राप्त करता है। उस ध्येय प्राप्तिमेंही। जास्वत शान्ति, प्रेम, सुख श्रीर स्वातत्र्य है । इस अपेक्षा भारत और चीनको सस्कृतियाँमें बहुत समानता है। चीनके प्राचीन बीद विद्वानोंने व्यक्तिस खब्दका शतवाद चीनी भाषामें "प्र-हर्ं" शब्दसे किया या लर्यात किसीजी हिंसा व बरना। उसका नीवा रूप सस्कृतमें 'मैशी' और नीवी भाषामें 'जेन ' होता है । इन दोनोंका भाव एकड़ी है । यह पि चीनी कीय 'चेन ' शब्दका व्यव-हार करना अधिक पसन्द करते हैं । मैत्रीपूर्व व्यवहार करनेके छिए अहिंसाची सावना सावस्यक है। इसी किए समारके प्रत्येक वढे धर्ममें इस प्रकारके चारित्रवियम निर्धारित किए गए हैं। लहिंसा और संस्कृतिका सनादि सम्बन्ध है । गांधीबीने कहा था कि सत्य और लहिंसा इतनेही माचीन है जितने कि ये वर्षत मालायें हैं । भारतके ' एतेव जाम्हण, ' शत्यय जाहाण' ' छारोस्य उपनिषद, ' 'बासन प्रराण' और 'सलस्पृति' वेसे प्राचीर काक्रोंमें वाहिंसाका,वर्णन मिलता है। इसी लिए ' महाभारत में कहिंसाको परम धर्म बहा है। गांधीची भी यही कहते थे। किन्तु अहि-साका सदेश गम्भीर और वैज्ञानिक व्यवस्थाके रूपमें पहले २ जैन तीर्थकरो खौर उनमें भी सर्व अतिम तीर्थंकर महावीर वर्धमान ब्राग्र किया गया था । उनके बाद महात्मा वृद्धने भी श्रद्धिका पचार किया | इस जमानेमें महात्मा गांधी व्यक्तिसके प्रवास्क हुए । वीनी क्रेंग व्यक्तिसकी अरेक्षा 'मैत्री सुचक ' क्षेत्र ' शब्दका व्यविक प्रयोग करते हैं । चीनी महात्मा फानिन सब सानगीसे प्रेप्त करता और अपने अन्तर पर अधिकार करना 'जेब'से अधिपेत करते हैं. इनका कहना है कि किसी दूसरेके मृति ऐसा व्यवहार सत करो कैसा द्वन चाहते हो कि दूसरे तुम्हारे साथ न करें। एक बार उन्होंने कहा कि गुरस्व, उदारता, ईमानदारी, उत्साह और दवाका व्यवहारही वेन है। मं ॰ करफ्यूसस कहते थे कि जेवका पालक परम चर्नारमा होता है वह सबसे, द्रेष नहीं, प्रेम करता है। चीनका ईचिय नामक प्रय उनके लिये वेद तुस्य है उसमें किया है कि मैत्री द्वाराही साववकी उन्नति होती है। लोक और परलोक्स जीवन सारस्त है और महानाका पद एक महान रता है। उसकी रहा केन (मैत्री ) द्वारा होती है ! सूचिंग नामक प्रथमें किखा है कि मानवोंमें कोई स्थिर प्रेम मही है। अत जेनके गुणींका विचार करना ठीक है। चुनगुन नामक अन्य प्रयका उप-देश है कि मानवशाका मुख्य वसण जैन अर्थात मेत्री है। और उसका व्यवहारिक रूप मानवासे

ग्रेम बरमा है। इन उन्नेखोंसे नेमका कर्य बिस्त ग्रेम स्पष्ट होता है! चीनमें इसका पहले उपदेश आहरी २५०० वर्ष पतले महासम कम्पनासर किया था । सनके पश्चात ईनदी सन ३८२ से वहले मरान्या महित्यहाने हमकी बिहाद विवेचना की थी । इनके वस्तात प्राय: सभी चीनी विद्वानीने इसका वर्णन किया है। बर्तमानमें चीनप्रजातंत्रके पिता डा. सुनवेतसेनने जेनका वैशांतिक विवेचन भवने त्रिह्मी मानवी सिद्धान्तमें किया था. जिनसे चीनको शानवैतिक सुक्ति मिली और चीनी संस्कृति को जागति हुई । महात्मा मैत्रियञ्चने पहले २ जेनका प्रयोग नववहारिक राजरीतिमें किया था। उन्होंने यांगके राजा हुई को यह उपदेश दिया था कि वह किसीको काम पहुँचाने की चिन्ता न करें । बहिक जेन अर्थात मैत्री और ई अर्थात साथ धर्म फैलानेका प्रवस्त करें । उन्होंने चीमके प्रत्येक शास्त्रामें जाकर श्रवमा यह सन्देश फैलाग्रा था । उनका सहना था कि मैत्रीपूर्ण मानवका कोई क्षत्र नहीं होता । चीनके एक दूसरे बढ़े महात्मा साव-स्म नामक थे । उन्होंने नकारात्मक रूपमें हम स्थितन्तका प्रयोग किया था। उन्होंने पञ्चवत, शखाद्य और युदको द्वरा वदलाया था। वरका करता था कि को मानव धर्मपर्यक किसी जासनकी सेवा करते हैं वे शखाल केवलपे किसी राजको नहीं जीतते । इससे सन्हें प्रत्यकास होता है । जहां सेनावें सावनी हासती हैं वहाँ बवल और कोर्ट होते हैं । मले सादमी विजय पाकर कर लाते हैं । वे पशताबे कार्य नहीं करते और म प्रमदमें फुसते हैं। शुक्रान्त हो समागसिक हैं। सब बीव उनसे प्रणा करते हैं। सतः जिनकी धर्मपर विश्वास है से उनसे दर रहतें हैं । क्षेष्ठ सैनिक लड़ाऊ नहीं होते और श्रेष्ठ वोद्धा कीम नहीं हरते । महान विजेता वे हैं, जो बिना लडे हो अपने शतुआंको जीत लेते हैं। ईसवी सन्से ५०० वर्ष पहले मों-स्य नामक महात्मा हए वे। उन्होंने मो आहिसाका उपदेश दिया था और बढको बरा बराजाबा था । एक बार उन्होंने सना कि चीन राज्यका राजा संग राज्यदर धावा बीलने बाला है तो वह अपने स्थानसे बराबर २० दिन रात चलकर चीनके राजाके पास पहुँचे और एम्डें आफ्रमण कारेसे रोका। उनका यत या कि प्रत्येक प्राणी प्रेससे रहे । कोई किसीसे रुढे नहीं और न कह पहुँचाए । प्रेम न करनेसे ही सारी आवृतियों आती है । ससारमें सबसे बक्षा पाए वे बलवान राज्योंका निर्वेख राज्योंपर शाक्रमण काता वहे कळाँका होटे कळाँपर झटना और यस-धानोंका कमजोरोको दबोचना मानते थे। इस प्रकार चीनी सहात्माओंके उदगारोंसे लहिसाका महत्व स्वष्ट है । मारतमें तीर्थंकर महावीर चौर शाक्यमनि हुद्धने खर्डिसा सिद्धान्तके अनुसारही लपने घर्मोका प्रचार किया था । वैनक्ष्म और बौद्ध धर्ममें इतना साम्य है कि स्तिपय पाधाल विद्वार्गोंने दोनोंको एक माननेकी पनती की थी। बातवसा टोरोंडी धर्म सहिसाको प्रधान मानते है। महिसादे साथ स्त्य जुटा हमा है। महारमा गांधी करते वे कि सत्य और वहिंसा ऐसे हिसेपिके हैं कि उन्हें मथक करना ससम्भव है। वे ऐसे है जैसे एक सिक्रेंचे दो पहला सच पछा जाये तो अहिंसा सत्य और प्रेम ईश्वरके ही तीन रूप हैं। इनके सामही त्याग, हमा, निर्मयता, निरवार्थ-भाव आदि गुण सने हए हैं। गांधीजी तो अपने शत्रसे भी प्रेमका प्रवटार करने की बात कहते ये नर्गोंकि अहिंसाकी चरमसीमा समा है. और वह एक बीरका सम्रण है। अहिंसा निर्मयताचे बिना असमबद्दी है। अहिंसा की आधारशिका निस्ताविमाद है। कोवके सभी प्राणिओंमें एकसा जीवन और मात्मा है। उनके जन्ममरण एकडी स्थानसे है। जैसे एक वेड की जडसे उसके पते शाखा फुल फुल सम्बंधित है, वैसेही लोकके प्राणी हैं । सत्तव दय सबके हैं, सब दयारे हैं । जीनके महात्माओंका भी यही नत है। यह कहते हैं कि स्वर्ग, प्रध्वी और मेरा जन्म एक साथ हुआ सब प्राणि एक हैं और मेरे जैसे हैं। सब प्राणियोंसे प्रेम करो । सब सीय मेरे माई हैं और इतर

माणी मेरे साथी हैं। अतः मानवांसे हो नहीं वहिक माणि मात्रसे मेम करना चाहिए । उन्हें रूप वहीं पहुँचारा चाहिए । ईसा मसीहकामी वेसाही उपदेश था । भगवान महाबीरने भी इन उपदेश को लुव फैलाया था । उसका कहना दा कि बहस्य सर सोवोपर दया करें, सबसे समताका व्यव-हार स्कृत, अपने सावियास विरोध न करें । चाके सब प्राणी इस्त्रसे घवहारे हैं, इसिक्ए किसी-कोमी नहीं मारना चाहिए। सुख दुख सबमें समताका व्यवहार रक्खो और ऐसा व्यवहार मह करों जो तुम्हें स्वयही अप्रिय हो । वहीं कारण हैं कि बहुतने हिन्दू मुख्यता जैन जीर बीद मांस मोत्रन नहीं करते हैं। जैनी तो इसे साय-मार्जा मी नहीं खाते हैं, क्वोंकि वे समित होती हैं बौर पीड़ा पहुँचाना पाप है। जैनी पानामा स्नमकर पीते हैं। वे एक कोटेकी मी हिंसा नदी करते हैं । अध्यर्ष पद्मानोंको लिए उन्होंने पद्मातकाएँ मी खोळ रानकी हैं। कुछ भेप समझते हैं कि जीनवींको यह बाहिंसा अव्यवसारिक है। किन्तु वह धारणा गळत है। वह सध्यवहारिक इस लिए सालम होतो है कि मानवने क्षमी इतनो उच्चति वहीं कर पाई है। जर मानव उच्चति करलेगा तद सपलोक इस क्षतिंता घमको पाछने तर्वेगे । इस प्रकार भारतीय चीन सस्मतिमें अहिंसाको महानता स्पष्ट हैं । इतिहास इसका साझी है कि भारत और बोमने आव तक किसीमी दूसरे देशपर आक्रमण नहीं किया और न दूसरे सोगेंकों छूटा वयिए इन दोनों देशों-पर लोक साक्तमण हुए कीर छट मां हुई। विशेषता तो यह है कि भारतियों और जीनीबोंने इन नातियोंके कोगोंको अपनेम मिला कर हज्मकर किया विन्होंने ६वरर बाकनण किया था। अध-एवं मेरा चिवेदन है कि चीनो और मारतीय दोनों मिलाइट द्वानियाम लहिसा सस्कृतिको उन्नत श्नाएँ विससे लोक्सें सब और शान्तिका साम्राज्य स्थापित हो ।

If the question he saked, "What is the main thing in common between Command India?" I would asswer, it is our common culture. If it be further saked, "What is the chief characteristic of this common Indian and further saked, "What is the chief characteristic of this common Indian and the things," my undestitating answer would be, it is Ahimasi. Hence the otte of this sarricle: Ahimasi is Sina-Indian Culture.

"Smo-Induan Culture" as a new term coined by myself about fifteen years ago. It has come into current use succe the foundation of the Smo-Induan Cultural Society in both the countries Indua and Ohras, in 1924 and 1925 respectively.

Calture, in my humble opision, and to get at in a very simple way, is the outbrittion of the whole of human life, and not only of the sprintent asked contribution of the whole of human life, and not only of the sprintent asked to the sprintent asked to the progress of human better? It gives significance to human life and distinguishes human life from that of plants and animals. It helps man to realize at the first stage the real meaning and value of life, and ultimately to reach lies real goal, in which alone there is external peace, love, by, freedow and heart life, in which alone there is external peace, love, by, freedow and heart life is the stage of the second of the small stage of the second of the small stage of the second of the small stage of the star of clinia. The most striking feature and salong of the stor cultures is the sport of Ahumai

Ahmsā is a word negatīve in form but with a positive sense. Mehātmā Gandhi translated it into English as "Non-Violence." The ancient Chinese Buddhist scholars translated it into Clamese as "Pu-Hsi," meaning "Non-Hurting" It's positive form is 'Love,' 'Universal Love.' That is 'Matrit' no Sansarit, '[sea' in Clamese. These couples of words, Almiss and Matti, or Non-Violence and Universal Love, or Pu-Hsi and Jen, were born married And they could never and would never be divorced or separated. They always carry the same message and disseminate the same gospel together. But the Clamese prefer to use the positive form rather than the negative, while Inclaiss on the other hand prefer to use the negative one. Therefore the Chinese and the Indian have also become an unseparated couple in Culture

Why was the negative word preferred by the Indians? Gandhiji once explained this by stying: -" All life in the flesh exists by some violence. Hence the highest religion has been defined by a negative word, Ahmisi. The world is bound in a chain of destruction. In other words, violence is an inherent necessity for life in the body. That is why a votary of Ahmisi always pays for ultimate deliverance from the bondage of the flesh." (C. F. Andrews: Mahatana Gandhiy Hoses, p. 18).

The Chanese sage, Mencuas, put it in another way. He said — "Men must be decided on what they will not do, and then they are able to set with vigour in what they ought to do." If a man wants to do things good, he must first not do things evil. So also if a man wants to love people and other beings he must first not that them. If a man preaches Love or Mairti or Jen, but does not practise Ahmesi, or Non-Vlolence, or Jen, then his Love is no reality. It is merely a fails expression or bypocrary. Therefore calmost all the great religious in the world uphold a set of precepts to govern the acts of their followers.

Altumas in Sino-Indian Culture is not only a very prominent feature but along an encent tradition. It is as ancient as the culture itself. Or as Gandhijs said: "Truth and Non-Violence are as old as the hills" (The Harjan: 28-1936) In India, Ahimas is one of the most cardinal virtues and doctranes of almost all the religious and philosophical sects. It had been repeatedly taught and expressly stated by the Nathis in the ancient scriptures, such as the Antarcay Brighmana, the Statpatha Brighmana, the Chhān-dogra Upanishad, the Vännas Parisa and Mann's book of Law Therefore it was thus declared in the Mahābhārata. "Ahimas is the Supreme Religion" And Gandhiji did receit the same words on several occasions. (C. F. Anteres: Mahatana Gandhi; Jdes )

But the Gospel of Ahimai was first deeply and systematically expounded and properly and specially preached by the Jann Tirchankarsa, most promnently by the 24th Tirchankara, the last one, Mahèvira Varidhamina. Then agan by Lord Buddha. And at last it was embodied in the thoughts, words and deeds and symbolized by the very life of Makitani Gandhi. As Ahimsā is one of the cardinal virtues and doctrines of falmost all the photophical and religious systems in India, so also is it in China. The only difference is, as mentioned above, that instead of using the negative word Ahimsā, the Chinese preferred to use the positive word Jen.

Jen has a vast volume of meanings and a lot of diversities of interpretations Different scholars of different schools have explained at at different times. Even the greatest saint of China, Confucius, gave it a good many different explanations to different persons on different occasions. Once asked by his disciple named Fan Chich . What about Jen ? the Master said:-"To love all people." (Confucian Analects) At another time asked by another disciple, called Yen Yuan, about the same, he said .- "To subdue one's self and return to propriety, this is Jen." (Confucian Analects). Again answering the same question asked by another disciple, named Chung Kung, the Master said :- "Don't do to others what you would not wish done to yourself." (Confucian Analects) Again at another time another disciple, called Tzu Chang, asked the Master about the same topic, and he said in answering : "To be able to practise five things everywhere under heaven constitutes Jen." When asked what they were, the Master said ,- " Gravity, generosity, sincerity, earnestness and kindness " (Confucian Analects). Confucius also said on several other occasions .- "A man of Jen will always rest in perfect virtue." "Only the man of Ien can always love people" "A man devoted to Jen will have no hatred." (Confucian Analects).

In Y<sub>1</sub>-Ching, the Book of Change, (the Vedas of China), it has been said — "The superior gentiemen realised in the virtue of Jen will instruct people" "The great virtue of Haven and Earths is Inc The great period of the saint is his position. How to maintain his position? It is by Jen" In Ship-Ching, the Book of History, it is written:—"The people have no fixed affection, but slawsy think of the written so Jen". In Ching-Yung, the Doctrine of the Golden Mean, it was said — "Jens she characteristic element of humanity, and the great exercise of it is in loving all people, especially relatives."

Such passages in ancient Chinese scriptures are rather too many to be quoted one by one here in general, Jen means Unaversal Love Some Buropean savants rendered it into English as Benegolence and Perfect Virtue. The Chinese classical scholars of Sung Dynasty also explained it as "The Guire virtue of the heart." I think the Sankhrit word Martin is understood by Buddhart erligion and philosophy is the nearest equivalent to it.

This gospel of Jen was first properly taught and preached in China about twenty-five centuries ago by the greatest Chinese saint Confluous (551-479 B.C.). Then again it was more profoundly and systematically expounded and disseminated by the great Chinese sage Mencius (372-289 B.C.). Afterwards almost all the classical scholars of all the dynasties of China's long

history cheriahed, promoted and propagated the same message but explained and interpreted it according to their own ways. In modern times, Dr. Sur Yat-Sen, the father of the Republic of Chuna, had scientifically employed the lofty ideals of Jen in his San Mim Chu Yi, the Three People's Principles, for his national movement for the emancipation of China and the renaissance of Chinese culture.

Mencius was the first sage who attempted to apply this perfect doctrine to practical politics. When he first met king Hui of the Liang state, the king asked '-- " Venerable sir, since you have not counted it far to come here, a distance of a thousand miles, may I presume that you are likewise provided with counsels to profit my kingdom?" He replied: "Why must Your Majesty use that word 'profit?' What I am 'likewise' provided with, are counsels to Jen and Y1 or benevolence and righteousness, and these are my only topics. If Your Majesty say, 'What is to be done to profit my kingdom?' the great officers will say 'What is to be done to profit our families?' and the interior officers will say, 'What is to be done to profit our persons?' Superiors and inferiors will try to snatch this profit, the one from the other, and the kingdom will be endangered ... . There never has been a man trained to Jen or benevolence who neglected his parents. There never has been a man trained to Y1 or righteousness who made his sovereign an after consideration. Let Your Majesty also say, Jen and Y1 or benevolence and righteousness and these shall be the only themes ' Why must you use that word 'Profit?' " (The works of Mencaus ).

With this noble mission, Mencius went from state to state and preached to and discussed with the kings one after another. Although none of them did actually art on his wise advice and mede real avail of his presence, he had left behind an nextringuishable spirit of love, mercy and benevolence in the Chinese polity through all the long centuries. A few passages from his exhortations to the heads of the different states and his discourses with his disciplis will illustate a lattle more his forty adeas.

- "The man of Jen has no enemy."
- "Treat with the reverence due to age the elders in your 'own family, so that the elders in the families of others shall be similarly treated, treat with the kindness due to youth the young in your own family, so that the young in the families of others shall be similarly treated."
- "The carrying out of his kindly heart by a prince will suffice for the love and protection of all within the four seas, and if he does not carry it out, he will not be able to protect his wife and children."
- "Jen or benevolence is the most honourable dignity conferred by Heaven, and the quiet home in which man should dwell."

- $^{\prime\prime}$  Benev elence is the tranquil habitation of man, and righteousness is his straight path,  $^{\prime\prime}$
- "The benev elent man loves others. The man of propriety shows respect to others."
- "I Jen or benevolence is man's heart, and  $Y_1$  or righteousness is man'e path."
- "Benevolence subdues its opposite just as water subdues fire. Those, here trains no now-adays practice benevolence do it as if with one cup of water they could save a whole wagon-load of fuel which was on fire, and when the finnes were not extinguished, were to say that water cannot subdue fire. This conduct, moreover, greatly encourages those who are not benevolent." (The Works of Mencuss)
- Loo-Tu, another of the greatest smits of China, elder than Confucius, was parhaps the only Chinese who preferred to use the negative rather than the positive phraseology in discourses on his principles. He would like to lay steess more on the possive side of things rather than on the active side. For instance, the Confucients's used to say: "The heart of Heaven is beneviolence and loo e," but he said."
- "Heaven and Earth are not benevolent, they treat all created things like straw dogs we use at sacrifices The saint is not benevolent, he looks upon the people in the same way." [Lao'Tsu: Tao Te Ching.]

Again he said :-

- "Tao is eternally inactive, and yet it leaves nothing undone. If kings and princes could but hold fast to this principle all things would work out their own reformations. If, having reformed, they still desired to act, I would have them cestrained by the simplicity of the Nameless Tao. The simplicity of the Nameless Tao horizes about an absence of desire. The absence of desire gives tranquality And thus the Empire will rectify itself." (Loo-Tu. Tao Te Ching.)
- Lao-Tsu was also perhaps the first sage, not only in China but in the world at large, who openly and strongly opposed the use of violent force and weapons and condemned war He said.
- "He who serves a ruler of men in harmony with Tao will not subdue the Empire by force of arms. Such a course is wont to bring retribution in its train.
- "Where troops have been quartered, brambles and thorns spring up. In the track of great armies there must follow lean years."
  - "The good man wins a victory and then stops, he will not go on to acts

of violence. Winning he boasteth not; he will not kriumph; he shows no arrogance. He wins because he cannot choose; after his victory he will not he overhearine.

"Weapons are instruments of ill omen, hateful to all creatures. Therefore he who has Tao will have nothing to do with them." (Lao-Tsu: Tao Te Ching)

He went even so far as to say :- " The violent and stiffnecked die not by a natural death."

"The best soldiers are not warlike, the best fighters do not lose their temper. The greatest conquerors are those who overcome their enemies without strife." (Lao-Tsu. Tao Te Ching.)

Another great Chinese saint who preached the same gospel of Ahimsā or Non-violence as Lao-Tsu and of Jen or Love as Confucius and Mencius but in a different way from them all, was Mo-Tsu.

Mo-Fix lived a little later than Lao-Fix and Confuccious but earlier than Mencius. He was born about 500 n. 6. The mode of his life, his ideals and works are very similar to that of the Anceast Indian Buddhist Bodhusttva Kastigarbha and that of Gradhiju. I therefore have sometimes called Mo-Fixed the ancient/Malhitma of China and Gradhiji, the modern Mo-Tas of India. Mencius described him by asying; "If there is benefit for the world, he will do it even by granding away his body from crown to bed!"

Mo-Tsu preached the Gospel to Non-Violence and opposed war not only by words but also by action Once when he heard of the news that the Clun State was to attack the Sung State, he immediately went from his native state Lu, walked for ten days and ten nights, to see the king of Chin and persuaded him to stop the aggression, and he succeeded in his effort.

According to Mo-Tsu's philosophy, all people should only love one another, should not fight and hurt any body; this is the will of Heaven. He said --

"Heaven wishes people to love and benefit each other, and does not want people to late and hurt each other. Why? Because He loves all and benefits all "

"How do we know that Heaven loves all and benefits all? Because He possesses all and feeds all."

"Hou to follow the will and wish of Heaven? That is to love all people under Heaven" (Works of Mo-Tsu)

He thought that Non-Loving is the only cause of chaos and calamities and attacking a country and killing people are the greatest sins in the world. Thus he said.—

"How were chaos and calamities caused? They were caused by people not loving each other. A thief loves his own house and does not love the other/iouse, he therefore states the other's house he therefore states the other's house he therefore states the other's house he had so have a more than a

Again he said ,—"Winch are the greater ones among the evils of the world? They are those actions of the big countries stacking small countries, of the big families disturbing the small families, and those deeds of the strong robbing the weak, of the group of many oppressing the group of few, of the cherer decorning the doll, of the high class scorning the low. These are the greater evals of the world." (Works of Mo-Tau)

The foregoing paragraphs have dealt at sufficient length with the ideals and messages of the Chinese samts and sages. Now, come to India again.

In Indas, Malkivira Jusa and Säkyamoun Buddina prounded almost the same stopel in the same way. The fundamental principles and teachings of both of them, such as the "Pancha Stifism" of the five rules, are nearly the same. Those of Buddin'sire — First, Non-Killing, second, Non-Stealing, third, Non-Adullery, Jourth, Non-Lyng, and the first, Non-Druking. And those of Jama are first, Speaking the-Truth, second, Luvinga-Pare-and-Poor-Life, third, Non-Ling, fourth, Non-Stealing, and thirt, Observang-Chaing,

The Three Jewels (Trinstan) of Juna, annely (I) Samyag-Darisan, reference convection, fatth and perception combined. (2) Samyag-linan, right-landwidge, (i) Samyag-Chartar, applit conduct, are all included in the Epideld Noble Path (Aryanings) of Buddha, smedy — (I) Samyag-Darist, right-livene, (2) Samyag-Samkalap, rath thought, (3) Samyag-Vac, right smedy.

(4) Samyag-Karmanta, right conduct; (5) Samyag-Ājīva, right livelihood; (6) Samyag-Vyāyāma, right reflort, (J) Samyag-Samtu, night remembrance; and (8) Samyag-Samādh, right meditation Both these sets of items are right waya leading to the same goal, Nirvāna.

Besides, both, Jina Mahāvira and Sākaymuni Buddha, believed in the doctrine of Karma and Samsāra. They both denied the omnipotent creator God; and believed that only one's own zeal and effort could work out one's own salvation.

The similarity between the two religions, Jainism and Buddhusm, is so great that some western savants mustook them for one and the same. The real facts are that from the religious point of view they were indeed very similar to each other, but from the metaphysical point of view they are quite different.

But the most striking feature of the two religious is the same teaching, the same gospel of Almans in both it's positive and negative senses, in it's negative sense of 'absolute and perfect harmlessness towards all living beings," and its positive sense of "absolute and eternal happiness for all living beings."

As Love is the indissoluble partner of Ahimsā as stated before, Truth is another inseparable companion of Ahimsā. As Gandhiji once said .—

"Ahmss and Truth are so intertwined that it is practically impossible to disentiagle and separate them. They are like the two sides of a coin, or rather a smooth unstamped metallic disc. Who can say, which is obverse and which the reverse?" (From Yeravada Mandir, 13.)

Ahms, Love, Truth are the traity of One which we may call the Supreme, or God, or Heaven, or Brahms, or any other name we like. In carriving out their masson this Trainty here again a number of allies or contrades such as Charity, Sacrifice, Seiflessness, Ferriessness, Forgiveness, etc. Thus Gandhui said:

"In its positive form, Ahimal means the largest love, greatest charity. If I am a follower of Ahimas, I must love my enemy. I must apply the same rules to the wrong-door who is my enemy or a stranger to me, as I would to my wrong-doing father or son. Thus active Ahimals necessarily includes truth and fractissenses." (Speeches and Writings of Mahatum Gandhij, 366.)

"Ahimsā is the extreme limit of forgiveness. But forgiveness is the quality of the brave. Ahimsā is impossible without fearlessness"

"Let us now examine the root of Ahimsa It is uttermost selflessness. Selflessness means complete freedom from a regard for one's body If man desired to real \*\* himself, i e. Truth, he could do so only by being completely

detached from the body, i. e, by making all other beings feel safe from him. That is the way of Ahimsā " ( Young India, 4-11-1926, 384-385, )

Now, what is the truth of Ahman The truth is like. All luring beings in the world have the same life and the sense soul. They belong to the same Mother, come from the same origin and will return to the same home. It is like a tree of which the stem, branches, leaves, glowers and fruits all come to being from one and the same root. It is also like a no cean, of which all individual beings are but it's separate drops. We therefore belong to all, and all belong to us. Thus the Chines essess sid —

- "Heaven, Earth and I were born at the same time; and all beings are, one and the same with me." (Chuan-Tsu Tsi-Wu-Lun.)
- "All things are one" and "Love all beings, Heaven and Earth are one and the same body." (Hur-Tsu Quoted by Chuan-Tsu )
  - "All things are already complete in me" (Mencius: Book of Mencius.)
    "All people are my brethren and all things are my fellows" (Chang-
- Tax: Sr.Ming).

  As such, we therefore should love not only all people but all living beings. We must treat all of them as ourselves and must not hart any of them, coasing them pan just as we would not like any of them to hurt as, scausing up sain, following the Golden Rule must perset Ripacs tught by the success Indian sages: "Do naught to others which if done to the would cause the pune." Jesus Christ and Confections also give us exactly the same massage. Jesus Christ and Confections also give us exactly the same massage. Jesus Christ and Confections the give even as to them." Confection is the same and the same about of do to you, do ye even as to them." Confections also give even as to them."
- follow for his whole life time?", put by his disciple: "What you do not want done to yourself, do not do to others" was to not do not do to others of the nore hand way in the following coassesses —
- "The man also, who still lives in the house, should, in accordance with his creed, be merciful to all living beings, we are hidden to be fair and equal with all."
- "Towards your fellow-creatures be not hostile, that is the Law of Him who is rich in control."
  - "All beings hate pain therefore one should not kill them."
- "A man who insults another will long whirl in the cycle of births, to biame others is not good."
- "A cruel man does cruel acts and as thereby involved in other cruelties but sufful undertakings will in the end bring about musery" (Sûtra Kriz-1828, S. B. E. Series.)
- "In happiness and suffering, in joy and grief, we should regard all creatures as we regard our own self, and should therefore refrain from inflicting

upon others, such injury as would appear undesirable to us, if inflicted upon ourselves, " (Yogafāstra)

This is the reason why most Hindus, especially the Jains and the Buddhists, would ere frain from taking any flesh for their food The Jamas would even refinin from taking fests vegetables, because they are living, and to hurt any living thing is in Jainson a daily sin They go even so far as to drink only boiled water or the acetics of the Sthinakavisi Jains sect even breaths with a cloth across their mouth to avoid insects and unseen Jivas inhibiting the air. They would also sweep their path lest they may tread on insects. According to the Jains, under the law of Ahimai, killing of vermin is also, fortheden, so that saylams have been established for decrepit animals rather than that they sould be put out of their misery by the destruction of life.

People msy think that the way which the Jains preach and follow is rather impracticable and therefore unreasonable. This is wrong notion. It may be impracticable but is not absolutely unreasonable. It is impracticable because humanity has not yet progressed enough. When humanity has sufficiently developed and reached a certain higher stage, this law of Ahimsa' should be and would be followed by all

From what has been said above we can have an outline of the spirit of Alimatia in Sun-Jodian Culture. The facts related and the possages quoted re only those which came readily to my mind and were easily available. Similar facts and passages of the same kind are too numerous in Chinese and Indian literature and scriptures to be quoted in full. It is even difficult to make the best adequate selection of them. These facts and passages were not merely religious ideals or ethical principles but actual and real events in history. Looking over the histories of India and Chana, from the very beginning to the present day, these two countries have merer attacked or maded any other country, never explorted any other people, though they have often been attacked, invaded and exploited by other warlike peoples. But those who invaded Indian and China were often assimilated and absorbed by Indian and Chinese expolle their national wealth and history of life.

It his been therefore my firm beluef, and also my humble mission, that we Chinese and Indians, the two greatest peoples of the world, should culturally join together and mingle together to create, to establish and to promote a common culture, called Sino-Indian Culture, entirely based on Ahimas By creating, establishing and promoting this common Sinor-Indian culture, we shall further create, establish and promote a common world culture on the same basis. By creating, establishing and promoting a common World Culture, we shall create and establish a great union of the world. And by creating and establishing a great Union of the World, we shall lead the world to real and permonent peace, love, harmony and happiness I

# Ahimsā, the Crest-jewel of Indian Religion and Ethics. Br P. K. Gode, M. A., Curstor, Bhandarkar Oriental Research Institute,

िश्री परवरास कृष्य गोडे महोदयने इस लेखमें लर्डिसाकी व्यापकताका दिग्दरीन कराया है। आप किसते हैं कि ऐतिहासिकरीला भारतवर्षमें बहिसा सिद्धान्त हाई हवार वर्षोसे प्रचलित है। ईसी पूर्व ७ वीं शतीके 'छान्दोस्य उपनिषय ' ( २१९७ ) में इसका उद्देख हुआ है। 'शावा-राप्रपुत्त ' ( ११४१२ ) में जैनसुदियोंके पान महावर्तीमें सहिंसा पहला वृत बताया सदा है। बौदीके निकटमी सर्दिसाधर्म मान्य था । समाद संजीकके प्रयम दिलीय एवं चर्नालेखींम लहिसाका उपदेश है। गर्ज यह कि वत दो हजारसे अधिक वर्षोंमें श्राहिशका प्रसाद मारतन्यापी रहा है। मारतीय चरित्रधर्मका साधार मनावी ऋषियोंकी विचारधारा रही है। आनाप्रकार्ण वारित्र बढा है। इसी किये सर्दिया सब्ही भारतीय धर्मीमें मुक्ट-मणि बना हुआ है। जिन व्यक्तियाँको प्राचीन भारतके क्षव्यात्मवादमें कास्या है वे व्यक्तियाको उपयोगिता और प्रश्लामे हनकार नहीं कर सकते । इस अपने दैनिक व्यवहारमें उस व्यक्तिश सादर कारोहां हैं. से) विचार-धींच होता है और समाजके सब उद्धमें बदा-सिंहा रहता है । फिर महा दन ऋषिमोंकी क्या बात जो लहिंसाको आगे स्लब्ध लोककरवाणके तिये लगना बीवन उत्सर्व कर हेते है । वैज्ञानिक वुगका प्राणी सरकी पहला आह नहीं सकता । सर ऋषिवाँने पहले आत्मविकवी होना हो छ-विवयके किये आवड्यक माता । तन्हें दिविवसके किये वहीं सेना सावस्वक वहीं थी और न उन्हें पेचवर्षीय या दसवर्षीय ग्रीजनासे मतस्य था । वे तो सात्मविनयके स्थि जीवन सरकी ग्रीजनाका अनुकरण करते थे। स्वराज्यकी वह स्वर्ण-अवस्या थी, जिसमें किसी प्राणिकी हिंसा चहीं थी। वह योजना देख सीत अबस्के दिस्त होम और खागमान पर अवस्थित यो । जाहरण, खेन सीत बीद-सीनों धर्मोंमें शहिंसामय स्वराज्यका विदेशन खुब मिलता है। इस खोक्तंत्रवादके वर्गमें व्यक्तिक संख्याके स्विक्तम लाम पहचावेके सिद्धात पर बहुत जोर दिया जाता है। राज-नैतिक क्षेत्रके शाता यह जानते हैं कि साज प्रत्येक राष्ट्र इस सिखातको सफल बनानेका हामी हैं: परन्तु प्रत्येक राष्ट्रका अवना स्वार्थ इस सिद्धांतको सफल बनानेकी परिष्य बना हुआ है। सत्तवव वह विद्धांत सार्वेद्वितसे दर का पढ़ा है और लोक्संधर्यका कारण वर गया है, जो हिंसा है। सो महायुद्धोंके प्रश्वात शान्तिमय वपाय हारा इस सिद्धान्तको सफल बनावेका अन्तरराष्ट्रीय स्थान ही रहा है। लहिंसासे उसकी पूरा करनेका प्रयत्न चल रहा है। 'कीय ऑफ नेशन्स'से बह मयास मारंग हुआ और अब संयुक्त राष्ट्र श्रास्त्र परिषद ( UNO ) में परिवर्तित हो यथा है। किंतु इमें तो सब है कि वह शहिसाका औक उपबाग कर वने । भारतमें शहिमाका प्रसार व्यक्तिको सान्तरिक प्रदिसे हुआ या-बहसंस्थाने जनमद पर वह नहीं फैली थी। स्वक्तिके हरवमें सपना और अपने राष्ट्रका हित सावरेडी पुनीत भावना आएनको गई बी-वहा जनमतको वाबस्यकता ही क्या थी : सरामुक परिवर्स वडी गहरी राजनोतेक चाल वटी वार्ती है, पर वे तो परंत और अहिंसा धर्मके प्रतिकल हैं। प्राचीन भारतमें सरकारी बढ़ पर बहिसाका प्रचार नहीं किया गया, बल्कि व्यक्तिका हृदयपरिवर्तन करके ठीए स्वराज्यको स्थापना को गई थी। बाज सन्तर्गाणन

प्रयक्त यह हो बहा है कि कोईमी राष्ट्र वैतिक वास्तिनी इन्होंने व हो, बहिक वसे नष्ट कर है। परातिक राष्ट्रीजे सिंग्ड सामती नर करके वाहिलाई पुनिक सामाय माना था रहा है। किन्द्र
सामत्वर्म हो इक्के दिगरित दरा है। वितिक वित्त के सिंग्य के बार्मिक क्षाप्तिक कारण कराने था रहे
हैं। ऐसे तो युद्ध समात नहीं होने हा। सामद्रा और अमेरवाइन्से कारिक किनवासित नहीं जम्म
करणी। इसका ठीक उनम हो होने हा। सामद्रा और वाहिलाई करवाइन्सिक कर हेना है। राष्ट्रक
मने के कारिक अमादिताई अनुवाधित होंगा तो कार्मों मानितह न होंगी और वस जाक
मने कर्माद्र कार्मों हो सहेगा। केन्द्र में बहुत वाहिलाई कार्मों कार्माद्र है के क्षार क्षार करवाइने कार्माद्र है। स्वाप्त है। केन्द्र क्षार क्षार क्षार क्षार क्षार करवाइने कार्माद्र है। क्षार क्षार

The doctrine of attinath or non-injury has a clear antiquity of more than 2500 years in this Bhāratavara It first finds expression in the Chāndoga Upanisad (3.17), the date of which is about 7th century n. c. 1t is the first of the fire vows of Jun secties according to Aānātāgantata 14.2 (See Jacobis Tanas of Jan Satora, 1 39). This doctrine has been common to all Indian Sects though each school looks at it in a different way. The early Buddhirst adopted it fully and Emperor Adsks made at the subject of life first and second Rock Edicts. He also refers to it in his fourth Edict. The Jainas are said to have carried this doctrine to great extremes. This in short is the early instory of this doctrine which has exercised tremendous influence on our national character for more than 2000 years as vouched by Indian literary texts, Benhannaral, Jan and Buddhirst.

Indian siges have been masters of thought for thousands of years All that is best in Indian Ethics owes its origin to their thought, the cream of which has been fortunately preserved in early philosophical and religious literature of the Brithmans, the Jaines and the Buddhasts. The doctrine of Aminds is the Crest-jewel of Indian religious and theiral thought and we must really congratulate all our countrymen of these three sects for trying their best to bring it into practice at great inconvenience and secretice to them-selves. This doctrine can have no speal to persons who believe merely in bulogical values but it is bound to appeal to those souls who are capable of any thought and reflection overly of our ancient Indian spiritual tradition.

Vide p. 231 of Encyclopaedia of Religion and Ethics by Hastings, Vol. I (1903) — article on ahimsa by T. W. Rhys-Davids

P. E. GODE 399

Biological values develop ample sense and sensibility in an individual, They are incapable by their very nature to develop any spiritual and altruistic out-look on life, which is the outcome of a thinking mind and a feeling soul. Even in our social intercourse, we regard with esteem and affection a person who has a thinking mind and a feeling soul, and who is, therefore capable of identifying himself completely with the woe and happiness of all his brethren If the possession of a thinking mind and a feeling soul is a great social asset in an individual, what can be said of those ancient sages, who completely identified themselves with the cosmos and struggled continuously in carrying out all the logical implications of such an identification, among which altimsa stood foremost? Thems was a super-human attempt to conquer the forces of conflict which govern a world run on biological values Their approach towards this conquest began with themselves and they realized that it was futile to make an attempt to conquer the forces of conflict in the world when their own minds remained full of conflict between the self and the not-self, a conflict between their moral-cum-spiritual inclinations on the one hand and the biological tendencies, which they had in common with the entire animal creation. Unlike kings and potentates who organized armies and rushed for a digrajaya or conquest of all neighbouring kingdoms or nations, our thinkers of ancient India laid down, not a five-year or a ten-year plan, but a whole-life plan of self-conquest. It was the noblest plan of self-government, which involved no loss of life or property to their fellow-men It was a plan based rather on self-sacrifice and love for all beings in the world, purged of hatred and spirit of eavy born of self-love It was only the intense moral and spiritual urge in these thinkers that led them to execute their rigorous plan of self-government about which we hear so much in all early religious and philosophical literature, Brahmanical, Jama and Buddhist.

We hear much in this democratic world about the "greatest good of the greatest number" for which every democracy has been struggling in its onward march towards this ideal The students of political science, however. tell us that modern democracies are competing with one another in achieving "the greatest good of the greatest number" for their own countrymen so that "the greatest good of the greatest number" in one democracy is not always identical with that in the other and consequently there is international tension and conflict leading ultimately to huma. It is only after two great world-wars that the best thinkers of today have been hankering after a worldunity based on "the greatest good of the greatest number" in all the nations of the world These thinkers want to achieve this good by settling all international disputes by peaceful means without recourse to himsa This is. however, an objective approach to the doctrine of ahimsa It was first initiated by the foundation of the League of Nations and has now assumed the new form of the United Nations Organization and its Security Council. Though all our blessings must go to this UNO in its attempt to prevent himse we are

doubtful about its ultimate efficacy as its approach to the doctrine of ahimsa is more objective than subjective. The Indian doctrine of ahimsa as initiated by our sages more than 2000 years ago was mainly subjective and they tried to enforce it by an inward reform of the individual and not by mere votes of a majority, each member of which has at heart his own good or that of his individual nation. The game of political hide-and-seek practised at the Sesstons of the UNO bespeaks no doubt much political wisdom but it is contrary to the Spirit of Truth and Non-violence (Satya and Altimia) which was initiated and promulgated by our ancient seers not through the medium of government propaganda but by bringing it into practice in their own lives, which were great exemplars of this spirit through centuries of Indian religious and cultural history While our ancient seers conducted their self-government on the strength of introspection, the big nations of today with their objective approach to alumsa have been carrying out an inspection and destruction of the war-materials of the nations defeated in the recent world-war. These nations have been, however, increasing their military strength by equipping themselves with new scientific instruments of destruction like the Atom Bomb with its kith and kin together with the entire broad of weapons tried and tested in the two great world wars. This scientific remedy to stop the disease of war is worse than the disease itself. If Philosophy begins with doubt, politics begins with doubt and distrust and any measures that foster such doubt and distrust are bound to fail. In the game of mutual bluff now going on in international politics there is a spirit of doubt and distrust instead of mutual frankness of heart and trust which are engendered by a saintly handling of political problems, which characterized the entire life of Mahatma Gandhiji, the fearless exponent of ahima in the modern world, who during his life-time practised alumsa in thought, word and deed and who in his death, attained martyrdom and thereby transmitted his noblest message of ahimsa to his fellow-beings in the nooks and corners of the world. By sacrificing himself on the alter of ahimsa he has vindicated the ancient Indian doctrine of ahimsa in the modern world.

The Jainas are said to have carried the doctrane of abinist to extremes. This criticism is based on common sense with its two allies utility and hypocratys. Even in common pariance we dot repeat the spring." If a thing is worth doing wil. In the same manner the Jaina sages who believed in the doctrine of charged put it into practice without calculating the hardships attending such practice, for to them helief and conduct were identical. These sages were not guided by the standards of utility which govern the conduct of a practical man of the world. They wanted to be the teachers of manified by leading a model life, fire from hypocrasy but based on Saya and Adminst (Truth and Non-riolence). The life of a teacher has always been a very hard one, whenever such a teacher tried to practice those virtues which he preached to his students. The agreent

teacher was highly respected not only by his students but by the public at large. The modern teacher is no aptuable plight as he is neither respected by his employers nor by his students. Our educationaists, however, boast that they have themselves learnt and taught the psychology of education to their teachers to make them efficient in their vocation. What is the use of this psychology which cannot change the psychology of the students and clicit any respect from them either for their teachers or their eldess?

Force of character is engendered not by merely listening to lectures, collegiate or otherwise, but by study and reflection coupled with an idealistic urge in the individual to live a noble and virtuous life, models of which are not wanting even today This fact has been brought home to us with a tragic emphasis by the noblest life of Mahatma Gandhiji, the greatest apostle of Truth and Non-violence, who sacrificed his life in practising these virtues for the benefit of humanity. By this sacrifice he has silenced all the critics of his life-time as also those of future generation. His inner voice, which guided all our leaders in their struggle for freedom and crowned it with epoch-making success, will now reverbarate across the corridors of time, and continue to cheer up all nations in bondage by its immortal message of satya and ahımsā, a message symbolized by the dharma-cakra ( wheel of law ) which once perched on Atoka's pillar and now perches on our national flag demonstrating to the world the victory of these cardinal virtues for which Mahatmaji lived, moved and had his being without swerving an inch from the Path of the ancient prophets like Srī Mahāvīra, Śrī Buddha and others.

'' न प्राणान्ते प्रकृतिविकृतिवाँवते चोत्तमानाम् ''

" है जहाँ समें, है नहीं विजय, है जहाँ सत्य, है वहाँ विजय, है जहाँ जसय, है वहाँ विजय, हे जहाँ जसिया—वह निर्मय ! " —जी परवर्षकर मट

## Thoughts for World-Peace,

By Mrs. Evelyn S Kleinschmidt, Downer's Grove, Ill, U. S. A.

[ श्रीमती क्लीन रिमय अमेरिकाकी विचारशील मद्रमहिला है। सन् १९३३ में जब शिकागोंके विश्वधर्म सम्मेलनमें स्व॰ वै।रेस्टर चम्प्तरायजी जैन सीम्मलित हुये तो वह जनके भाषणींसे प्रमावित हुई-श्री वैनव्यक्ति सम्होंने अपना गुद्द माना और सनसे वैनवर्मकी शिक्षा की । परतत लेखमें उन्होंने इस प्रसगका उसेस करके लिखा है कि यद्यपि वह बाह्यजबतके कार्योमें सफल मनोर्थ थीं, फिरमी उनका बोबन सून्यवत् था । जीवन का प्रयोजन उनको जैनजीके सदेशसे मिला। इर कोई जीवनमें सुख, शान्ति चाहता है, किन्तु उसके लिये करना कुछ भी नहीं चाहता। सनेक बन्मोंसे दैनिक जीवनचक्र-खाना, पीना, सोना, जागरा प्रत्येक व्यक्ति करता क्षाया है, किन्तु किसीने भी बीवनके उद्देश्य और गतिको जाननेका प्रयस्य महीं किया । इसरोंके उत्कर्ष पर ईम्प्री क्या १ क्सीसदात पर व्यान दे तो प्रत्येक मानव स्वतः सक्तत्त्रील हो । वैका बोओरे देसा पाओरे । पशुपसी, बनस्पति, पाषाण, मासब-सबहीमें परमात्मरूप जीवन समक रहा है । किन्तु हुनियाके लोग अन्छी बार्तोको देखही नहीं रहे हैं । छोकमें बद्ध, हत्या, मानववघ और पशुहत्या आये दिन होते हैं। इनका ही फल लोकको दुख, बोक, रोग और पीटामें बिल रहा है। कर्म सिद्धान्तको कोई बदल नहीं सकता । लोकके सभी महारमाओंने प्रेम और अहिंसाका उपदेश दिया; किन्द्र मानवने अपने जीवनमें प्रेम और सर्हिंसादा व्यवहार करता वहीं सीखा । परिणास क्रोककी मयकर रिपति है। सब तो बहुत यह सह चुके। क्या यह समय नहीं है कि मानव खहिंसामय शिष्ट जीवन विताना सीखें रे अब मानव इत्या-इत्याही क्यों करता रहे १ द्वेप और प्रतिहिंसाको भागमें मानव क्यों जलता रहे ! क्या किसी युद्धसे लोकका सता हुवा है ! कदापि नहीं ! दलकारसे जीवित रहनेवाला तलवारसे भरता है । जनतक मानव दिश्य जीवतका जिजास नहीं तबतक उसका क्षण महत्व वहीं | वह उसकी भावना सार्वहितके किए बाएत होगी और उसका जीवनव्यहार कोकके लिये होगा, तभी उसका जीवन सार्थक है। म॰ महावीरको शिक्षासी लोहकल्याणके छिये है। विश्व-वान्तिका उपाय सहिंसा और सस्य सात्मधर्म है ! —का**० प्र०** ो

The late Mr. Champat Raj Jam, was at one time my teacher, both here in the United States and later in London, England Our association was most pleasant and profitable and my esteem and regard for him are boundless. He found me at a time when my experiences had proven to me, that without some kind of firm foundation, this life was profitles and doul. I was looking for something to lift me out of depression. Inspite of the fact that my life had been full and rich and I had done all the things in the outled when the most of the fact that would that I had wanted to do, still it seemed empty and devoid of meaning.

We all want peace, happiness, security and a feeling of being worth while That is the innermost desire of every one on earth, I believe, but how many of us are willing to do the things that will BRING these qualities



श्रीमती इंग्डीयन् होचारिमय, मेवुड, (अमेरिका) (स्त्र, बैरिस्टर चम्पतरायनीकी जनस्य शिष्या और उनके पति) Mrs. E. Khenschmidt (with her husband) (Page 322)



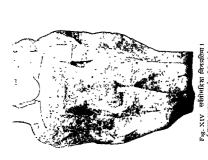
श्री हर्बर्ट बैरन साहब, छदन । (वयोग्ट्स अंग्रेज जैन-बन्धु) Mr. Herbert Warren (Page 149)



श्री बास्टर छैफर (जर्मन विद्वान्) Herr Walter Leifer (Page 293)



Fig. XV भ. महात्रीरकी एक मृति ( मदुरा सप्रहाख्य, भ्रताभ्र चे १५० ) An Image Of Lord Mahavira ' Mathura, Museum').



(मनुरा सप्रहालय न्नतीन १२०९ ) Strvatobindm Jina Image, Mithura

into our livea? How many of us even try to figure out what we should do, to attain them? It is not enough to just try to be good, to go thru our everyaly life dough though one there world than a sense of durty-getting, or nather world than a sense of durty-getting, or nather steps at night, every day, the same routine, without advantage our mater peace or understanding. How many LIFE TIMES have we gone true his that? If each one of us would take time out to just that thut or even question what we are here for, where we care from, where we are going and low to get there, and REALLY WANTED TO KNOW these things! That would be a beginning.

Instead of envying others the blessing we see them having, gratitude to LIFE would open the door for us to have like blessings for life cares not who uses it, no frow much we use. The Law of the Crelc, the Law of the KARMA, would bring back to us the blessings untold, that we could and should send out to life in every form on the earth Animal, vegetable, mineral, plant, mankind, the life in all is GOD—Lafe. Blessing it all the time not once in while, but blessings to come back us as we could scarce imagine. You don't believe that? Have you ever TRIED it out? I have and I know that my gratitude and blessing to the bring me such joy, and happiness and success and such miner peace as I never used to have.

The people of the world, all the people everywhere, are Iosing the fine things of life thru lack of gratitude and approximation to life Fighting, killing soaking the ground with blood of mankind, killing animals, being so vancous and unkind to each other, can these things bring us saything but trails, suffering, lack, disease and their kind? It is not possible Bereywhere there as known the Law of the Circle-that what we sow comes back to us. No one ever yet! got flowers from planting onnois, or grapes from thistles! No one ever yet!

The seed brings forth after its own kind and no one can change that Law. So if the world is resping a harvest of lack, barred, kithing, wars, decrease. So if the world is resping a harvest of lack, barred, kithing wars, decrease have latered to have been the seed of the seed of the seed of the late, have we loved as we have been taught by all the great teachers who ever came forth? Have we have been taught by all the great teachers who ever came forth? Have we have do not been seed of the seed

Haven't we had enough wars-baven't we had enough hate? Haven't we had enough confusion? Isn't it time mankind tried to learn How to live?

Why must we fight every body who does not agree with us? Why must we kill and kill and kill? Why should mankind go insine with lust and hite and revenge and more and more killing? Did it ever solve anything? Has any war on earth ever done anybody any GOOD? NO!! He who lives by the sword date by it.

No one on earth is important until He ess the Divine way of Life, until to is governed by desire for peace for the whole of humanity-until he LIVES for the WHOLE, for what is good for the whole is good for the undividual. If you want peace and joy, happiness and comfort, then ask for it for all of Life everywhere, coast it for everyone on earth, for your so-called enemy and friend alike-for LIFE is everywhere! What is power and money-position and influence, UNLESS it is used for the good of all? It makes men drunk and destroys him and if power and influence are not used for the good of all, it destroys him who seeks it. We bring nothing here, we take anothing away and graitude for what Life provides, would give us all plenty. Try it and see.

I AM the peace that passeth understanding. I AM the Resurrection and the LIFE of the Peace that all crave, I AM the word that releases mankind from discord and want! I AM the Tressure House of the universe. Call into ME and I SHALL answer you. Prove me now herewith, if I SHALL NOT DEEN the windows of Heaven and pour out such treasiter that there is no room to receive it. Lafe is no respector of persons-Life cares not who uses in-God is not strage your is He hard of hearing! But mankind must learn kindness to all Life, must want PEACE for all Life, must try and learn what IS the Divince Plan for each Life Stream, if they are to survive on this cart find the LIGHT IS COMING into earth, and he who cannot strad the LIGHT must be romoved to another school house until he learn the way of PEACE and LOVE and Courage and Joy. The time is past when mankind can live letting one another. We are all part of the ONE WHOLE—we must learn to live for the WHOLE and then the PART will be at PEACE!

Remember the teaching of Mahāvīra, the great apostle of Ahimsā and let the non-violence prevat!-

"Towards your fellow-creatures be not hostile. All beings hate pains, therefore one should not kill them."

## Vegetarianism Versus Insanity.

By DR. WILLIAM HENRY TALBOT, Fareham, (England)

्डिं टॉव्यॉट सा. एक विवास्थान अहिंस्क-कृतिके जैतवर्गासुगारी अंग्रेन सहात्रभाव हैं। आपने इमारे निवेदनको स्वीकार करके बाकाहारकी विशेषता और मासाहारकी अनावश्यकता एव उसको हानियाँको बताते हुवे यह सुदर छैव किला है। इस छैक्के मूलभावको छेकर औ डॉ॰ विशोरीकाळवी वर्माने एक लेख हिन्दीमें किखनेकी छूपा थी है. वो अन्यत्र प्रयट ही रहा है। पाठकगण हों, टॉल्वॉट सा॰ की विचारसरपीकी उससे सान सकेंगे । हों॰ सा॰ने टीका स्मानेकी प्रयाका भी विरोध किया है, क्योंकि टीकाको सूर्व स्थवा टब्ब बनानेमें पशुओको महान् कष्ट दिया जाता है। बढ़हों, घोडों आदि प्याओंडो समारा इसके टीका समानेकी दनावें तैगार की जाती हैं: जो सहिंसा हरिसे सनुपसेव्य हैं। विकायतके वहे २ हाक्टरोंका मत है कि टीका क्यानिसे विशेष काम नहीं होता, बल्कि उससे अधिक हानिया होनेकी संमावना है । बॉ. सः मानवको क्षद साहार छेने और गुद्ध साचारविचार रखनेपर बोर देते हैं । वह ठीक क्रिखते हैं कि मीस मोजनका शादी होकर मानव पशतस्य वन गया है और पशकांको दरह छढता सबढता या रहा है। बुरे कर्मीमें वह फ़स गया है। आत्माको भूल गया है। किन्द्र बस्ततः साववको जपनी खात्माको अपूर्व छक्तिमें पिश्वास होना उपादेय हैं । डॉ॰ सा॰ अपने रोगियोंको इस क्षास्मद्वात्तिका विश्वास दिसाकर विका दवा दियेही रोगनक इस्तेके प्रयोगीको सफल बनानेका अभ्यास कर रहे हैं । सारवसे धर्मप्रधान देशमें आत्मवलको ओरसे लोग विमुख हो रहे हैं: वह सेदवनक विषय है। डॉ॰ सा॰ के इस केससे मारतीय समुचित काम उठावेंगे, बहु आशा है !-- कार प्रः ]

We are on this earth in any one lifetime, such a short period of time, it seems a pity we cannot show more on the credit side of the ledger than we do. Our lives for the most part can only be described in terms of suffering—with occasional fashes of Bliss.

I exclude pleasure from the condition of Bliss, because pleasure is an affair of the senses, and the senses when perverted, as they usually are, exclude real-light-the light of the Soul.

Why then does the sorry state of afters continue? We would not consciously burt ourselves—unconsciously, however, we are continually doing so and setting in quite the wrong manner—the penalty is precisely the same as though we acted in full awareness and with full knowledge of the consequences.

Why are our bodies sick i the answer is-Poison in the system-the harvest we have respect from wrong thought, manifested as wrong conduct. Our bodies reflect the cause and the cause comes into existence via perverted

Diagnosis is a name given to symptoms, or the manifested effects of disease; the naming of the symptoms is without value unless at the same time it accurately exposes the cause and prescribes the remedy.

Whatever the toxic material is, in the body, it is the end product of the food we eat and drink, plus the Thought, which gives rise to the appetite for such food.

There are many avenues of approach dealing with the Effects of diseasebut in this short discussion I can deal with, principally, only one of them, namely Fleik Eating-and even with this subject I cannot in this writing go into great length.

Although this is a platitude, I feel I must mention it, i e., "If we do not manage Ourseless, Others will manage Us." We are never punished for our sins, but by them !

All life forms have a right to protection-even animal life forms, and unless this thought is ever before us-we cannot think straight.

HIPPOCRATES, the Father of Medicine, who Lnew and preached the rightness of regetable kingdom food, said, "Let your food be your only medicine, and let your only medicine be food." Present day medical doctors take his Oath, but that is about all they do take from him, they certainly do not take his advice; if they did, their influence would be incalculable in helping suffering humanarty back to sanity.

Eating food is one thing, getting rid of its waste products as another; if great wear and tear is caused thereby, the physical body is made to suffer; how great this suffering is, only the doctor knows-and the Patient.

Flesh-eating causes more body wear and tear than any other single thing I know; in the cooking of flesh foods all its life giving minerals are killed, except the nitrogenous elements and the acids, and these are ingreduents for slow suicide

Flesh foods when cooked contain an excess of nitrogen over the human body's needs as well as sulphur and phosphorus ash in great excess. This results, quite often, in the urnne having one hundred times as much acid as would be the case with a balanced diet.

Although a lot of vegetables and fruit be eaten with the meat, these are quite unable to neutralise the meat acid ash.

In my own practice I have found that mest eaters have a much higher blood pressure than vegetarians and kidneys are below par.

(NEWBURCH) of the University of Michigan states "Prolonged heavy meat diet produces hardening of the Arteries and Bright's Disease," he also states that beef in excess is from two to six times as harmful as cheese in the same excess proportion, gauged by the effects upon the kidneys

(ANITSCHKOW of RUSSIA) proves that CHOLESTEROL is the food material which produces ARTERIOSCLEROSIS-this chemical constituent is present-exclusively-in fats of animal origin and in animal tissues.

(PROF. E. V. McCOLLUM of JOHN'S HOPKINS HOSPITAL) he is America's outstanding food scientist, says, "Meats are not necessary in the diet and with proper knowledge of other food values we could eliminate milk and eggs too."

These men to mention only a few have devoted their lives in studying food values and their findings cannot lightly be dismissed.

At the end of this writing I shall mention the deeper significance attached to meat-eating and world chaos arising from it, but for the moment we will discuss personal suffering to the individual arising out of meat-eating.

The minerals in our food determine its acid or alkaline reaction. Minerals in vegetables and fruits too, can cause an excess of saidity or alkalinity, when the body, after digestion, forms salts from them, so, it is necessary to know, even with right foods, the combinations best suited to the body's normal requirement.

The blood chemistry for normal working should be about 75 % Alkaline base and 25% Acid base, if this balance becomes too much off centre, death will result

Another point to remember is, even if the diet is completely acid forming, the body can still function-providing the acid base is not increased.

The minerals that form Alkaline salts, normally neutralise the acids, so that even though gram foods such as bread, biscuits and so on are acid forming-fruits, vegetables and certain kinds of nuts, being alkaline-neutralise them.

Meat, fish, fowl, eggs and cheese, however, are highly acid and when they are burned in the body they affect the acid base with their and products of-Une Acid, Sulphume Acid and Phosphoric Acids These acids play an important role in such diseases as APOPLEXY and CORONARY HEART DISEASE

Meat-eating therefore, because of its high protein and acid ash, cannot be effectively neutralised by the alkaline salts.

The argument is sometimes used that the absence of meat from the duet would impair human energy cutput, this argument is proved entirely faillenouts by the world's famous food authorities. I mill quote the most controvative confirmation of this I have thus far read-the words are those of MAJOR GENERAL SIR ROBERT McGARRISON, a famous British food authority,
"Whole cereal grains, milk, milk products, eggs and fresh vegetables, when
esten in adequate quantities, will maintain the structural integrity and functional efficiency of the human body."

A common mistake anyway is to suppose that energy comes from the food we cat, it does nothing of the kind. The unit of the body is the cell, and the cell structure is built from the food we take into the body. However, the cell cannot manifest its function except for electrical energy.

The cells in our body are travelling through space at hundreds of miles per second, on the same curve the Earth is travelling, therefore the cells are cutting magnatic lines of force; this brings about within the cell the formation of an Electro-Magnatic Petential that Force the cell to build up a charge, thus the life process gets its Francy Energy from Spaces and-from noder source.

Doctor Eugene A Bergholz (U.S. A.) who is an authority on the "Electrical Conception of Living Matter" and writes extensively on the subject, is an M. D. and it is to be hoped he will succeed in educating his profession to that they will abandon the Mechanical Philosophy in favour of the Vital Philosophy.

Dr. Bergholz demonstrates part of the Vital conception of life thus, "Any plant, fruit or vegetable, has two different tissues, one charged with posttwe, the other negative, energy. Take a sim apple for mestance, the core is negatively charged, the flesh positive. There is a definite difference in Potential-furthers the apple is definitely alies. An apple actually breathes."

"In going through space it gathers up Energy, builds it up and emanates it again. The apples use Oxygen and throw off Carbon-dioxide"

The finest proof that energy comes from Space and not from Food is demonstrated by any fruit, when it is connected in the circuit of a very delicate Galvanometer. It cannes a deflection in the Acading I fin apple is kept in the circuit, the reading gradually dies down-in other words-the Energy is being drained out of the apple."

"Let the apple stand awhile and then re-insert it in the curout,-again the apple deflects the needle !" This proves that the apple has Re-generated this energy Where did it come from ! Nothing was added or subtracted-except-the energy that comes from Space,

Our food then becomes the cells themselves; 'the cells because they are in a magnetic field (space) and moving rapidly are analogous to the rapidly rotating wires within a Generator producing a movement of charge or a current

When we collect these charges from the wires we harness the Generator

and we use the Energy, as an entity, as body heat, muscle and tissue energy and thus under the control of the Will our body, moves and works.

After the cells build up energy and the body as a whole uses it—it must then be discharged, from the body. If obstruction is present in the body to great extent and the energy cannot properly be discharged then-some organ, because of overland will break down-and we die. So, the same energy that keeps us after will kill us, when it runs wild, because of Obstruction.

Our physical body is made from the food we eat, if the food is wrong food our bodies will not be normal, if our body be not normal then our thought, even if right thought, will not function normally in an abnormal body, in which case obstruction tokest place, energy is thrown back on itself and obstruction-or Karma-thouatts progress.

Using Dr. Bergholn words agam "Foods that are alive have potencies of their own; Foods that are dead (cooked) must first be given Potency (by our body itself) before they are of any use at all."

So, cooked foods, before they can be metabolised, require from the body itself, the missing electrical properties-this is not only Obstructive but the opposite of Vitality Conservation.

Whatever else flesh eating may be, it is incontravertible, that it is the most prolific source of Obstruction of which we know, when taken into the body of an herbivorous animal, of which man is one

This applies equally in the case of eating animal food, as well as having animal vaccines or serum injected into human blood or tissue.

The Medical school of thought, whose blood lust is well known, with its mans for dealing with the effects of disease, and its arriving mextripating appendages, when confronted with causes it does not understand, uses animal products in the beastly form of vaccination, on all and sundry upon which it can lay its hands, and thus sets the stage for much future human suffering.

This profession must be restrained in many ways, but the first restraint must be in compelling them to keep their blood thirsty hands off animal\_life.

The World famous Psychologist "Jung" suggests that the Surgeon of today was a Butcher in his last incarnation," my own experience supports this view.

Whenever, or wherever animal life is sacrificed on the plea that its flesh, or the Pus from its disessed lymph, will belp human beings I not only regard it as suspect, but detect an odour in my nostrils, of the lower regions of Hell

When, oh when, will buman beings revolt against the pure bloodstream of a body (or even relatively pure) being pollited by the medical doctors, needle, putting as actione, the lymph of a diseased call into its body, giving it smallpox on a small scale, in order to support a theory that smallpox on a large scale will be prevented

In my opinion the credit for smallpox diminution belongs to the Santary Engineer and not to vaccine.

Two countries whose Vaccination Laws are very stringent are Italy and Mexico, we would expect to find these two countries more or less immune from smallpox according to the Medical theory of vaccination, but we actually find that not only is the incidence of smallpox higher than most other countries, but on account of the high mortality rate, the enforcement of vaccination had to be modified.

In my opinion vaccination is one of the principal reasons which brings a large Medical profession into being

Modern Medicine concerns itself with Disease-not Health.

About 1937 the FORUM MAGAZINE (U. S. A.) printed some remarks made by PROF. ERNEST A HOOTON of Harvard University; they were sprey and to the point He surgested that "Medical Practice is only a sophisticated extension of the flea hunting habits of monkeys, and observed that perhaps the contemporary doctor is the primitive Medicine Man-gone flossy and mercenary "He continued." There can be no doubt that the effect of medicine today is to increase enormously the proportion of the physically and mentally unfit in Society."

It is not my purpose to attack the Medical Profession, for they are a body of men and women doing their best to help suffering humanity, within the limits of their understanding, but I attack Evil and Wrong Thought wherever I find it. When Medical thought realises that it is the Garbage which attracts these, and not the first which attract the garbage, they will give up their incursions into the habits of germ life—who at best, are unreliable they can change their sex and habits overnight, and one must descend very low indeed to keep track of them-and confine their thought to Health

Thinking in terms of disease germs, they become diseased in Thought. Thinking in terms of Health, they would become Health Minded, against which disease germs would fight in vain

Personally, I thought long and seriously about the choice of Medicine as a catera and decided against it, instead I chose Psychology, Osteopathy, Chitopractice, Naturopath and Chromo-Therapy. As the years pass, the doctonist I loid fas served my patients well and medical doctors who became putents of milne tell me they ask their chose that does no swise. I regard animals as my younger brethren and protect them as far as possible; obviously therefore I oppose the Medical Viviscetion side, as not only without practical value, but because the cruelities perpetrated upon defenceless animals re-act as Karma on the whole human lamily. It brings war and suffering in its wake.

The arguments advanced in favour of tocturing animals in order to save binness suffering are spurious, for the human body functions in a manner different from that of the animal. The proper functioning of the pores in the skin is vital for the human-but the dog han no pores.

The stomach of the dog finds no difficulty digesting bone-the human does-sweet almonds kill dogs, humans thrive on them. Lemon junce is deadly posson to a cet or rabbit, camphor will kill a camary, pigenoss and fowl can take large doese of opium and morpha without the least ill-effect, Hedgebogs can eat enormous quantities of opium and wash it down with prussic and, all hb. Sweet almonds will kill foxes and fowl. Parsley will kill partots, etc. etc.

William Howard Hay, M. D. gave an address in Washington D. C. June 25th 1937 before the Anti-Vivisection Society-he said, "Ander from the horsible cracities of virisection I have not been able to discover in 30 years of painful and careful research One Thing of practical unlity that has been stiduced in all this tune-our results are exactly Zero-and slawsy will be, I cannot think of one thing of practical unlity that has evolved from all our years of crucifixon of helf a million dogs a year. I saw these dogs crucified unflow ANARSTHETICS"

 Well, so much for our Christian civilisation with its colossal wars and theft of territory.

Now let us examine some of the evidence for and against meat eating.
All Herbivorous forms of life have a long satisfass usually from twenty-ax to
thirty feet in length-the homess form is in this category All caranvorous
forms of life have a short intestine. A lion, for instance, has an intestine
about fifteen feet in length.

Long intestines are for the purpose of digesting and eliminating the waste products of vegetables, frust, nuts and gram food

Herbivorous forms of life Sip their liquids, the Carmivorous Lags its liquids with the tongue

In the body of herbivorous animals is found an ENZYME, or digestive ferment called PTYALIN, this Enzyme digest starch food and converts it into sugar. In the human being PTYALIN is found, principally in the salivathere is no PTYALIN in the caravorous forms. The teeth in a human being show, a few for biting and cutting, and the rest for chewing and masticating this is a herbivorous trait.

When a Frugicola, i. e. an anthropoid ape, is taken into captivity and fed

When human beings eat the food their hodies are fitted to receive, the one sense forms of life, Vegetables, Frurs, Nuts and Grains, and easther the animal forms which are five sense forms, their feet will be on the Right Path leading to the Kingdom of Heaven which lies within, where all other thines are added unto us.

Let us now examine the one sense forms of hie and see why they contribute to our physical body health.

The healing value of fruits, vegetable, nuts and grains lie in the Acids and Nourishing Salts they contain, which makes them effective against Decomposition, as well as at the same time strengthening the whole system

In this short writing I cannot go deeply into the variety of right foodsbut will mention, briefly, one of them, the Sova Bean

The Soya Bean is used in parts of the East by mullions of people, it more than takes the place of meet and fish for its food value is real and it exceeds the nutriment found in eggs and cheese, or in any grain food, further it is easily digested.

Soya Bean contains a high percentage of LECITHIN, which is a fatty substance nch in PHOSPHORUS, on which nerves and brains feed. The mulk from this bean is varily superior to ore's mulk, and cheese made from the mulk is simply delicious, and nurishing. When human beings recoil from the degrading habit of meet caring and the drinking of core's mulk, Soya Bean Mulk will come into its own.

Cow's Milk promotes intestinal putrefaction - Soya Bean Milk does not. Bread made from this bean does not bare an acid reaction, further, its flavour is more delicious than wheat bread.

Perhaps the greatest value from Soya Bean Milk is, it forms a better culture for the BACILLUS ACIDOPHILIS than cow's milk, and this counteracts all patrelactive types of bacteria in the Colon.

A Soya Bean Omlet is more printable than an egg one and its protein is as high as #%, truce as much as if found in Flesh Food Zien the vegetarian will find added eight with his Stakes when Soya Bean Spreast are added to it. This "Fith" Secred Gram "of Ancient China is destined to be the principal haman food of the future All countries will grow this locan themselves and this support themselves in matters of foodstuffs to a Ange extent. From it

an endless variety of dishes will be made and even drinks to satisfy even the-Gourmand.

Our present system of living, particularly our esting habits, are quite wrong, it has brought us little happiness and still less security.

Over 80% of children born are normal at birth but only 20% of them are normal at the age of 21, thus startling fact is all the more remarkable when we realise that from birth to age 21 is the healthnest period of our life.

Other forms of life — except the human — live eight times its period of growth, the human lives roughly twice its period of growth — Why? I suggest it is because his food is wrongly selected, wrongly combaned and wrongly balanced.

Even good food when over-cooked, processed and commercially prepared in colourful packages is bad, and saps health. As for White Sagar, I show of few less healthful foods, calcum his not only been taken from it, but it robs the blood of its calcium, it rots teeth and bone. White bread has been robbed of its nutritive qualities and its real nourishment is given to the pipe.

Spices and conduments irritate the intestine and exaggerate the appentie. Potatoes whose first \$"6 skin contains it minerals and whose eyes contain the vitamins, are peeled and the peel thrown away — learning only starch to dog up the tubes of the body and form mocrous.

In order to get the smarte quantities of nourishment left in these denatured foods, we overest of them, so starches and sugars, si digested, make us Fat, if not digested they make us ill.

As for flesh Esting, we must realise that mest contine 10%, fat and 20%, protein, the other 70% is majore souter which a hiden with the Refuse and Ures of the sammal's body. The fat and protess from segesible forms of life are wasty superior to that found in mest and the souter in vegetable forms is Proc.

Now, I will conclude with the story of a personal experience, it happened on the 21st of April, 1948. I have no idea-at present-how to prove this statement to others; but I myself know, it is true.

I was meditating on the Enemple of Lord MAHĀVĪRA'S life on Earth; be is one of the 24 Elizar that sit before the Thoms, the James of India are more familiar with Him as a TIRTHAMKARA, one of 24 such, who, having conquered the World in themselves, now, having reached Onniscionce, as in the abode of NIRVANA, which means Complete American. Seeing myself as I actually am, full of inconsistency, pride and positive character, undeveloped and weak in my approach towards Mastership, nevertheless I found my point of contact, (we all have points of contact) lay in my overwhelming passion for serving all forms of life, including human life, and my utter, even ruthless, determination to so serve, brought me into touch with the viborations Lord MAHAVIRA left, in the "Unconscious Mad" of the World

My Personality Conscious Mind then opened more fully and this picture came into it

Human beings on this earth, having won their human form through great suffering, via the animal kingdom, consolidated their victory by the process of trial and error

They found it necessary to subordinate much of their animal nature, and by write of their newly acquired Faculty of Reason they saw the necessity of bringing into being forms of Protection within which they all could develop their own peculiar traits and characteristics.

Taboos, which later became Earth Laws enabled them to progress in Spiral Form so that eventually those highest on the Spiral became the Rulers, those lower became the Professional class and the lowest of all became the Working class

Ascent or Descent was within the province of all, and some few succeeded in the province of all, and some few succeeded in these few, seconding to Height and Depth, became the Teacher, TRRHA-MKARAS, MASTERS, SAVIOURS and SAINTS. After drawing both extremes together, so that Height and Depth and all between became a simultaneous experience, utterly controlled, these few 24 of them, withdrew entirely from the physical world-but-they left the shadow, or example, behind them of their vectory

While to them their Example is but a shadow, to us, it is, in our comparative state of darkness, a Light of such power and grandour, it remains a Beacon, ever beckoning us onward and upward to the Path-already itod, it clearly shows us the Way, the Truth and the Light

Even so-it is we, each one of us, who must tread the Path-and no one elte can tread it for us

At certain periods, the call came from the Animal kingdom, a number of infants had grown up and were ready to become human beings, having developed to this stage, they had earned the Right. However, the Equilibrium of a lugher state of life must not be seriously disturbed by too great an influx of a lower order of life into it, so Law declared that animal life could enter human life as to 5% of total human life.

These 5% newly acquired human forms acted in the only manner they knew, namely-as animals-this caused a furore among the human 95% who had partly forgotten their own earlier animal life, therefore Discipline which had become lax had to be teightened up and reportusivy enforced.

And so a Rythm was established, as the 5% became absorbed so another.
5% came in from the animal kingdom and this proportion continued to be
well within the capability of the 5% to absorb without serious back to the
animal kingdom retrogression, some could not hold their higher estates as
human beings and had to be demoted—their Oem Soul however, was the
ludge in such natters, as indeed it is-n all matters.

In the course of time a serious miscalculation took place in the higher ranks of the Human family, in their zeal to win-Competition which is a form of, and a prolific cause of Warfare, fed to their warrior retainers food in the form of Animal Flesh

This caused the warriors to become more Foressess and deadly in comtaining frew upon loss, until other human beings felt the accessity for this kind of food, often from a alwash regard to the example of their-so-calledbetters, also to be better able-so they thought-to withstand the shock increase of the Flesh Exters.

Quickly the desire spread to all and sundry, for this new food, and animals of certain kinds were bread and donesticated to supply this domand; an infinity of animal forms were datased into existence and as an Industry developed to satisfy this pervected appetite, so the Soul of each meat enter lost some of its lister, burned beneath importry-and Karma.

The Laws of Karms determine the length of time in which the Soul resides in any Form of life, whether it be Mineral, Vegetable, Animal or Human, and while in any of these forms, the Soul has the duty of working out its Karma, at the same time it has at the opportunity, through suffering usually, of contacting Higher States of Existence and can prepare to enter them when its Karma permits, these it has the Right to enter a higher Form.

The Human being, having decided to est the flesh of Animals not only incurs fearful Karma by entering the Road marked Retrogression, but, by Hastening animal life into existence and then absorbing it into his own body no that it becomes his sens very insise thoroughly Domesticaled-prepares a Rod for his own Back 1

Forced breeding, even artificial breeding, with its attendant cruelties, have given to anmal life a Right to enter the Human family in greater proportion to the 5%, Man's cruelty lowers him nearer to the animal and animal suffering rauses him above hus station, and the twam meet on a common level, which is actually lower than normal human standards

Because the Animal entry into the human kingdom has been forced — by humans—the present proportion of animals in the human family is 30%; 25% above the human safety margin

This lower element is rapidly pulling the mighty from their seats and usurping the Power that goes with it

The Dicture Meat Enters should hold in mind when eating meat is—the Marder of the Animal—for Murder it is and then they will see that their own loved ones, kell in If are is an exact retribution for their own conduct, and the four in their own lives is identical with the fear the animal experiences when its intrally mandered they should also realite that ganguers and other criminals act as they do because the percentage of animals in human form is being encouraged—by themselves Lastly, they must not complain because the World is brying in Chaos for they themselves have brought it on themselves.

This is the conclusion - I could have made the story much more dramatic and forceful, but I have restrained myself; however I shall remember April 21st, 1948, and my contact with Truth:

"Ahimā—Non-injury is the highest Religion"

\$ \$ \$ \$

LOVE ALL' E SERVE ALL | 1

