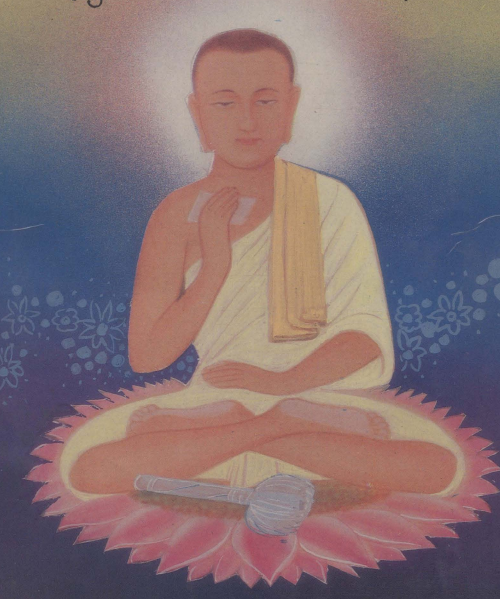
# मिट्ध पार्धा संडाइ

(ગુરુશ્રી ગોંતમસ્વામીની કથા)



Jain Education International . 21 Of the Cost and CIE Wijain line rary org

( ગુરુ ગૌતમસ્વામીની જીવનકથા )



અંગૂઠે અમૃત વસે, લબ્ધિ તણા ભંડાર. શ્રી ગૌતમ સમરીએ, વાંછિત ફળ દાતાર. પ્રકાશક : જૈન સેન્ટર ન્યુ જર્સી યુનાઇટેડ સ્ટેટ ઓફ અમેરીકા:

સંપાદક : સુનંદાબહેન વોહોરા

પ્રકાશન વર્ષ - વીર સંવત ૨૫૧૮, ઈ.સ. ૧૯૯૨.

प्रथम आवृत्ति २०००-

#### પ્રાપ્તિસ્થાન

સુનંદાબહેન વોહોરા ૫, મહાવીર સોસાયટી એલિસબ્રીજ અમદાવાદ ૩૮૦૦૦૭ ભારત.

Sanat Jhaveri
2 Jain Center of New Jersey
223 Runnyede Road
Essxfells city
N.J. 072-1113 U. S. A.

કુમારભાઈ ભિમાણી ૧૩/૩૯ જે. એમ કમ્પાઉન્ડ ત્રીજો ભોઈવાડો મુંબઈ - ૪૦૦૦૦૨ ભારત

કવર, ડિઝાઇન : શૈલેશ ભલાણી

#### મુદ્રક :

લીપી ગ્રાફિક્સ પ્રાઈવેટ. લીમીટેડ. ૯/૧૦, હરિકૃષા ટાવર, એસ. એમ. રોડ, એલિસબ્રિજ, અમદાવાદ-૩૮૦ ૦૦૬.

## સ્તૂતિ દેશી હરિગીત - ભૈરવી

પ્રભુનામ મંગળ ઠામ મંગળ, જીવન મંગળ સૌ જગ તાલું, છે જ્ઞાન મંગળ ધ્યાન મંગળ, સ્મરણ કરીએ ગૌતમતાલું. મંગળ કરણ અભિધાન છે, આનંદ મંગળ એહનું, મંગળ કરો મંગળદિને, મંગળ થવા જીવનનું તજી અન્ય કામ ત્રિસંધ્ય જે, ગૌતમ તાલા ગુણ ગાય છે, આનંદ મંગળ અજબ રીતે, અધિક ત્યાં ઉભરાય છે. ગૌતમ ગુરુ ગુણ ગાન મંગળ, મહત્ સ્વરૂપ મનાય છે. શુભ 'સંત શિષ્ય' વિધન ટળી, મંગળ ઘરે વરતાય છે.

#### \* \* \*

મહા લબ્ધિવંત એ ગુરુ મારા, મહાવીરને શરણે રહેનારા, પંચ મહાવ્રતને ધરનારા, ભાવિક તણા દુ:ખો હરનારા. ફિકર તજી આજ્ઞાએ રહેનારા, તારી બહુજનને તરનારા, સર્વ ઉપર કરુણા કરનારા, ક્ષમા ધર્મને ધારણ કરનારા પરમ પવિત્ર પ્રભાવિક પ્યારા, દ્રશ્ય પ્રપંચોથી નિત્ય ન્યારા ધર્મીઓને સુખ કરનારા, એવા ગૌતમ ગુરુ છે મારા,

\* \* \*

3. બધા જીવોને ખરેખર લાંબા કાળે, વળી દુ:ખે કરીને મળી શકે તેવો આ મનુષ્વભવ છે. કારણ કે કર્મોના પરિણામો ગાઢ હોય છે. ફળ આપવાવાળા હોય છે. માટે હે ગૌતમ ! એક સમય માત્રનો પ્રમાદ ન કર.

## આશીર્વચન

## શ્રી ગુરૂ ગૌતમ સમરીએ.

ભગવાન શ્રી આદિનાથથી લઈ, શ્રી મહાવીરસ્વામી સુધીના ચોવીસ જિનેશ્વર ભગવંતોના ચૌદસો બાવન ગણધર ભગવંતો પૈકી શ્રી ગૌતમ સ્વામીજી અંગે એવી એક વિશિષ્ટતા છે કે, જેથી તેઓશ્રીનું લોકહૈયામાં અનોખુ સ્થાન છે.

ગૌતમ એ ત્રણ અક્ષરના પ્રભાવપૂર્ણ પરિચયમાં પૂજ્યશ્રીની વિશિષ્ટતાનો ખ્યાલ આવી જાય તેમ છે.

નામ સાથે તેઓશ્રીની અનંત લબ્ધિ અને અતિશયવંત બાહ્ય અભ્યંતર જીવન પણ તેઓશ્રી પ્રત્યે વધુને વધુ ભક્તિ, શ્રવ્દા અને પ્રીતિને વધારનાર છે.

તેવા શ્રી ગુરૂ ગૌતમસ્વામીના જીવનનો ખ્યાલ આપવા જે રીતે આ પ્રયાસ કરવામાં આવ્યો છે, તે પણ એક તેઓશ્રીની ભક્તિસ્વરૂપ ગણી શકાય તેમ છે.

શ્રી ગુરુ ગૌતમને ઓળખવા, સમજવા, અને સમજાવવા માટે પ્રસ્તુત પુસ્તકમાં શ્રી સુનંદાબહેને કરેલાં પ્રયાસ આદરને પાત્ર બને તેવો છે.

આપણે પણ શ્રી ગુરુગૌતમને ભિન્નભિન્ન દૃષ્ટિકોણથી ઓળખવા, સમજવા પ્રયત્ન કરશું તો આપણી નવી નવી ક્ષિતિજો ખૂલતી જશે.

ચંદ્રોદયસૂરિ

અનંતલબ્ધિનિધાનના સાર્થક બિરુદને ધરનારા ભગવાન શ્રી મહાવીરના પ્રથમ ગણધર શ્રી ગૌતમસ્વામીજીના નામથી આપણા જૈન સંઘમાં કોણ અજાણ્યું છે ?

મનોવાંછિતદાયક, કામધેનુ, કલ્પત્રુ અને ચિંતામણિ આ ત્રણે દિવ્યતાઓ જેમના નામ સાથે વણાયેલી છે. તેવા શ્રી ગૌતમસ્વામીજીનું નામસ્મરણ કરનાર આત્માને પોતાના શુભકાર્યમાં સિલ્દ્રિ મળે, સફળતા વરે એમાં નવાઈ શી ?

> કામધેનુનો સૂચક અક્ષર છે - 'ગૌં' કલ્પતરુનો સૂચક અક્ષર છે - 'તાં ચિંતામણિનો સૂચક અક્ષર છે - 'માં

આ છે ગૌતમ નામનો મહિમા શ્રી ગૌતમસ્વામીના ચરણોમાં અનન્ય ભાવથી જે નમસ્કાર કરે છે; તેની આધ્યાત્મિક સાધનામાં આવતાં વિધ્નોના વાદળ વિખરાઈ જાય છે. ચિત્તની અખંડ પ્રસન્નતા, અને સર્વત્ર સમતા એના માટે સુલભ બની જાય છે.

શ્રી ગૌતમસ્વામીજી સ્વયં પચાસહજાર કેવળજ્ઞાની શિષ્યોના ગુરુપદે હોવા છતાં પોતાના પરમારાધ્ય ગુરુ શ્રી મહાવીર પરમાત્માની આગળ એક નમ્ર સેવકની તથા એક બાળ શિષ્યની જેમ તેઓ રહેતા હતા.

શાસનનાયક શ્રી મહાવીર પરમાત્માના પોતે પ્રથમ-ગણધર હતા, સંપૂર્ણ દ્વાદશાંગીના પ્રણેતા હતા, છતાં વિનીત બાળકની જેમ પ્રભુની આજ્ઞામાં રહેતા,

આવો પ્રકૃષ્ટ વિનય, આવી અનન્ય સમર્પિતતાનો સુભગ યોગ જેમનામાં સધાયો હોય, તેમની ગુણગરિમાને કોણ આંબી શકે ?

મહિમાવંત, લંબ્ધિના ભંડાર શ્રી ગૌતમસ્વામીજીના આવા ઉદાત્ત જીવન અને કવન વિષે તત્ત્વ જિજ્ઞાસુ સુનંદાબહેને ભક્તિસભર હૃદયે પ્રસ્તૂત પુસ્તક તૈયાર કર્યું છે; તેનું અવગાહન કરવાથી ગુરુપ્રત્યેની તથા પરમાત્મા પ્રત્યેની ભક્તિ જાગૃત થશે, વિકસિત બનશે. સુનંદાબહેન સ્વયં તત્ત્વ જિજ્ઞાસુ છે; અને અન્ય જિજ્ઞાસુબહેનોની તત્ત્વજિજ્ઞાસા જાગૃત થાય તેવો નિસ્પૃહ અને નમ્ર પ્રયાસ કરતા રહે છે, જે અનુમોદનીય છે.

તેમની તત્ત્વજિજ્ઞાસા વૃધ્ધિ પામે, પરમતત્ત્વની અનુભૂતિના આનંદને માણવા વિશેષ પુરુષાર્થશીલ બને, તેમાં સફળતા પ્રાપ્ત કરે તેવી મંગલભાવના સહિત આશિર્વાદ

કલાપૂર્ણસૂરિ.

## ચરણેષુ

જેમના પ્રત્યે ગુરુતત્ત્વરૂપ ભાવના જન્મી, તેઓના જીવનનની અનંત લબ્ધિઓ અને ગુણો પ્રત્યે બહુમાન થવાથી જેમની જીવનગાથા લખવાની પ્રેરણા થઈ તેવા શ્રી ગુરગૌતમસ્વામીને તેઓના નિર્વાણને લગભગ ૨૫૦૦ વર્ષ પૂરા થવાના નિમિત્તે તેમના ચરણક્રમળમાં પ્રસ્તૂત ગ્રંથ સાદર અર્પણ કર્યું છું.

> વિનીત સુનંદા બહેન.

#### એક અમૂલ્ય અવસર

'લબ્ધિતણા ભંડારં આ પુસ્તકમાં ગૌતમસ્વામીની જીવનકથા છે. ગુરુ ગૌતમસ્વામી વિષે લખવાની પ્રેરણા કેમ થઈ ?

જૈનધર્માવલંબી સાધકોને તેમના અનુષ્ઠાનમાં નીચેના પદનો ઉચ્ચાર કરવાનું સદ્દભાગ્ય હોય છે.

> "અંગૂઠે અમૃત વસે, લબ્ધિ તણા ભંડાર, શ્રી ગુરૂ ગૌતમ સમરીએ, વાંછિત ફળ દાતાર."

પ્રસંગોપાત આ પદનું રટણ થતું, ત્યાં યોગાનુયોગ ગૌતમસ્વામીનું ચિત્રપટ પ્રાપ્ત થયું. રોજ તેના દર્શન કરતાં, એક દિવસ એવો ભાવ જન્મ્યો, કે ગુરુ ગૌતમ વિષે કંઈક લખવું. વળી એકવાર પૂજય આચાર્યશ્રી કલાપૂર્ણ સૂરીશ્વરજીના વંદનાર્થે જતાં, આવા ગ્રંથલેખનના ભાવ જણાવ્યા.

તેઓશ્રીએ જણાવ્યું "જે કંઈ કરો તે નિસ્પૃહભાવે કરવું" .....અને કોઈ શુભમુહૂર્તે આ લેખનનો પ્રારંભ થયો.

આપણે સૌ જાણીએ છીએ કે માનવજન્મ પામીને પણ ધર્મ પામવો દુર્લભ છે. જગતના સર્વ પદાર્થો ગતિશીલ છે પણ માનવજીવન તો ગતિશીલ છે અને પ્રગતિશીલ પણ છે. એ પ્રગતિનો પંથ જો અધ્યાત્મ પ્રેરક હોય તો માનવ જીવન મંગળમય બને છે અને સત્ ધર્મની પ્રાપ્તિ થાય છે, જેની કલશ્રુતિ શાશ્વત સુખ છે.

આપણા દેશના સંતો અને મહંતોએ મંગળમય જીવન જીવીને દુ:ખ નિવારણનો ઉપાય શોધ્યો, તે દ્વારા તેઓએ સાચું સુખ પ્રાપ્ત કર્યું. વળી અન્ય સાધકોને તેના સાધનરૂપે અધ્યાત્મજીવનનો અમૂલ્ય વારસો નિસ્પૃહભાવે પ્રદાન કર્યો.

એવા સર્વોત્કૃષ્ટ સુખનો વારસો આપણા ગુરૂ ગૌતમસ્વામીએ ભગવાન પાસેથી પ્રાપ્ત કરી, તેનો સ્ત્રોત આપણા જેવા ભવ્ય જીવો સુધી પહોંચાડયો..તે ગુર ગૌતમસ્વામી અનેકવિધ લબ્ધિઓથી સંપન્ન હતા. જો કે આપણને તેની વિશેષ હકીકત મળતી નથી. કારણ કે મહાત્માઓની પ્રણાલિ એ છે કે પોતાને પ્રાપ્ત લબ્ધિ આદિને ચમત્કારરૂપે પ્રગટ થવા ન દે.

ગૌતમસ્વામીની લબ્ધિની વિશિષ્ટતા અલૌકિક હતી. તેમની વચનલબ્ધિનું રહસ્ય અદ્દભૂત હતું. તેમના ઉપદેશને ગ્રહણ કરી જીવો શીધ્રતાથી સંસારનો ત્યાગ કરી, સંયમમાર્ગમાં પ્ર<mark>વેશ કરતા, અને કેવળજ્ઞાન</mark> પ્રાપ્ત કરી કૃતકૃત્યતા અનુભવતા હતા.

બાળ, વૃધ્ધ, યુવાન, રાજા, રંક, ભોગી કે યોગી સૌ તેમની વચનલબ્ધિથી પ્રભાવિત થતાં અને તેમના ચરણનું શરણ સ્વીકારી તેમના પંથે ચાલી નીકળતા ગૌતમસ્વામી અત્યંત સરળ સ્વાભાવી હતા, તે બોધ પામેલા જીવોને કહેતા 'તમે મારા ગુરુ પાસે ચાલો સૌને આશ્ચર્ય થતું, કે આવા પ્રભાવશાળી પુરૂષને પણ ગુરુ છે! પરંતુ તેઓ જયારે ભગવાનને સાક્ષાત્ જોતાં, ત્યારે સૌનો ભ્રમ દૂર થતો, કારણકે ભગવાનનો પ્રભાવજ અલૌકિક હતો.

ગૌતમસ્વામીમાં જેવી લબ્ધિઓ હતી. તેવા અદ્દભૂત ગુણો હતા. ભગવાન પ્રત્યેની તેમની અનન્ય ભક્તિ તેમની આજ્ઞાનું અપૂર્વ આરાધન, અત્યંત સ્નેહભાવ, સદાયે પ્રગટ થતી સરળતા, વિનમ્રતા અને ત્યાગ-પરાયણતા જેવા ગુણોના તે ભંડાર હતા.

મોક્ષાર્થી એવા ગૌતમસ્વામી ઉત્તમ લબ્ધિધારી રિધ્ધિ ને સિધ્ધિઓના સ્વામી હોવા છતાં તદ્દન નિર્દોષ હતા. પરમાત્મા પ્રત્યેના અનન્ય અને પ્રશસ્ત રાગમાં તેઓ પોતાની જીવન સાધના અવિરતપણે આરાધતા હતા.

તેમના સાન્નિધ્ય માત્રથી જીવોના દુ:ખ દારિદ્ર દૂર થતાં, શોક સંતાપ હરાઈ જતાં. સંસારભાવ નષ્ટ થતા. તેમની લબ્ધિને જાણવા સમજવા માટે આપણી પાસે એક જ દૃષ્ટાંત પૂરતું છે. માનવ માટે દુર્લભ એવું અષ્ટાપદ પર્વત પરનું આરોહણ, તાપસોને કેવળ તેમના દર્શન માત્રથી થએલો બોધ, વળી અંગૂઠાના અમી વડે અક્ષયપાત્રથી થએલા પારણા.

આપણા લોકપ્રવાહમાં અક્ષયપાત્રનું દૃષ્ટાંત પ્રચલિત બન્યું છે. પણ ભવ્યાત્માઓએ તો તેમની ઉપદેશ લબ્ધિ અને આજ્ઞાંક્તિપણાની લબ્ધિની અભિલાષા રાખવી. જેથી જેમ અક્ષત પુન: ઉત્પન્ન થતા નથી તેમ આપણા જન્મ મરણ પુન: ઉત્પન્ન ન થાય.

મોક્ષાભિલાષી માટે ગુર ગૌતમનું સ્થાન અદિૃતિય છે. પરમાર્થમાર્ગમાં ન ગુરો માર્ગ પામતો નથી. આપણને આવા પ્રશસ્ત ગુરુ મળ્યા પછી પરમાર્થ પામવો સરળ થશે. માટે નિત્ય એક સ્ટણ કરવું.

"શ્રી ગુરુ ગૌતમ સમરીએ મોક્ષ ફળ દાતાર<sup>"</sup>

આ કથાના સંપાદનમાં લેખન રોચક અને લોકભોગ્ય બને તે માટે ગ્રંથોના મૂળ કથનમાંથી કંઈ ફેર થયો હોય કે ક્ષતિ થઈ હોય તો તે સંપાદકની અલ્પતા છે તેમ માની તે સુધારવી અને ક્ષમાપાત્ર ગણવી. કથાનુયોગ સાથે અન્ય ત્રણ અનુયોગથી સામ્રગી વાચકોને મળી રહે તે માટે ગુરૂ શિષ્ય સંવાદરૂપે કેટલાક પ્રશ્નોત્તરનો સમાવેશ કર્યો છે.

લેખન પૂર થયું તે છાપકામમાં જાય તે દરમ્યાન પૂજય આચાર્ય શ્રી ચંદ્રોદયસૂરીશ્વરજી અમદાવાદ પધાર્યા હતા, તેમના વંદનાર્થે જતાં, આ લેખન તેમને બતાવતાં તેમણે ઉદારચિત્તે પ્રસન્નતા વ્યક્ત કરી તે પણ મારે માટે સુભગ છે.

વળી બંન્ને આચાર્ય ભગવંતોના આ નિમિત્તે આર્શીવચન મળ્યા તે પણ અવસરને ઉચિત થયું છે તે માટે કૃતાર્થતા અનુભવું છું.

અંતમાં સૌ વાચકોને આ પુસ્તિકા પ્રેરણાદાયી બને, ગુરુ ગૌતમસ્વામી પ્રત્યે અનન્ય ભક્તિ પ્રગટે, અને આપણે સૌ પરમાર્થ માર્ગ સરળતાથી પામીએ તેવી અભ્યર્થના છે. મારે માટે તો આ પુસ્તિકાનું લેખન એ એક અમૂલ્ય અવસર છે. એનો અનુભવ તો સંતોના જીવનને કલમમાં ઉતારે તે જાણે છે તેને તેમાંથી કેટલો આત્મલાભ થાય છે ?

૧૯૯૧ ના સપ્ટેમ્બર - ઓક્ટોબરમાં અમેરિકા દેશના ન્યુજર્સીના જૈન સેન્ટરમાં સત્સંગ માટે જવાનું થયું. ત્યાં નવ તત્ત્વના અભ્યાસ વર્ગનું સુંદર રીતે આયોજન થયું હતું. તે દરમ્યાન આ સેન્ટરનાં સભ્ય શ્રી સનત્ભાઈ ઝવેરીએ સેન્ટરના આઠસો જેવા સભ્યો માટે એક સુંદર પુસ્તિકાની પ્રભાવના માટે ભાવના વ્યક્ત કરી. યોગનુયોગ તે વખતે પ્રસ્તુત પુસ્તિકાનું લેખન તૈયાર હતું. તેથી તેમની ભાવના પ્રમાણે આ પુસ્તકની એક હજાર નકલનો અર્થ સહયોગ જૈન સેન્ટર ન્યુજર્સી તરફથી મળ્યો છે.

આ પ્રવાસ દરમ્યાન લોસ એન્જલીસ જવાનું થયુ હતું ત્યારે ધર્માવલંબી વીણાબેન અને મહેન્દ્રભાઈ ખંધાર દંપતીની ભાવનાથી ત્રણસો પુસ્તકનો અર્થસહયોગ તેમના તરફથી મળ્યો છે.

તથા અન્ય મિત્રોનો સહયોગ મળી રહેતા પ્રથમ આવૃત્તિની બે હજાર નકલ પ્રસિધ્ધ થઈ શકી છે. તે માટે આનંદ અનુભવું છું અને આવા સત્ કાર્યોમાં મળેલા સર્વના સહયોગ બદલ ઉપકૃત છું.

સુનંદાબહેન વોહોરા.

#### આભાર દર્શન

પ્રસ્તૂત પુસ્તકનું સંપાદન નીચે મુજબના વિવિધ પ્રકારના સહયોગથી શક્ય બન્યું છે. તે માટે સૌનો આભાર માનું છું. સવિશેષ જૈનશાસનના પ્રભાવક બન્ને પૂ. શ્રી આચાર્યશ્રીના આશીર્વચન મળ્યા તે મારું સૌભાગ્ય સમજુ છું.

- ૧) આશીર્વચન માટે પૂ. આચાર્ય શ્રી ચટ્રોદયસૂરિજી
- ર) આશીર્વચન માટે પૂ. આચાય શ્રી કલાપૂર્ણસૂરિજી
- ૪) અર્થસહયોગ માટે શ્રી વીણાબહેન ખંધાર તથા મહેન્દ્રભાઈ ખંધાર
- પ) ચિત્રોની નકલ કરી છાપવા માટે સહયોગ માટે ચંદ્રોદયસૂરિ રીલીજી.યસટ્રસ્ટ
  - પ. પૂ. આચાર્ય શ્રી વિજય ચંદ્રોદયસૂરિ મહારાજ પ. પૂ. આચાર્ય શ્રી વિજય જયચંદ્ર મહારાજ પ. પૂ. મુનિરાજ શ્રી અનંતચંદ્ર વિજય મહારાજ અંગુઠે અમૃત વસેના લેખક શ્રી કુમાળપાળ દેસાઈ
- ૬) લેખનની નક્લોને તપાસીને સુવ્યવસ્થિત કરવા માટે શ્રી સુરેન્દ્ર ત્રિકમલાલ શાહ.
- ૭) નીચે મુજબ જે જે ગ્રંથોના આધાર લીધેલા છે તેમનો પ્રત્યક્ષ કે પરોક્ષપણે આભાર માનું છું.
  - ૧) પૂ શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય રચિત ત્રિપષ્ટિ શલાકા પુરુષચરિત્ર ગ્રંથ
  - ેર) સ્વ. સાક્ષર શ્રી રતિલાલ દીપચંદ દેસાઈ લિખીત ગુરુ ગૌતમસ્વામી.
    - 3) પૂ. શ્રી પૂર્ણાનંદવિજયજી. (કુમારશ્રમણ ) લિખીત ભગવતી સૂત્ર.
    - ૪) શ્રી ઉત્તરાધ્યયને તથા શ્રી ગૌતમપૃચ્છા.
    - ૫) પૂ. શ્રી વિનય વિજયજીકૃત સુખબોધિકા ( શ્રી કલ્પસ્ત્ર )

## **ં અનુક્રમણિકા**

|      |                                                | પાના નંબર  |
|------|------------------------------------------------|------------|
| ٩    | મંગલમ્                                         | ૧થી ૪      |
| ર    | ઈન્દ્રભૂતિ ગૌતમ ગણધરની જીવનકથા                 | ૫ થી ૧૧    |
| 3    | ઈન્દ્રભૂતિ ગૌતમના પૂર્વભવ                      | ૧૨ થી ૨૫   |
| 8    | ભગવાન શ્રી મહાવીરનું જીવનદર્શન                 | ર૬ થી ૩૪   |
| ų    | ઈન્દ્રભૂતિનું ભગવાન મહાવીર પ્રત્યે પ્રયાણ      | ૩૫ થી ૪૫   |
| Ę    | ઈન્દ્રભૂતિ ગૌતમ તથા અન્ય પંડિતોનું શંકા સમાધાન |            |
|      | (ગણધરવાદ)                                      | ૪૬ થી ૬૬   |
| 9    | ંપ્રભુ હું કંઈ જાણતો નથીં                      | ૬૭ થી ૬૮   |
| 1    | ગૌતમસ્વામીની સાધના-ઉપાસના                      | ૬૯ થી ૭૪   |
| Ŀ    | આજ્ઞાધારક ગણધર ગૌતમસ્વામી                      | ૭૫ થી ૮૧   |
| ૧૦   | ગૌતમસ્વામીનું જ્ઞાન અગાધ હતું                  | ૮૨ થી ૮૪   |
| 99   | ક્ષમાસ્વરૂપ ગૌતમસ્વામી                         | ૮૫ થી ૯૩   |
| ૧૨ . | ધર્મશાસન પ્રભાવક ગૌતમસ્વામી                    | ૯૪ થી ૯૮   |
| 93   | બે મહાન સંતોનો સંવાદ                           | ૯૯ થી ૧૦૪  |
| 98   | ગૌતમસ્વામી અને અતિમુક્તક                       | ૧૦૫ થી ૧૦૮ |
| ૧૫   | અંગુઠે અમૃત વસે                                | ૧૦૯ થી ૧૧૮ |
| ૧૬   | ગુરુશિષ્ય સંવાદ ૧ (ગૌતમ પૃચ્છાને આધારે)        | ૧૧૯ થી ૧૩૪ |
|      | ગુરુશિષ્ય સંવાદ ૨ (શ્રી ભગવતી સૂત્રના આધારે)   | ૧૩૫ થી ૧૬૬ |
| ૧૭   | સમયં ગોયમ મા પમાએ                              | ૧૬૭ થી ૧૭૦ |
| 9८   | ભગવાન મહાવીરનું મહાનિર્વાણ                     | ૧૭૧ થી ૧૭૪ |
| ૧૯   | ગૌતમ સ્વામીની વિરહવેદના અને કેવળજ્ઞાન          | ૧૭૫ થી ૧૮૪ |
| રં૦  | ઉપસંહાર - પદો.                                 | ૧૮૫ થી ૧૮૬ |

## લેખિકાનાં અન્ય પ્રકાશનો

| નંબર        | પુસ્તકનું નામ                                      | કિંમત |  |  |  |  |
|-------------|----------------------------------------------------|-------|--|--|--|--|
| ٩.          | ગંગાસતી એમ બોલિયા રે                               | γ     |  |  |  |  |
| ٦.          | સુવિચાર પ્રેરક કથાઓ (અપ્રાપ્ય)                     |       |  |  |  |  |
| 3.          | નારી જીવનના તડકા-છાયા (અપ્રાપ્ય)                   |       |  |  |  |  |
| γ.          | મુમુક્ષુતાને પં <b>થે</b>                          |       |  |  |  |  |
| ૫.          | ધ્યાન - એક પરિશીલન                                 |       |  |  |  |  |
| €.          | ચેતનાની ભીતરમાં (અપ્રાપ્ય)                         |       |  |  |  |  |
| ૭.          | આઠે કોઠે અજવાળાં                                   |       |  |  |  |  |
| ۷.          | પરોઢના પાંચ પગલાં (અપ્રાપ્ય)                       | 6     |  |  |  |  |
| ૯.          | શાંતિપથ દર્શન ભાગ-૧                                | ૧૨    |  |  |  |  |
| ૧૦.         | શાંતિપથ દર્શન ભાગ-૨                                |       |  |  |  |  |
| 99.         | કર્મ રહસ્ય                                         | Ę     |  |  |  |  |
| ૧૨.         | અનંતનો આનંદ (અપ્રાપ્ય)                             | ૧૫    |  |  |  |  |
| ૧૩.         | મન મંદિરની મહેલાતો                                 | Ę     |  |  |  |  |
| ૧૪.         | શું કરવાની પોતે સુખી ?                             | ૧૦    |  |  |  |  |
| ૧૫.         | ગુણ ગુંજન                                          | ૧     |  |  |  |  |
| <b>૧૬.</b>  | ૠષિદત્તા (અપ્રાપ્ય)                                | ર     |  |  |  |  |
| ૧૭.         | શ્રી કલ્પસૂત્ર કથાસાર                              | १६    |  |  |  |  |
| <b>૧</b> ૮. | નવતત્ત્વનો સરળ પરિચય                               | ૧૨    |  |  |  |  |
| ૧૯.         | તે ઉતરે ભવપાર (અપ્રાપ્ય)                           | ૧૦    |  |  |  |  |
| ૨૦.         | તત્ત્વધારા                                         |       |  |  |  |  |
| ૨૧.         | જીવસૃષ્ટિનું પરિજ્ઞાન પ્રભાવના માટે નાની પુસ્તિકાઓ | ૧૨    |  |  |  |  |
| રર.         | ગુણપાંત્રીસી "                                     | ર     |  |  |  |  |
| <b>૨૩</b> . | શ્રી હેમચંદ્રાચાર્યનું યોગશાસ્ત્ર "                | ٩     |  |  |  |  |
| ૨૪.         | શાલિભદ્રની કથા "                                   | ૧     |  |  |  |  |
| રપ.         | નિ:શલ્યોવ્રતી                                      | ٩     |  |  |  |  |
| <b>૨૬</b> . | ભાવડ અને ભાગ્યવતી "                                | ર     |  |  |  |  |
| ૨૭.         | મયણાસુંદરી અને શ્રીપાળરાજા "                       | ય     |  |  |  |  |

#### મંગલમ્

સમગ્ર સૃષ્ટિમંડળના જીવો માટે સર્વતોમુખી કલ્યાણરૂપ અને સર્વોકૃષ્ટ ઉપકારી પંચપરમેષ્ટિનું શરણ મંગળમય છે.

- ૧. શ્રી અરિહંત
- ર. શ્રીસિધ્ધ
- ૩. શ્રી આચાર્ય
- ૪. શ્રી ઉપાધ્યાય
- ૫. શ્રી સાધુ

શ્રી અરિહંત : આઠ પ્રાતિહાર્યયુક્ત બાર ગુણસહિત, પુણ્યાતિશયો સહિત, ચાર ઘાતીકર્મ નિવારક, પૂર્ણ વીતરાગસ્વરૂપ, સર્વજ્ઞાની, સર્વદર્શી, નિર્દોષ ઉપદેષ્ટા, સશરીરી, સર્વોત્કૃષ્ટ તીર્થંકરનામકર્મધારી અરિહંત છે.

શ્રી સિધ્ધ : આઠ મહાગુણોસહિત, અષ્ટ કર્મના મૂળને છેદનાર, ખશરીરી, સર્વજ્ઞાની, સર્વદર્શી લોકાગ્રે સ્થિત, તે સિધ્ધ છે.

શ્રી આચાર્ય : પાંચે પ્રકારના આચારના પ્રખર પાલનકર્તા, સંઘના રક્ષક, પાંચ સમિતિ ત્રણ ગુપ્તિયુક્ત છત્રીસ ગુણોના તથા શુધ્ધ રત્નત્રયના ધારક આચાર્ય છે.

શ્રી ઉપાધ્યાય : જ્ઞાનના ઉપાસક, જ્ઞાનપ્રભાવક, તપસ્વી રત્નત્રયના ધારક ઉપાધ્યાય છે.

શ્રી સાધુ : રાગદ્વેષની ગ્રંથિના વિદારક-નિર્ગંથમુનિ, જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર અને તપના આરાધક તે સાધુ છે.

આ પાંચ પ્રકારો પંચપરમેષ્ટિ - સ્વરૂપ છે. તેમનું અવલંબન સંસારમાં ડૂબતાં કે પરિભ્રમણ કરતાં જીવને કલ્યાણકારી છે. વાસ્તવમાં આ

પાંચ તત્ત્વો શુધ્ધ આત્મસ્વરૂપનો ક્રમિક વિકાસ છે. તે સાધુતાથી પ્રારંભ થઈ સિધ્ધતાને પામે છે. નિર્ગ્રથ સાધુતા દ્વારા જીવની શુધ્ધતા પ્રગટ થાય છે. સાધનાની સિધ્ધિ માટે સાધુ અને સિધ્ધિ બે પદની મુખ્યતા છે.

આત્મા માત્ર વિકાસલક્ષી છે. માટીના કોડિયામાં તેલ ભરેલું હોય, દિવેટ જાડી હોય તે તેલ પીને નીચી નમેલી હોય, છતાં જયારે તેમાંથી જયોત પ્રગટે ત્યારે તેની શિખા ઊર્ધ્વગામી હોય છે. તેમ નિગોદના સ્થાનથી નીકળેલો આત્મા ક્રમિક વિકાસ સાધતો સંજ્ઞી પંચેન્દ્રિયપણું પામે છે. જો કે આ યાત્રામાં જીવ અનેકવાર ચઢે છે, પડે છે; છતાં, ભવ્યાત્માઓ વિકાસક્રમને સાધતાં સિધ્ધ અવસ્થાને પામે છે.

મુક્તિ મુનિત્વ મુમુક્ષુતા મનુષ્યત્વ

અર્થાત્ મનુષ્યપણું પામીને જીવે અધ્યાત્મ-વિકાસ ના પંથે પ્રવૃત્ત થવું. મોક્ષમાર્ગને અનુરૂપ બાહ્ય કે અંતરંગ સાધનો, મનુષ્યજન્મમાં મુખ્યત્વે ઉપલબ્ધ હોય છે. તે દેશકાળાદિ ઉપર આધારિત હોવા છતાં મનુષ્યપણામાં તેની ઘણી સુલભતા છે અને જયાં સુધી પ્રભુનું શાસન પ્રવર્તે છે, ત્યાં સુધી જીવોને માર્ગની પ્રાપ્તિનાં સાધનો સંપ્રાપ્ત હોય છે.

ચોથા આરાના અંતમાં ચરમ તીર્થંકર ભગવાન મહાવીરે જીવોના કલ્યાણ માટે ધર્મતીર્થની સ્થાપના કરી માર્ગ પ્રગટ કર્યો. તે માર્ગને ગણધરાદિઓએ ધારણ કર્યો., આચાર્યો અને સંતો દ્વારા તે પ્રવાહિત રહ્યો.

અર્જુનનું નિમિત્ત પામીને શ્રીકૃષ્ણના વરદ મુખે 'શ્રીમદ્દભગવદ્ ગીતા' દ્વારા કલ્યાણનાં રહસ્યો પ્રગટ થયાં, અને ધર્મની ઉચ્ચ ભાવનાઓ જનમંડળ સુધી પહોંચી.

ગૌતમ ઇન્દ્રભૂતિનું નિમિત્ત પામીને પરમાત્મા શ્રીમહાવીરના શ્રીમુખે અનેક ગૂઢ રહસ્યો પ્રગટ થયાં. અને જગતના ભવ્યજીવો તે રહસ્યો દ્વારા

તે કાળે પરમપદને પ્રાપ્ત થયા હતા; વર્તમાનમાં યથાશક્તિ માર્ગને પામે છે; અને ભવિષ્યમાં પણ પામશે.

વિશ્વની ધરા પર જયારે પવિત્ર આત્મા પ્રગટ થાય છે ત્યારે તેમના દ્વારા સત્ધર્મ અધ્યાત્મ, સંસ્કૃતિ, સભ્યતા, જેવા જીવનવિકાસનાં ઉત્તમ તત્ત્વો પ્રગટ થાય છે; તે પવિત્રાત્માઓની વાણી, વર્તન, વ્યવહાર અને વિહાર દ્વારા તેમની પ્રતિભા અભિવ્યક્ત થાય છે. તેમની વાણી શાસ્ત્ર બને છે, તેમનો વ્યવહાર પવિત્ર આચાર બને છે. તેમનો વિહાર સામાન્ય જીવોને પ્રેરક બને છે. તેમનો જ્ઞાનપ્રકાશ જીવોના અજ્ઞાનરૂપી અંધકારને નષ્ટ કરે છે.

અધ્યાત્મની જનની - સ્વરૂપ ભારતભૂમિ પર સમયે સમયે પ્રતિભાસંપન્ન વિભૂતિઓ અવતરતી રહી છે. તેઓ સ્વંય સંસારનાં સુખ - વિલાસોનો ત્યાગ કરી, જંગલની પ્રતિકૂળતાઓ સહી એકાંતવાસમાં સુખ માની આત્મસંશોધન કરતા અને તે દ્વારા જે સિધ્ધિઓ પ્રાપ્ત થતી તેનું નિસ્પૃહભાવે જગતને પ્રદાન કરતા. તે સમયે તેમના માર્ગને અનુરૂપ તેમના જીવન સાથે એકમેક થઈને જીવનનું સમર્પણ કરનારી તેજસ્વી વ્યક્તિઓ પણ પ્રકાશમાં આવતી.

જૈનદર્શન અન્વયે ચોથા આરાના અંતમાં એક અત્યંત પ્રજ્ઞાવાન વિભૂતિ પ્રગટ થઈ. જે ચરમ તીર્થંકર ભગવાન મહાવીર નામે પ્રસિધ્ધ છે. તેમણે તે કાળે ધર્મતીર્થની સ્થાપના કરી. જ્ઞાનગંગાને પ્રવાહિત કરી ત્યારે તે ઝીલનાર પ્રથમ મેઘાવી પુરુષ ગૌતમ ઈન્દ્રભૂતિ હતા. તે પણ ભગવાન મહાવીરની જેમ ચરમદેહી હતા. અર્થાત તત્ભવ મોક્ષગામી હતા. પ્રસ્તુત પુસ્તક ગણધર ગૌતમસ્વામીની જીવનકથાનું છે.

જો કે ગૌતમસ્વામીનાં જીવન રહસ્યો જેટલાં અદ્દભૂત છે; તે પ્રમાણમાં આપણને તેમની જીવનકથાની વિશેષ માહિતી ઉપલબ્ધ નથી. છતાં પણ ગૌતમસ્વામીના વિનમ્રતા, જિજ્ઞાસા, તપતેજ અને ભદ્રિક્તા જેવા ગુણો ઘણા પ્રેરક છે.

પ્રાત:સ્મરણીય ગૌતમ સ્વામીના શા ગુણ ગાઈએ ? ગાતાં ગાતાં ભવસાગર તરી જઈએ તેવી તેમની જીવનગાથા છે ! પરમાત્માની કાયાની છાયા બનીને જીવવું, અર્થાત્ આજ્ઞાનું શિરસાવંદ્યપણું તે તેમનાં જીવનનો ઉચ્ચ આદર્શ, આ કાળના માનવીને ઘણી પ્રેરણા આપે છે.

ગૌતમ ઈન્દ્રભૂતિએ ભગવાનનું શિષ્યત્વ સ્વીકારીને પોતની ઉત્કટ જિજ્ઞાસાને પ્રશ્ન-પરંપરાથી તૃપ્ત કરી હતી. તેનો ઉલ્લેખ આગમમાં મળે છે. તે રીતે તેમનો આ કાળમાં સાધકો પર મહાન ઉપકાર છે. ભગવાનના જ્ઞાનનો ખજાનો પોતે લૂંટયો, અમૃતપાન કર્યું, અને જગતને પણ તેનો લાભ આપ્યો. એવા ઈન્દ્રભૂતિ ગૌતમનું નામ-સ્મરણ સૌને મંગળકારી હો

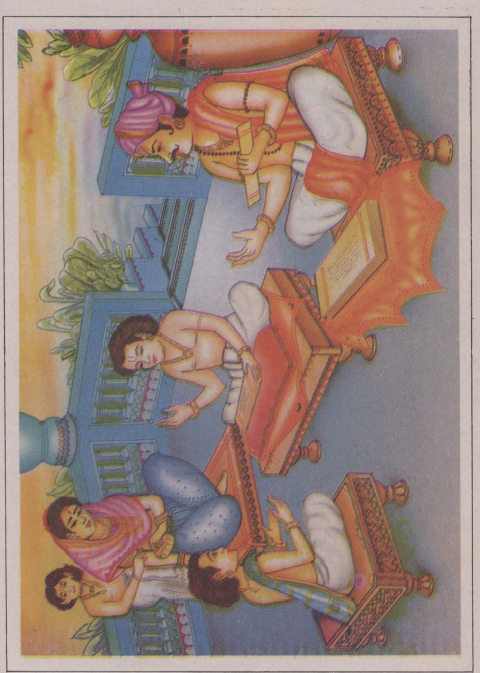
ઇન્દ્રભૂતિ ગૌતમ ગણધરપદને પામ્યા પછી તેમના તપ તીતીક્ષા, અને નિર્મળતાના પ્રભાવે તેમને અનંત લબ્ધિઓ પ્રગટ થઇ હતી. જેને કારણે આપણને તેમનો પરિચય આ સુવાક્યથી થાય છે.

#### <sup>\*</sup>લબ્દિ તણા ભંડાર<sup>\*</sup>

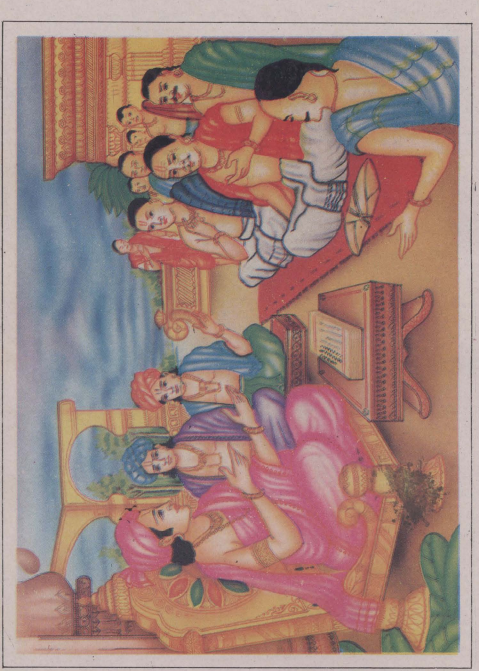
ગુરૂ ગૌતમસ્વામીનું સ્મરણ ભવ્યાત્માઓને પ્રસન્નતા આપે છે. અને સંસારના પરિભ્રમણથી છૂટવાની જિલાસા ઊલ્લાસ પામે છે. તાપ ઉતાપ શર્મી જાતછે. જીવન મંગળમય બને છે. ગુરૂ ગૌતમસ્વામીના નામનો મહિમા જ એવો લબ્ધિવંત છે કે ભાગ્યશાળીઓના મનોરથો પૂર્ણ થાય છે. આપણો મનોરથ-અભિલાષા પણ ગુરૂના મહિમાને યોગ્ય હોવો જરૂરી છે; - તે એ છે:-

માત્ર મોક્ષ અભિલાષ

મંગલં ભગવાન વીર: મંગલં ગૌતમ પ્રભુ, મંગલં સ્થૂલભદ્રાદ્યા, જૈન ધર્મોસ્તુ મંગલં.



પિતા વસભૃતિ, માતા પૃથ્વીદેવીની નિશ્વામાં ઇન્દ્રભૃતિ, અગ્નિભૃતિ, વાયુભૃતિનું શિક્ષણ.



પંદિત-બંધુ, ત્રિપુટિ. પંદિત ઇન્દ્રભૂતિ ઉપદેશ આપી રહ્યા છે.

## ઈન્દ્રભૂતિ ગૌતમ ગણધરની જીવનકથા

વિશ્વવંદ્ય વિભૂતિ ગૌતમ ગણધરથી જૈનધર્માવલંબી સાચો જિજ્ઞાસુ સુપરિચિત હોય તે સ્વાભાવિક છે. પરમાર્થપંથી આત્મસાધક ગૌતમસ્વામી પ્રત્યે ગુરુભાવે આદરવાળો હોયછે. વ્યવહારપક્ષી પણ ગૌતમસ્વામીનું નામ ચોપડે ચઢાવવું ચૂકતો નથી.

## **ૈશ્રી ગૌતમસ્વામીની લબ્ધિ હજો**".

ધર્માભિલાષી અને ધનાભિલાષી સૌના હૃદયમાં વસતા ગૌતમ ગણધરના ગુણો, લબ્ધિઓ, રિધ્ધિઓ અને સિધ્ધિઓ એવી હતી કે સૌ પોતાને યોગ્ય મર્મ ગ્રહણ કરતા. છતાં આગમો દ્વારા સવિશેષતા એ જાણવા મળે છે કે ગૌતમસ્વામીની દેશનાલબ્ધિ અદ્ભૂત હતી. તેમના વચનબાણથી શ્રોતા મોતીની જેમ આરપાર વીંધાઈ જતાં અને સંસાર સાગર સહેલાઈથી તરી જતા.

તે કાળે તે સમયે છવીસસો વર્ષ પહેલાનો યુગ ધર્મપ્રભાવક હતો. આ ભારતની ભૂમિએ તેના ઉદરમાં વિવિધ ધર્મોને જન્મ આપ્યો છે. તે ધર્મની કેડીને સત્પુરુષોએ કંડારી, આત્મવિશુધ્ધિ તિતિજ્ઞા અને ત્યાગ વૈરાગ્ય જેવા ઉત્તમ બળો દ્વારા સ્વયં શાશ્વત સુખને સંપ્રાપ્ત કર્યું; અને જગતના જીવોને પણ નિર્દેશ કર્યો કે તમે પણ આ માર્ગે ચાલ્યા આવો અહીં જ અવ્યાબાધ સુખની પ્રાપ્તિ છે.

ત્રીજા આરાના અંતથી માંડીને ચોથા આરાના અંત સુધી, ૠમભદેવથી માંડીને ચરમ તીર્થંકર ભગવાન મહાવીર સુધી ચોવીશ તીર્થંકરો થયા ત્યાર પછી જીવન શુધ્ધિના માર્ગે સાધકો, સંતો અને સતી ઓનો પ્રવાહ અવિસ્તપણે જળવાઈ રહ્યો છે.

વર્તમાન શાસનપિતા ભગવાન મહાવીરના શ્રી મુખે દિવ્યદેશના દ્વારા ત્રિપદી પ્રગટ થઈ ત્યારે મહાપ્રજ્ઞાવંત ગૌતમે તે ઝીલી અને એ

દ્વાદશાંગીરૂપે સૂત્રબધ્ધ કરી. ત્યાર પછી તેનો શાસ્ત્રબધ્ધ વિસ્તાર થતો રહ્યો. તે સતવાણીનું સાધકો શ્રવણ કરી સન્માર્ગને પામે છે.

આજનો બિહાર પ્રાંત તે કાળે મગધ સામ્રાજય તરીકે પ્રસિલ્દ હતો, તે જેવો ધનધાન્યથી સમૃધ્ધ હતો, તેવો ધર્મનાં અનેકવિધ સ્થાનોથી, અને પ્રકારોથી સમૃધ્ધ હતો. મુખ્યત્વે વૈદિકપરંપરા, શ્રમણ સંસ્કૃતિ અને બીધ્ધ પરંપરાઓ તે કાળે વિશેષ પ્રસિધ્ધિમાં હતી.

મગધની એ ભૂમિ પર એવા ધર્મધૂરંધરો પેદા થયા, કે જેમણે ધર્મોના રહસ્યો પ્રગટ કર્યા અને તે દ્વારા સાચા સુખને પ્રાપ્ત કરી, જનસમૂદાયને એ માર્ગ માટે પ્રોત્સાહિત કર્યા.

તે કાળની પ્રણાલિ પ્રમાણે ધર્મવિદો, વાદવિવાદ અને સંવાદ દ્વારા પોતાની જ્ઞાનગંગાને ગુંજતી રાખતા. વાદમાં જેની જીત થતી તેનું પ્રભુત્વ જનસમાજ પર રહેતું. તે રીતે ધર્મના પ્રવાહો પણ પરિવર્તન પામતા. જો કે કોઈ સત્ધર્મ વાદ પર નભતો નથી. છતાં પોતાના મતને સાચો ઠરાવવા કેટલીક વિપરીતતાઓ, કદાગ્રહો અને મતમતાંતરો, અસ્તિત્વમાં આવ્યા હતા. તે કાળે એક બાજુ ધર્મભાવનાના ઉત્તમ તત્ત્વો જીવોને લાભદાયી હતા, તો બીજી બાજુ વર્ણભેદ અને હિંસાયુક્ત યજ્ઞોએ માનવતાની ઉચ્ચ ભાવનાને આંચ પહોંચાડી, જેનાં પરિબળો આજે પણ પ્રત્યક્ષપણે જણાય છે.

તે કાળે તે સમયે વર્ણભેદ જેવી વ્યવસ્થા સમાજને ક્યંચિત સુવ્યવસ્થિત કરવા માટે હોય તો પણ સમય જતાં વર્ણભેદમાં એક વિકિયા પેદા થઈ કે માનવ, માનવથી દૂર થતો ગયો. તેમાં શૂદ્રજાતિ પ્રત્યેનો વર્તાવ શુદ્ર બનતો ગયો. તેઓને સમાજના કે માનવના વિકસિત જીવન માટે કોઈ સાધનોનો કે શિક્ષણનો લાભ પ્રાપ્ત થતો નહિ. આથી એક બાજુ ધર્મથી ધમધમતી ધરા પર ધર્મધૂરંધરોની પ્રસિધ્ધિ વૃધ્ધિ પામતી હતી, ત્યારે બીજી બાજુ શૂદ્રજાતિનો માનવ પશુ દશામાં મુકાઈ ગયો હતો. તેમની છાયાને પણ પાપ માનવામાં આવતું હતું. આવી હીનદશામાં જીવતા

માનવોની આ દશાનું કલંક આજ દિન સુધી ભારતને માથે લદાયેલું જ રહ્યું છે.

વીસમી સદીમાં વિજ્ઞાનક્ષેત્રની હરણફાળના વિકાસથી અંજાયેલું ભારત હજી આ પ્રથામાં કંઈક અંશે અટવાયેલું જ રહ્યું છે.

આ એક કલંક ઓછું હોય તેમ બીજી પ્રણાલિ એ હતી કે કેટલાક પ્રકારના યજ્ઞોમાં નિરપરાધી પશુઓનું બલિદાન અપાતું હતું. અને ભોળા જનસમાજને એવી શ્રધ્ધા કરાવવામાં આવતી કે આ પશુઓનો બલિ આપવાથી તેઓ સ્વર્ગ પામશે. અર્થાત્ આ યજ્ઞ તેમને માટે ઉપકારી છે. આવી એક ભ્રામક કલ્પનાએ સ્પર્ધાનું વાતાવરણ સજર્યું, અને હિંસક યજ્ઞોમાં પંડિતો ૠધિઓ, વિપ્રો સૌએ જનસમાજને અજ્ઞાનતા પ્રત્યે દોરી જવામાં મુખ્ય ભાગ ભજવ્યો. જેના પરિણામે આજે વૈજ્ઞાનિક અને બુધ્ધિપ્રધાનયુગમાં પણ આવું દુષ્કૃત્ય સંપૂર્ણપણે નિવારી શકાયું નથી!

આ બંને પ્રકારોનાં દૂષણોની સ્પર્ધાત્મક જડનું બીજ એવું રોપાઈ ગયું કે આજે પણ તે પરંપરાનાં વલણો પ્રસિધ્ધ છે. તે સમયના આવાં અજ્ઞાનમૂલક પરિબળોથી પ્રજાને જાગૃત કરવા શ્રમણ પરંપરામાં ભગવાન મહાવીર અને બૌધ્ધ પરંપરામાં અર્હત-બુધ્ધ બંન્નેએ પોતાના અનુભવ દ્વારા ઘોષણા કરી કે :

#### 'અહિંસા જ પરમ ધર્મ છે'

હિંસક યજ્ઞ અને વર્ણભેદને એક પડકાર આપ્યો. પોતે અહિંસાને સર્વ પ્રકારે પોતાના જીવનમાં ત્યાગ વૈરાગ્ય અને મૈત્રીભાવ દ્વારા પ્રગટ કરી.

ભગવાન મહાવીરે કહ્યું કે સર્વ જીવો પ્રત્યે મૈત્રીભાવ રાખો. નિર્વેરબુધ્ધિ કેળવો. તમારા ભોગે પણ અન્યને સુખ આપો. તમને જેવું સુખ વહાલું છે, તમને જેમ સુખેથી જીવવું ગમે છે, તેમ જગતના સર્વ જીવોને સુખ અને જીવન વહાલું છે, તેનો સ્વીકાર કરો.

અર્હત-બુધ્ધ કહ્યું, કે જગતમાં જન્મેલા જીવ માત્રને જીવવાનો સ્વાયત્ત હક્ક છે, તે છીનવી લેવો તે મહાપાપ છે. સૌને સુખેથી જીવવા દો. સૌની સાથે પ્રેમથી વર્તો

બીજી બાજુ બાહ્મણ પરંપરાનું પણ એ રાજયમાં પ્રભુત્વ હતું. આથી યજ્ઞક્યિાકાંડ ખૂબ પ્રચાર પામ્યા હતા. યજ્ઞયાગાદિ ક્યાિઓ જનસમાજમાં પ્રાણસમી લેખાતી હતી. ગામેગામ તેવા ઉત્સવો થતા રહેતા. આવા આ પ્રદેશમાં એક ઘટના બની.

મગધદેશમાં ગોબર નામે નાનું ગામ હતું. તેમાં ચારે પ્રકારના વર્ણવાળાં કુટુંબો વસતાં હતાં. સૌ પોતપોતાને યોગ્ય વ્યવસાયમાં પ્રવૃત્ત હતાં. સવિશેષ વૈદિક-બ્રાહ્મણધર્મનું તે ધામ હતું. વેદવિદ્યાના ઉપાસકોની પ્રવૃત્તિથી આ ગામ પ્રસિધ્ધ હતું.

આ નાના સરખા ગોબર ગામમાં યજ્ઞ ક્યાકાંડી વેદવદાંતથા પારંગત ગૌતમ ગોત્રીય વિપ્રવર્ય વસુભૂતિ વસતા હતા. તેમને પૃથ્વીદેવી નામે ધર્મસહચારિણી પત્ની હતી. પતિ-પત્ની બંને સંસ્કારી સદાચારી અને ઉત્તમગુણોથી સંપન્ન હતાં. એ કાળે ગૌતમ-ગોત્ર ઉચ્ચગોત્ર મનાતું હતું. આ કૂળમાં ત્રણ નરસ્ત્નો પેદા થયા.

## ૧. ઈન્દ્રભૂતિ, ૨. અગ્નિભૂતિ, ૩. વાયુભૂતિ

પ્રથમ જયેષ્ઠપુત્ર ઈન્દ્રભૂતિનો જન્મ વિક્રમ સંવત ૫૫૦માં થયો હતો. ભગવાન મહાવીરના જન્મથી આઠ વર્ષ પૂર્વે.

દ્વિતીય, વચેટ પુત્ર અગ્નિભૃતિનો જન્મ વિક્રમ સંવત ૫૫૪માં ભગવાન મહાવીરથી ચાર વર્ષ પૂર્વે થયો હતો.

ત્રીજા પુત્ર વાયુભૂતિનો જન્મ વિ. સં.૫૫૮માં ભગવાન મહાવીર જન્મના વર્ષમાં થયો હતો.

આ ત્રણે પુત્રોની પ્રતિભા પારણેથી જ પ્રગટ થઈ હતી. ત્રણે બંધુઓ અત્યંત તેજસ્વી, મેઘાવી અને પ્રભાવશાલી હતા. રાત્રિદિનના ભેદ વગર

તેઓ વૃધ્ધિ પામતા હતા. જો તેમને ઉપમા આપવી હોય તો પૃથ્વી પર ઈન્દ્ર, ચંદ્ર અને સૂર્ય ઊતરી આવ્યા હોય તેવું લાગતું હતું. અથવા ગંગા, યમુના અને સરસ્વતી નો ત્રિભેટો થયો હતો.

વસુભૂતિનું કૂળ એટલે વિદ્યા, ધર્મ અને પવિત્રતાનું ધામ હતું. આવા ગૌતમ ગોત્રિય આ પરિવારમાં ભોગવિલાસ ફરકવાનું સાહસ ક્યાંથી કરે ? તેમની સંપત્તિ વિદ્યાધન હતું. વ્યવસાય વિદ્યાદાન અને યજ્ઞયાગ હતા. વેદની ઉપાસના તે તેમનો જીવનધર્મ હતો. જે પુત્રોના પિતા સ્વંય વિદ્યાઓના પારંગત હતા; તેમણે પોતાના પુત્રોને વિદ્યાનો એ ઉત્તમ વારસો પ્રદાન કર્યો હતો.

વિદ્વતા એ જ તેમના જીવનની યુવાની હોય તેમ સોળે કળાએ ખીલી ઊઠી હતી. યુવાન છતાં શાસ્ત્રજ્ઞાનમાં તેઓ જ્ઞાનવૃઘ્દ હતા. મગધરાજયના મહત્ત્વપૂર્ણ યજ્ઞાદિ કાર્યોમાં તેમનું સ્થાન અગ્રતા પામ્યું હતું. આથી તેઓ ઘણા માન-સન્માન પામતાં હતાં.

દેવો સમાન સૌષ્ઠવવાળા આ ત્રણે બંધુઓ આજીવન બહ્નચારી હતા. જેવું તેમનું ગોત્ર હતું, તેવા તેમના ગુણો હતા. તેમના શરીર વજકાય - વજૠષભ-નારાચ - સંઘયણવાળા અત્યંત મજબૂત હતા. અર્થાત્ પર્વત પરથી પડે તો, પથરા તૂટે પણ તેમના શરીરને આંચ ન આવે. ચરમશરીરી - તત્ભવ મોક્ષમાગી જીવોને બાહ્ય ઉત્તમ નિમિત્તોમાં શરીરની આવી રચના હોય છે.

તેમના શરીરની રચના જેવી મજબૂત હતી તેવી આકૃતિ પણ સપ્રમાણ હતી. સાત હાથની, તેમની કાયા સ્વરૂપવાન હતી. તેમની મુખાકૃતિ આકર્ષક હતી. આવું લોભામણું શરીર સૌંદર્ય મળવા છતાં તેઓ કાયાની માયામાં ફસાયા ન હતા. ગૃહસ્થ હોવા છતાં સાધુવૃત્તિથી જીવન ગાળતા હતા. આથી રંગરાગના કોઈ લક્ષણ એમને સ્પર્શી શકતા ન હતા. વિદ્યાવ્યાસંગ એ જ એમનો રંગ અને પ્રાણ હતા. એટલે એમનું વિદ્યાબળ જગતનાં પ્રલોભનો સામે ઢાલ થઈને રક્ષણ કરતું હતું.

તે કાળે સામાન્યત: સરસ્વતીની પાછળ લક્ષ્મી ખેંચાઈ આવતી, અર્થાત્ ધનપ્રાપ્તિ તેમને સુલભ હતી. છતાં સંપત્તિની આપત્તિથી દૂર રહી તેઓ અકિંચન વ્રતનું પાલન કરતા હતા. પુણ્યનો ઘણો યોગ છતાં તેઓ બાહ્ય સુખસાધનના અભિલાષી હતા નહિ. સાદું અને સંતોષી જીવન તે ઓ જીવતા હતા. તપ અને ત્યાગમાં તેમની વૃત્તિ અને પ્રવૃત્તિ હતી. આથી તેમનો સઘળો સમય વિદ્યાના આદાન-પ્રદાનમાં વ્યતીત થતો હતો.

આ પુણ્યાત્માઓની પ્રવૃત્તિ સ્વ-પર શ્રેયરૂપ હતી. વળી તેમનું સાંન્નિધ્ય એવું અદ્દભૂત હતું કે દૂરદૂરથી સેંકડો વિદ્યાજીવી શિષ્યો તેમની નિશ્રામાં વિદ્યા પ્રાપ્ત કરીને ધન્ય બની જતા. અને ગુરુ પણ કેવા ! માતૃસ્વરૂપે પૂર્ણ વાત્સલ્યથી શિષ્યોને શિક્ષા અને દીક્ષા આપવા અથાગ પ્રયત્ન કરતા. શિષ્યો પણ તેમના જેવા પ્રતાપી અને વિદ્યાપારંગત થતા.

સન્માનનીય ગુરુજનો અને આજ્ઞાધારી શિષ્યોથી આશ્રમ સદા જળહળતો રહેતો. આશ્રમ એક સ્વર્ગની ઉપમા ધારણ કરતો. ત્યાં રાત્રિદિવસ વિદ્યાની ઉપાસના અવિરતપણે થતી હતી. બંધુ - ત્રિપૂટિની ખ્યાતિ દેશની ચારે દિશાઓમાં પ્રસરી હતી. વાદવિવાદ અને સંવાદમાં પંડિતો આ બંધુઓ સાથે બાથ ભીડવાને બદલે તેમના જ્ઞાનનો લાભ લેવામાં શોભા માનતા હતા. આવા તેજસ્વી તારાઓનું વિશેષ વર્ણન શું કરવું!

સાહિત્યકાર સ્વર્ગસ્થ શ્રી રતિલાલ દીપચંદ્ર દેસાઈની ક્લમે :-

"પૂર્વિદિશામાંથી તેજાયમાન સૂર્યનું બિંબ પ્રગટે એમ માતા પૃથ્વીની રત્નકૂક્ષિમાંથી તેઓ પ્રગટ્યા હતા, અવતાર પામ્યા હતા, આકાશમાંથી તેજલિસોટો દોરતો ધૂમકેતુ પ્રગટ થાય એમ વસુભૂતિનો સંસ્કાર વારસો તેમણે પ્રગટ કર્યો હતો."

હીરાની ખાણમાંથી લાખેણા હીરા પ્રગટે તેમ નાના સરખા ગોબર ગામમાં અમૂલખ જીવનધન પ્રગટ્યું હતું

"ધન્ય તે ગામ, ગામજનો, માતા પિતા અને કુલવંશ !

કથન છે કે સિંહણનું દૂધ સુવર્ણપાત્રમાં ધારણ થાય. પાત્ર વિના વસ્તુ રહે નહિં.

ગૌતમ ગોત્રીય ઈન્દ્રભૂતિ અનેક વિદ્યાઓ અને ગુણના ભંડાર હતા. અનંતદર્શી અને અનંતજ્ઞાની એવા સર્વજ્ઞના જ્ઞાનસ્ત્રોતને ઝીલનાર ભાવિ પાત્ર એ આ નરશ્રેષ્ઠ ગૌતમ ઈન્દ્રભૂતિ હતા. આગળની કથામાં આપણે જોઈશું કે સર્વજ્ઞ મહાવીરને ભજીને ગૌતમસ્વામી પણ તેવા જ પૂર્ણ જ્ઞાની થશે.

પૂરાં પચાસ વર્ષનો ગાળો ગૌતમ ઈન્દ્રભૂતિએ યજ્ઞાદિ કિયા અને વિદ્યાવ્યાસંગમાં વીતાવ્યો. શાસ્ત્રજ્ઞ હતા પણ સર્વજ્ઞ મનાતા હતા. કારણ કે તેમની સર્વજ્ઞની કલ્પના શાસ્ત્રજ્ઞાન કે વાદવિવાદની જીત સુધી સીમિત હતી. આથી આત્મોપલબ્ધિનો નિરામય આનંદ હજી પૂર્ણપણે માણ્યો ન હતો. પરંતુ સર્વજ્ઞપણાની કલ્પનામાં તેઓ રાચતા હતા. જો કે તેઓ જીવનશુધ્ધિના મહાન ઉપાસક અને જિજ્ઞાસુવૃત્તિવાળા હતા તેથી આખરે સર્વજ્ઞતા પામીને જીવન કૃતાર્થ કરી લીધું.

- 3 બીજાનું અપમાન કરવાના દોષને જે સદા સાવધાની પૂર્વક છાંડે તે જ ખરા અર્થમાં સ્વમાની છે. ગુણ ન હોય અને અભિમાન કરવું તેથી માની બનાતું નથી.
- ૪ સત્યવાદી મનુષ્ય માતાની માફક વિત્યાસપાત્ર માણસો માટે ગુરૂની માફક પૂજ્ય અને લોકમાં ગ્રીતિપાત્ર બને છે.

## ઇન્દ્રભૂતિ ગૌતમના પૂર્વભવ

٩

જંબૂદ્રીપે પૂર્વમહાવિદેહ ક્ષેત્ર. પુષ્કલાવતી વિજય, બ્રહ્માવર્ત દેશ. રાજધાની બ્રહ્મપુત્રનગર. બ્રહ્માવર્તનો રાજા બ્રહ્મ રાજય કરે તેની સહધર્મચારિણી રાણી બ્રાહ્મી તેમના સંસારના સુખનું પ્રદાન બ્રહ્મદત્ત પુત્ર.

મહાવિદેહની ભૂમિ એટલે સદાકાળ તીર્થકર શ્રીપરમાત્માનો યોગ. મોક્ષનો માર્ગ ત્યાં સદાયે પ્રગટ. ધર્મઆરાધક જીવો માટે સાક્ષાત સન્માર્ગનો પ્રવાહ. જીવન ધન્ય બની જાય તેવા પૂર્ણ જ્ઞાનીના યોગનો સંયોગ વહેતો રહે. પંચમકાળના સાધક જીવો ઝંખે તેવી એ ભૂમિ પૃથ્વી પર રાજા મહારાજા વગેરે આવ્યા અને ગયા પણ ત્યાં તો ચોથા આરા જેવો યોગ સદાકાળ વર્તે છે.

| આવી | ભૂમિના | એક  | સ | મૃહ્દ | નગરમ     | Ĺ     | •••••• |
|-----|--------|-----|---|-------|----------|-------|--------|
|     |        | મંગ | લ | નામે  | શ્રેષ્ઠી | રહેતા | હતા.   |

તેને સુમંગલા નામે ગુણિયલ પત્ની હતી. સંસારસુખની ફળશ્રુતિરૂપે તેમને મંગલાનંદ પૂત્ર હતો, તે તેના નામ પ્રમાણે ગુણોવાળો હતો. તેઓ ન્યાય સંપન્ન વૃત્તિવાળા, સત્યપ્રિય, બુધ્ધિનિધાન અને ધર્મપ્રેમી હતા.

સાધનસંપન્ન હોવાથી સંતોષી હતો. પરોપકારવૃત્તિને કારણે લોકપ્રિય હતો. દુ:ખીઓનો આશરો, મુંઝ્રયેલા જીવોનો સલાહકાર. સાધર્મીઓનો ધર્મબંધુ, આવા અનેક ગુણોથી તે સંપન્ન હતો.

પુણ્ય તેવા પરિવારના ન્યાયે મંગલની પત્ની સુમંગલા, યથા નામ

તથા ગુણસંપન્ન હતી. તે સર્વ પ્રકારે મંગલને અનુરૂપ હતી. બંનેનાં સમાન લક્ષણો અને ભાવાનાને કારણે તેઓ અભિન્ન જણાતાં હતાં. અર્થાત્ કાયા જુદી પણ જીવનની વિચારધારા સમાન હતી, તેનું રહસ્ય તેમનું ધર્મપરાયણ જીવન હતું. અજ્ઞાનને અને અધર્મને અનુસરવાથી સંસારમાં સ્વજનોમાં સંઘર્ષ પેદા થાય છે. પતિ પત્ની કે પુત્ર જેવા પ્રિયજનોમાં ભેદભાવ ઉત્પન્ન થાય છે. આથી જીવો દુ:ખ પામે છે. સામાન્ય રીતે જીવોને સંઘર્ષ અને દુ:ખદાયી પ્રસંગો ધર્મમાર્ગમાં બાધક બને છે. સાધકને કથંચિત્ દુ:ખદાયી પ્રસંગો કર્મ નિર્જરાનું કારણ બની શકે.

મંગલ અને સુમંગલા આદર્શ ગૃહસ્થી હતાં. અન્યોન્ય પ્રીતિવાળા હતાં. છતાં શ્રવાકધર્મને અનુસરનારા હતાં. તેમના પ્રસન્ન અને સુખી જીવનમાં પુત્રરત્ન મંગલાનંદના પ્રવેશથી આનંદની વૃધ્ધિ થઈ. પોતે જેવાં ધર્મપરાયણ હતાં તે પ્રમાણે પુત્રને પણ સુસંસ્કારનું સિંચન કરતાં હતાં. પુણ્યયોગે મંગલાનંદ પણ ધર્મભાવનાવાળો અને આજ્ઞાંક્તિ પુત્ર હતો.

અત્યંત ધનવાન છતાં ધર્મરંગથી ભરપૂર મંગલની દિનચર્યા ઉત્તમ શ્રાવકની હતી. વ્યાપાર અને વ્યવહારનો ઘણો વ્યવસાય છતાં જીવનમાં ધર્મઅનુષ્ઠાનો અગ્નિમસ્થાને હતાં. તેમાં તેને પોતાના વ્યાપાર કે વ્યવહાર બાધક ન હતા. કારણ કે ધર્મ જ જીવનનું અંગ છે તેવી તેને અપૂર્વ શ્રધ્ધા હતી. પુણ્યના સંયોગ છૂટી જશે કે છોડવા પડશે; પણ ધર્મના સંસ્કાર જીવને મિત્રની જેમ અહર્નિશ સાથે રહેશે. એવો સદ્દગુરુનો બોધ તેણે પરિણમ્યો હતો.

#### મંગલની દિનચર્યા :

પ્રાત:કાલે પ્રભુસ્મરણ - પ્રતિક્રમણ. દહેરાસરમાં વિધિ પૂર્વક પ્રભુપૂજન ઘર વ્યવહાર અને વ્યાપાર પ્રયોજન મધ્યાહનકાળે ભોજન વિશ્રામ

વળી સામાયિક આદિ ધર્મપ્રયોજન ઘરવ્યવહાર અને વ્યાપારપ્રયોજન રાત્રિ ભોજન ત્યાજય હોવાથી સાયંકાળે ભોજન પછીનો સમય પ્રતિક્રમણ, અને કુટુંબ સાથે ધર્મવાર્તા અને પ્રભુસ્મરણ આમ તેમનું જીવન કૃતાર્થ હતું.

આ જ નગરમાં સુધર્મા નામે એક શ્રાવક રહેતો હતો. નામ પ્રમાણે સમ્યગ્ પ્રકારે ધર્મને આચરનારો હતો. સુધર્મા અને મંગલ વચ્ચે ગાઢ મૈત્રી હતી. એક કાયાની બે છાયા જેવા તેઓ સન્મિત્રો હતા. બંનેના અંતર ધર્મની ભાવનાથી ભરપૂર હતા. દરેક સત્કાર્યમાં બંને સાથે હોય. આ મિત્રયુગલ નગરજનોમાં પણ લોકપ્રિયતા પામ્યું હતું.

મંગલ અતિ સંપત્તિવાન છતાં નમ્ન હતો. સુધર્માની સ્થિતિ સામાન્ય હતી પરંતુ નિસ્પૃહ હતો. આથી ધનવાન મંગલ અને ગુણવાન સુધર્મા વચ્ચે કોઈ ધનની મહત્તા ન હતી. બંને ગુણ સમૃધ્ધિમાં સમાન હતા.

મંગલે બારવ્રત ધારણ કર્યા હતા તે નીચે પ્રમાણે હતા.

#### ૧ અહિંસા અણુવ્રત:

આ જીવન સુધી હું સ્થૂલ હિંસા કરીશ નહિં, કરાવીશ નહિં, ત્રસ જીવોની હિંસામાં યત્નાપૂર્વક વર્તીશ.

(શ્રાવકની પાસે આરંભ પરિગ્રહ અને કુટુંબ નિર્વાહનું કારણ હોવાથી તે સ્થાવર જીવોની હિંસાથી બચી શકતા નથી તથા અન્ય કાર્યોમાં અનુમતિ આપવી પડે છે તેથી શ્રાવકને અણુવ્રત સુધીની મર્યાદા છે. અનુમતિનો દોષ અલ્પાધિક હોય છે.)

#### ર સત્ય અણુવ્રત:

હું આ જીવન મન વચન કાયાથી સ્થૂલ અસત્ય બોલીશ નહિં કોઈની પાસે બોલાવીશ નહિં.

98

(પરમાર્થથી તો જીવ જયાં સુધી વ્યવહાર કાર્યમાં છે ત્યાં સુધી સૂક્ષ્મ અસત્યનો કે ચોરીનો દોષ તેને લાગે છે જેમ કે શરીરાદિ મારા નથી છતાં આપણે તેમ બોલીએ છીએ. તેવી રીતે વસ્તુઓને પણ ગ્રહણ કરીએ છીએ તેથી ગૃહસ્થ આ વ્રતો મર્યાદામાં પાળી શકે છે.)

#### ૩ અચૌર્ય અણુવ્રત:

હું આ જીવન મન વચન કાયાથી ચોરી કરીશ નહિં અને કરાવીશ નહિં.

#### ૪ બ્રહ્મચર્ય અણુવ્રત:

હું આ જીવન સ્વદારા સંતોષ વ્રત પાળીશ અને આંશિક કે પૂર્ણ બ્રહ્મચર્ય વ્રત પાળીશ.

#### ૫. પરિગ્રહ પરિમાણ વ્રત:

હું ગુરૂસાક્ષીએ લીધેલા પરિગ્રહ પરિમાણ વ્રતનું પાલન કરીશ. તેના પરની મૂર્ચ્છા ઘટાડીશ. (દરેક જીવે પરિગ્રહની મર્યાદા કરવી જેથી પાપનો દોષ ઘટે.)

#### ૬. દિશા પરિમાણ વ્રત:

હું દશે દિશામાં હવે ધર્મના પ્રયોજન વગર હરવા ફરવાની મર્યાદા કરૂં છું. (અમુક દિશામાં જવા આવવાની મર્યાદા)

દરેકે આ વ્રત અંગીકાર કરવાથી દશ દિશાના આરંભાદિ ક્રિયાનો પરંપરાનો દોષ લાગતો નથી.

#### ૭. ભોગોપભોગ વિરમણ વ્રત:

ભોગ અર્થાત્ એક વસ્તુ એકજ વાર ભોગવી શકાય તેવી વસ્તુઓમાં આહારાદિ, વિલેપન આદિની અમુક મર્યાદા કરૂં છું.

ઉપભોગ - એક વસ્તુ વારંવાર ભોગવાય તેવા સ્ત્રી, વસ્ત્ર, પાત્ર,

પાણી તથા રોજની વપરાશના સાધનોની મર્યાદા કરૂં છું.

#### ૮. અનર્થદંડ વિરમણ વ્રત:

અનર્થદંડ વિરમણ વ્રત - પોતાના શરીરાદિના નિર્વાહ સિવાયની જે વસ્તુઓ નિરર્થક છે તેનો ત્યાગ કરૂં છું. આર્તધ્યાન અને રૌદ્રધ્યાન વિષે જાગૃત રહેવા પ્રયત્ન કરવો અર્થાત્ ન થવા દેવા.

નાટક જોવા નહિં, સપ્તવ્યસન સેવવું નહિં, વિકથા કરવી નહિં, અને પ્રમાદાચરણ કરતા જાગૃત થવું.

વળી હિંસાદિ થાય તેવા અધિકરણ શસ્ત્રાદિનો સંક્ષેપ કરી નિરર્થક વસ્તુ હવે વસાવવી નહિં.

#### ૯. સામાન્ય શિક્ષાવ્રત:

રોજે વિધિપૂર્વક સામાયિક કરીશ સામાયિકમાં મન, વચન કાયાથી સમતા રાખીશ. બે ઘડી સુધી સત્ ક્રિયામાં રહીશ અને સાવદ્ય પાપ વ્યવહારનો ત્યાંગ કરીશ.

#### ૧૦. દેશાવકાશિક વ્રત:

દેશાવકાશિક વ્રત : છઠ્ઠા વ્રતમાં દશ દિશાઓનો જે સંક્ષેપ કર્યો હતો તેમાં પણ વધુ પ્રમાણ ઘટાડીને જરૂરી દિશામાં અમુક જ ક્ષેત્ર સુધી જવાની છૂટ રાખીશ. અને તે દિવસે દસ સામાયિક કરવાનો નિયમ રાખીશ.

#### ૧૧. પૌષધ-ઉપવાસ વ્રત:

પૌષધઉપવાસ વ્રત : પર્વ નિમિત્તે પૌષધ સહિત ઉપવાસ કરીશ. અને ઉપાશ્રય જેવા સ્થાનમાં સાધુ જેવું જીવન ગાળીશ.

#### ૧૨. અતિથી સંવિભાગ વ્રત:

અતિથી સંવિભાગ વ્રત-ભિક્ષા માટે આવેલા મહાત્મા મહાસતીજી

ઓને નિર્દોષ આહારનું આદરપૂર્વક દાન કરીશ.

આ બાર વ્રતમાં દોષ ન લાગે તેમ પાળવાની સાવધાની રાખીને મંગલ શ્રાવક વ્રતોનું પાલન કરતા હતા.

વણ થંભ્યો સમય સુખેથી વ્યતીત થઈ રહ્યો હતો. એવામાં મંગલ માંદા થયા. ઘણા ઉપચાર કરવા છતાં દર્દ શમ્યું નહિ. દિનપ્રતિદિન દર્દની પીડા વૃધ્ધિ પામતી ગઈ. પત્ની, પુત્ર, મિત્ર અને અનુચરો સેવામાં હાજર હતા પણ વેદના લેવા કોણ સમર્થ બને ? તે તો દરેક આત્માએ પોતે જ ભોગવવી પડે છે.

મંગલ વ્રતધારી શ્રાવક હતા. શરીરની વ્યાધિથી વ્યાકુળ થાય તેવા ન હતા. આત્મા અને દેહનો સંબંધ જાણતા હતા. અશાતાનો ઉદય જોતા હતા. પણ જયારે વ્યાધિ શમ્યો નહિ ત્યારે તેમણે સમજી લીધું કે હવે દેહ છૂટવાની તૈયારી છે. મૃત્યુને નજીક જાણી સહર્ષ તેનો સ્વીકાર કર્યો. તેમણે સર્વ પરિગ્રહાદિની મૂચ્ર્બનો ત્યાગ કરી સર્વ સંસારના પ્રકારોથી મુક્ત થઈ ધર્મના શરણ સહિત અનશન ગ્રહણ કર્યું.

> કેવી ઉચ્ચ ભાવનાઓ હતી ? મૃત્યુનો ભયરહિત સહર્ષ સ્વીકાર. પણ ભવિતવ્ય કંઈ જુદું જ હતું. શું બન્યું ?

ગ્રીષ્મૠતુનો એ કાળ હતો. અનશનધારી મંગલ શુભ અધ્યવસાયમાં પ્રવૃત્ત હતા. સુમંગલા અને સુધર્મા તેમને સતત્ ધર્મભાવનાની પ્રેરણા આપતા હતા. થોડા દિવસ પસાર થયા પછી અસહ્ય ગરમી પડવા લાગી. પશુપંખી તરફડે તેવી ગરમીમાં અનશનધારી મંગલનો કંઠ સૂકાવા લાગ્યો. તેમની સમતા છૂટી ગઈ, અને પરિણામે વિષયતા ગ્રહણ કરી તૃષાની વેદનાથી મંગલનો જીવ તરફડવા લાગ્યો. સમતા ઓસરતી ગઈ, અને શ્રધ્યાની સીમા તૂટી ગઈ. મંગલનો જીવ પાણી-પાણી પોકારવા લાગ્યો. પત્ની તથા મિત્ર પાસે જ હતાં. તેઓ જાણતાં હતાં કે મંગલે આજીવન

અનશન લીધું છે. હવે છેલ્લા સમયે છોડાવવું દીક નથી. તેથી તેઓ તેને સંલેખનાનો મહિમા સમજાવતા રહ્યા.

મંગલની વ્યાકુળતા વધતી ગઈ, આથી તેમના પરિણામ પણ પલટાઈ ગયા. તે વિચારવા લાગ્યા કે અહો ! આ પરિવાર માટે મેં જીવનભર કેવો પરિશ્રમ ઊઠાવ્યો ? પણ ખરેખર આ સૌ સ્વાર્થી છે. સુધર્મા પણ તેમના પક્ષનો છે. આ સૌ કેવા કૂર છે કે મને એક પ્યાલું પાણી પણ આપતાં નથી ! મારા દુ:ખની પણ તેમને કંઈ પડી નથી.

અહો ! જળમાં રહેલા માછલાં મારા કરતાં સુખી છે. તેમને અહોરાત્ર પાણીનું સુખ વર્તે છે.

> પરિણામની કેવી વિચિત્રતા ? ભવિતવ્યતાનું કેવું પ્રાબલ્ય ?

આ ભિવતવ્યતાના જોરે, પરિણામની પડતી થતાં મંગલ શ્રેષ્ઠી અંતિમ ક્ષણોમાં પાણી-પાણી પોકારતા રહ્યા. દેહ છૂટી જતાં જળમાં માછલાનો જન્મ પામ્યા. કેમ જાણે માછલાં જળમાં સુખી છે તેવું પ્રમાણપત્ર મેળવવાનું હોય ?

વાચકને થશે તો પછી વ્રત-સંયમ પાળ્યા હતાં તેનું શું થયું ? જો વ્રતપાલન પછી પણ જીવના પરિણામની આવી વિચિત્રતા હોય તો વ્રતાદિનો શો અર્થ છે ? ભાઈ ! તારો પ્રશ્ન સાચો છે. અંતિમ સમયના કર્મની વિચિત્રતાનું જેમ પરિણામ આવે છે; તેમ જીવે કરેલી આરાધના પણ તેનું કાર્ય સિધ્ધ કરે છે. તે આપણે આગળ જોઈશું. આરાધનાનું સત્ત્વ પણ યોગ્ય સમયે પ્રગટ થાય છે.

ધર્મમાં શ્રન્દ્રા કરવા છતાં તેને કાયાથી સ્પર્શ કરવો, અર્થાત્ ધર્માચરણ કરવું દુર્લભ છે, કારણ કે જગતના જીવો કામભોગોથી મોહિત થયેલા છે. માટે હે ગૌતમ! એક સમયનો પણ પ્રમાદ ન કર.

## ભવ - ર સાગરમાં મત્સ્ય

મંગલનો જીવ સાગરમાં મત્સ્ય તરીકે ઉત્પન્ન થયો. અહીં તો ચારે બાજુ જળ હતું. રાત્રિદિવસ જળક્ડિડા કરતો માછલાં આરોગતો, તે મસ્ત થઈને જીવે છે. જાણે કંઈ ફિકર નહિં; ન કમાવું, ન પરિશ્રમ, ન ધર્મ કે ન કર્મ.

એક ક્ષેત્રાવગાહે રહેલા જીવનો દેહાધ્યાસ એવો હોય છે કે જયાં જન્મે ત્યાં તે સુખ માનવા લલચાય છે. ક્યાં મંગલશ્રેષ્ઠીનું સદાચારી અને ઉત્તમ જીવન અને ક્યાં સાગરના મત્સ્યનું જીવન ? ધર્મના આરાધક જીવો પણ જો ધર્મભાવના ચૂકે અને આવી ગતિ થાય તો જેની પાસે ધર્મનું બળ કે શરણ નથી તેની કેવી ગતિ થાય ?

જેની પાસે ધર્મનું બળ છે તે છાયામાં બેસીને થાક ઉતારે છે. અને જેની પાસે ધર્મનું બળ નથી તે જીવો તડકે બેસીને થાક ઉતારવા પ્રયત્ન કરે છે, પણ તે પ્રયત્ન વ્યર્થ જેવો નીવડે છે.

આથી સમજવાનું એ છે કે ધર્મ એ અનન્ય શરણ છે. પૂર્ણતા પામતાં સુધી પરમતત્ત્વના અનુગ્રહે આરાધના નિરંતર કરવાની છે. મંગલ ઉત્તમ જીવ હતા, આરાધક હતા, પણ પૂર્વના કોઈ પ્રબળ કર્મે અશાતાનો ઉદય થતાં પરિણામની ધારા પલટાઈ ગઈ. અંત સમયે પાણીમાં રહેતા માછલાના સુખના સ્મરણે તેમનું ભાવિ નિર્માણ થયું અને મંગલ માનવ મટી મત્સયપણે ઉતપન્ન થયા.

છતાં આરાધલો સાચો ધર્મ જીવને સંસાર સાગરથી ડૂબતો અવશ્ય બચાવે છે. જળમાં નિર્વિધ્ને વિચરતાં મત્સ્યે એક દિવસ એક વિચિત્ર પ્રકારનું માછલું જોયું; તેની આકૃતિ ધ્યાનસ્થમુનિની કાયા જેવી હતી. આવી આકૃતિ જોઈ મંગલ મત્સ્યને આશ્ચર્ય થયું, આથી તે ત્યાં રોકાઇ એ માછલાંને નિરખતો રહ્યો, અને તેને ઈહાપોહ થયો કે મેં આવું કંઈક જોયું છે. આવા ઈહાપોહની તીવ્રતામાં તે ક્ષધાતષાનં ભાન ભલી ગયો. અંતે તે

જાતિસ્મરણ જ્ઞાન પામ્યો. તેમાં તેણે શું જોયું ?

પોતાનું ઉત્તમ ગૃહસ્થ જીવન મંગળમય કરેલી આરાધના અંતિમદશામાં થયેલી વિરાધના તેના પરિણામે તિર્યંચપણું

મત્સ્ય વિચારવા લાગ્યો કે અણિશુધ્ધ શ્રાવકાચાર પાળ્યા. પણ અંતિમ સમયે જળકીડામાં માછલાં સુખી છે; તેમ વિચારી સ્વરૂપના સુખની વિસમૃતિ થઈ. તેના પરિણામે આ જળક્રિડા મળી. આમ વિચારી તેણે પૂર્વ આરાધનાના બળે નિર્ણય કર્યો કે ભલે હું મત્સ્ય છું પણ મારે નિર્દોષ જીવન જીવવું. મત્સ્યભક્ષણનો ત્યાગ કરી તે વ્રતધારીપણે રહ્યો!

વળી જાતિસ્મરણજ્ઞાનમાં એક બીજી વિસ્મયકારી ઘટના તેણે જોઈ. એ જ્ઞાનમાં તેને પોતાના મિત્ર સુધર્માની સ્મૃતિ થઈ અને તેણે શું જોયું?

સુધર્મા મિત્ર વિયોગથી વૈરાગ્ય પામી યાત્રાપ્રવાસે નીકળ્યો હતો. યોગનુયોગ તેનું નાવ તોફાને ચડતાં તે ભાંગી સાગરમાં સમાઈ ગયું. સુધર્મા તણાતો તણાતો જાણે મિત્રને મળવા આવતો હોય તેમ મત્સ્યની દિશા તરફ આવતો હતો. એ જ સમયે મત્સ્યે પોતાના મિત્રને જોયો. અને પૂર્વસ્નેહથી પ્રેરાઈને તેણે સુધર્માને પોતાની પીઠ પર બેસાડી કિનારે મૂકી દીધો.

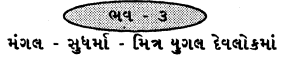
મત્સ્ય તિર્યંચપણે હતો, પણ સંજ્ઞીપણું હતું ને તેથી જાગૃતપણે જીવન વ્યતીત કરવા લાગ્યો. શુભભાવનાને બળે શુભાયુને બાંધી તે મૃત્યુ પામી દેવલોકમાં દેવ પણે ઉત્પન્ન થયો.

અંહો ! પરિણામની કેવી વિચિત્રતા !

માનવ દેહે જે કાર્ય સિધ્ધ ન થયું તે પરિણામની ધારા બદલાતા તિર્યંચ હોવા છતાં દેવાયુ પામ્યો. જ્ઞાનીઓએ વસ્તુનું સ્વરૂપ કેવું અદ્દભૂત દર્શાવ્યું છે !

સર્પયુગલ પ્રભુમુખે ધર્મ શ્રવણ કરી શીધ્રતાએ દેવત્વ પામ્યું. ચંડકૌશિક તાપસ મટી સર્પપણું પામ્યો, અને સર્પ મટી દેવલોક પામ્યો.

છતાં માનવદેહમાં મળેલી વિચારશક્તિની વિશેષતા એ છે કે આત્મવિચાર પ્રગટવાની ઘણી શક્યતાઓ છે, અને માર્ગપ્રાપ્તિનાં વિશેષ સાધનો ઉપલબ્ધ હોય છે. પરંતુ એ સર્વનો આધાર આત્માના શુધ્ધ પરિણામ પર છે.



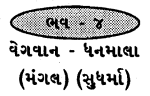
મત્સ્ય અંતિમ સમયની આરાધનાના બળે દેવલોકમાં જયોતિર્માલી દેવપણે ઉત્પન્ન થયો. દેવલોકને યોગ્ય સુખભોગમાં કાળ નિર્ગમન થાય છે. પરંતુ પૂર્વના ધર્મસંસ્કારના બળે તે દેવલોકમાં જિનભક્તિ ચૂકતો નથી.

એકવાર અવધિજ્ઞાન વડે તેણે જાણ્યું કે સુધર્મા મિત્ર પણ આ જ દેવલોકમાં ઉત્પન્ન થયો છે. આથી અત્યંત પ્રસન્ન થઈ પોતાના વિમાનથી ઊતરી તે મિત્ર પાસે પહોંચી ગયો. બંને પોતાના વિશેષ જ્ઞાન વડે અરસપરસનો પરિચય મેળવી અત્યંત પ્રસન્ન થયા.

બંને મિત્રો અવારનવાર મળતા અને ધર્મ ભાવનાથી પ્રેરાઈને ભક્તિની આરાધના પણ કરતા. એક બીજાના સહયોગથી, દેવના સુખભોગ હોવા છતાં પ્રભુના સમવસરણ જેવા સ્થાનમાં પહોંચી દેશના શ્રવણ કરતા. ધરતી પરના કલ્યાણ મિત્રોનો અહીં પણ સુંદર યોગ જામી ગયો.

ઘણા સમયથી જયોતિર્માલી દેવ મિત્રને મળી શક્યો ન હતો. સુધર્મા વિષયમાં વ્યાકૂળ બની પોતાની દેવીનો ત્યાગ કરી અપરગૃહિત - અન્ય દેવીના રૂપમાં મોહી પડયો. દેવ જીવનની મર્યાદા ઉલ્લંઘી ગયો. આથી તેની દેવીએ જયોતિર્માલી દેવને આ હકીક્ત જણાવી, તરત જ જયોતિર્માલી

દેવ તેની પાસે આવ્યો. સુધર્માને તેણે પરિણામની વિચિત્રતાનું કળ સમજાવ્યું અને કુછંદેથી પાછો વાળ્યો. ત્યાર પછી દેવલોકના સુખ ભોગવતાં આયુ પૂર્ણ થયે ત્યાંથી બંને મિત્રો ચ્યવન કરી ગયાં.



મંગલ અને સુધર્મા દેવલોકનું આયુષ્ય પૂર્ણ કરી મનુષ્ય લોકમાં ઉત્પન્ન થયા.

દેવલોક હો કે સુક્ષ્મજંતુનું જીવન હો. દીર્ધાય હો કે અલ્પાય હો. અરે અમરતાનાં વરદાન મેળવેલા પણ ભૂલ ખાઈ ગયા અને કાળે તેમને પણ મુક્યા નહિ. મુક્તિ સિવાય જીવ ક્યાંય અમરતા અનભવી શકે તેમ નથી.

'રામાયણ'ની કથામાં કથન છે કે રાવણે વરદાન મેળવ્યું હતું કે, અસ્ત્રથી કે શસ્ત્રથી હં હણાઉં નહિ. જળ કે અગ્નિથી ધાત ન પામં. રાક્ષસ કે વિદ્યાધરથી ન મરાઉ. વિગેરે, અને નાભિમાં અમતકંભ ભરીને જીવતો હતો. છતાં કાળને રાવણની શરમ ન નડી. વરદાન પણ વ્યર્થ ગયાં. આયુ પૂર્ણ થતાં એક ક્ષણ પણ કાળ રોકાયો નહિ. એ રાવણની અડીખમ કાયા પણ ધરાશયી થઈ.

દેવલોકનું લાંબુ આયુષ્ય પૂર્ણ થતાં જયોતિર્માલીનો જીવ ચ્યવન કરીને उत्तम मानवलवने पाम्या

> મહાવિદેહની પષ્કલાવતી વિજય વૈતાઢયની વેગવતી નગરી વિદ્યાધરના શિરોમણી રાજા સવેગ વેગવતી રાણીની કક્ષિએ પૃત્રજન્મ રાજકમારનું નામ હતું વેગવાન.

શિશુવયને સુખરૂપ વ્યતીત કરી વેગવાન યૌવનપણાને પામ્યો. રાજયને યોગ્ય ઘણી વિદ્યાઓ પ્રાપ્ત કરી. વળી તપ દ્વારા અનેક લબ્ધિઓ પ્રાપ્ત કરી યુવરાજ પદે સ્થાપિત થયો.

સુધર્માનો જીવ પણ દેવલોકથી ચ્યવન કરી માનવદેહે ઉત્પન્ન થયો. તે દેવલોકમાં અન્ય દેવી સાથે માયાચાર કરવાના ફળરૂપે પુત્રીપણે ઉત્પન્ન થયો હતો.

> પશ્ચિમ મહાવિદેહ ક્ષેત્ર. ધનવતી વિજયમાં તરંગિણી નગરી. ધનદેવ વિણક આ નગરીમાં વસે તેને ધનવતી નામે ગુણિયલ પત્ની તેની કુક્ષિમાં ધનમાલા પુત્રી જન્મી.

ધનમાલા કુળપરંપરાને યોગ્ય પુત્રીરત્નને પ્રાપ્ત સર્વ વિદ્યાઓમાં નિપૂણ થઈ હતી.

એકવાર વેગવાન વિદ્યાધર આકાશમાર્ગે પોતાના વિમાનમાં ગમન કરતો હતો, ત્યાં તે તરંગિણી નગરી પર થઈને પસાર થતો હતો, તે વખતે તેણે એક મેહલના ઝરૂખામાં સીંદર્યવાન ધનમાલાને જોઈ. સોળ કળાએ ખીલેલા યૌવનને જોઈને વેગવાન એ રૂપ પર મોહી પડયો, અને તરત જ તેણે ધનમાલાનું હરણ કરી પોતાના મહેલમાં લઈ આવ્યો. તેણે ધનમાલાને પોતાની સાથે લગ્ન કરવા કહ્યું. પણ અપહરણથી ક્ષોભ પામેલી ધનમાલાએ લગ્નપ્રસ્તાવનો સ્વીકાર કર્યો નહિ.

સદાચારી વેગવાન તેની ઈચ્છા વિરુધ્ધ લગ્ન કરવા માંગતો ન હતો. આથી તેને ધીરજપૂર્વક સમજાવવા લાગ્યો, છતાં ધનમાલા માની નહિ. તેથી વેગવાને નિરાશ થઈ આહાર પાણીનો ત્યાગ કર્યો, અને ધીરજથી દિવસો પસાર કરવા લાગ્યો.

આ બાજુ ધનમાલાને પણ કંઈ માર્ગ સૂઝતો નહિ હોવાથી નિરૂપાયતા જાણી, તે લગ્ન કરવા તત્પર થઈ. વેગવાન ખુશ થયો. તેમના લગ્ન

ધામધૂમથી ઊજવાયા. ત્યાં તો મોટી આફત ઊભી થઈ. કમભાગ્યે કોઈ એક બળવાન વિદ્યાધર ધનમાલાને લગ્નમંડપમાંથી જ ઉપાડી ગયો. ધનમાલા તેની સાથે સુખેથી રહેવા લાગી.

વેગવાન આ પ્રસંગથી વૈરાગ્ય પામ્યો. તે વિચારવા લાગ્યો કે આ સંસારમાં સંયોગ-વિયોગની કેવી વિચિત્રતા છે, હું જેને ઈચ્છું તે અન્યને ઈચ્છે ! આવા સ્નેહથી સુખ કેમ મળે ? આવા મંથન વડે તે ઉદાસીનભાવે સમય વ્યતીત કરવા લાગ્યો.

વેગવાનનો એક મંત્રી ધીસખા હતો. તે ઉત્તમ ગુણોવાળો હતો. તે વેગવાનને યોગ્ય સલાહ આપતો. બંને વચ્ચે મૈત્રીભાવ પણ હતો. વેગવાનની આવી દશા જોઈ તે તેની પાસે નિરંતર રહેતો અને તેને પ્રસન્ન કરવા પ્રયત્ન કરતો.

યોગાનુયોગ એ નગરીમાં જ્ઞાની આચાર્ય ભગવંતની પધરામણી થયાના સમાચાર મળ્યા. તેમના બોધથી પ્રતિબોધ પામી વેગવાન અને ધીસખાએ સંસારનો ત્યાગ કર્યો.

આ બાજુ ધનમાલા વિદ્યાધર સાથે વિષયસુખ ભોગવતી સમય પસાર કરે છે. પરંતુ આખરે તેને વાસ્તવિક્તાનું ભાન થતાં પોતાની ભૂલ સમજાય છે. વળી તેની જાણમાં આવ્યું કે વેગવાને સંસારનો ત્યાગ કર્યો છે. ત્યારે તેણે પણ પોતાના પાપનું પ્રાયશ્ચિત કરવા સંસારનો ત્યાગ કરી દીક્ષાવ્રત ગ્રહણ કર્યું.

આ ત્રણે આત્માઓએ ઉત્તમ આરાધના કરી પુણ્ય ઉપાર્જન કર્યુ. તેના ફળસ્વરૂપે આયુકર્મ પૂર્ણ થતાં તેઓ સ્વર્ગલોકમાં ઉત્પન્ન થયા.

આ ત્રણે ઉત્તમ સાધકો ભગવાન મહાવીરની નિશ્રામાં સાધના કરી સિદ્ધપદને પામશે.

મંગલ શ્રેષ્ઠીનો જીવ તે આપણા કથાનાયક ગૌતમ સ્વામી છે.

# ભિવ - ૫ વેગવાન - મંગલ

વેગવાને મુનિપણામાં વીતરાગ માર્ગની ઉત્તમ આરાધના કરી. સંયમ માર્ગે શુધ્ધ ચારિત્ર પાળ્યું. આમ તો શુધ્ધ ચારિત્રની ફળશ્રુતિ મોક્ષ છે. પરંતુ જો તે ચરમદેહી ન હોય તો પુણ્યયોગે ઉત્તમ દેવલોક પ્રાપ્ત થાય છે.

આ પ્રવિત્ર આત્મા ભગવાન મહાવીરનો અપૂર્વ યોગ પામવાના હતા. સંયમના આરાધન વડે તેઓ આઠમા દેવલોકમાં ઉત્પન્ન થયા. દેવલોકના સુખ ભોગવતાં છતાં પૂર્વ સંસ્કાર બળે જિનભક્તિ કે દર્શન દ્વારા જીવનને ઉજવળ રાખતા હતા. કાળક્રમે દેવાયુપૂર્ણ કરીને વેગવાનનો જીવ બ્રાહ્મણકૂળમાં ગૌતમ ઈન્દ્રભૂતિ તરીકે જન્મ્યો.

ધનમાલાનો જીવ સંવર ગામમાં સિધ્ધ રાજાની રાણીની કુક્ષિથી સ્ક્રંદક કાત્યાયન નામે જન્મ્યો.

ધીસખા મંત્રીનો જીવ ચંપા નગરના તિલક શ્રેષ્ઠીની શીલવતીની કુક્ષિથી વૈશ્યકૂળમાં પિંગલક નામે જન્મ્યો.

સન્મિત્રો બનીને કરેલી સાધના કર્થાંચત જીવને તેવો સહયોગ આપવા ઉપકારી બને છે. આ ત્રણે આરાધક મિત્રો અંતિમ ભવમાં ભગવાન મહાવીરની નિશ્રા પામી ભવસાગર તરી જશે.

ચોથા આરાના અંતમાં ઈન્દ્રભૂતિ જેના પટશિષ્ય થઈ, ગણધરપદ પામી ભવસાગર તરી જશે, તેવા તેમના પરમગુરુ શ્રી મહાવીર ભગવાનની કથાનો સંક્ષિપ્ત સાર અત્રે ઉપયોગી થશે.

#### ભગવાન :

શરદઋતુનું કુમુદ જેમ પાણીને દૂર કરે છે, તેમ તું તારી આસક્તિ દૂર કર, એમ સર્વ પ્રકારની આસક્તિથી અલગ થવા, હે ગૌતમ ! એક સમયનો પણ પ્રમાદ ન કર

# ભગવાન શ્રી મહાવીર

પ્રાત:સ્મરણીય ગૌતમ ગણધર, જેના અનુગ્રહથી શાશ્વત પદને પામ્યા તે ભગવાન મહાવીર તેમના પરમગુરુ હતા.

> ભરતક્ષેત્રમાં શિખરના કળશરૂપ ક્ષત્રિયકુંડ નગર ધનધાન્યથી સમૃધ્ધિ અને રમણીય હતું. ચૈત્યો અને ધર્મસ્થાનોનું ધામ હતું. સાઘુ સંતોથી સદાય સંપન્ન હતું. જનસમાજ સરળ સંતોષી અને સદાચારી. તે નગરમાં ઈક્ષ્વાકુવંશનો રાજા સિધ્ધાર્થ. તેને પુણ્યવંતી ત્રિશલા નામે મહારાણી, તેની કુક્ષિએ અત્યંત સ્વરૂપવાન પુત્રનો જન્મ. જેનું પવિત્ર નામ વર્ધમાન કુમાર હતું.

ભગવાન મહાવીરનો જીવ દેવલોકથી ચ્યવન કરીને જયારથી ત્રિશલારાણીની કુક્ષિમાં ધારણ થયો, ત્યારથી એ રાજયમાં ધનધાન્ય અને જનસુખાકારીની વૃધ્ધિ જ વૃધ્ધિ થતી રહી. આથી તેમના માતાપિતાએ તેમનું નામ વર્ધમાન પાડ્યું.

ભગવાનનો શિશુકાળ, બાળકીડા, યૌવન એ તો જગતના વ્યવહારની વ્યવસ્થા હતી. ભગવાન તો જન્મથી જ્ઞાની, પરાક્રમી, ધીર, વીર અને ગંભીર હતા. બાળપણથી ઉપસર્ગ સુધીના દરેક પ્રકારોમાં પ્રભુનું પરાક્રમ પ્રગટતું જ રહ્યું હતું, પણ તેમના એ પરાક્રમમાં કોઈ અન્ય જીવને પીડા પહોંચી નથી. આવા ધીર અને વીર ભગવાનને ઇન્દ્રે મહાવીર નામ આપ્યું હતું.

માતાપિતા જાણતાં હતાં કે આ પુત્ર કોઈ સામાન્ય રાજકુમાર નથી. તેઓ માનતાં અને જાણતાં હતાં કે ઇન્દ્રો અને ત્રણે જગત જેના દર્શનથી

ધન્ય બને છે, તે જીવ કેવો મહાન છે. છતાં તેઓ માતાપિતાના ઋદ્યાનુબંધ વર્ધમાનને પુત્રપણે વાત્સલ્યથી જોતાં, એટલે મહાવીરે જયારે યોવનવયમાં પ્રવેશ કર્યો ત્યારે તેમને લગ્ન કરવા મિત્રો દ્વારા સમજાવવામાં આવ્યા. મિત્રો કહેતા હૈ વર્ધમાન! તમે હવે સંસારસુખ માણવાને યોગ્ય થયા છો. તમારાં માતાપિતા પણ એમ ઈચ્છે છે.

મિત્રોનું કથન શ્રવણ કરી વર્ધમાન જવાબ આપતા કે, હે મિત્રો ! તમે મારી પાસે નિરંતર રહો છો, છતાં જાણતા નથી કે હું સંસાર પ્રત્યે ઉદાસીન છું. કેવળ માતાપિતા દુ:ખ પામે તેથી સંસારમાં રહ્યો છું.

આ વાતચીત થતી હતી ત્યાં તો ત્રિશલાદેવી સ્વયં તેમના મહેલમાં આવી પહોંચ્યાં, અને તેમણે વાતનો દોર પોતાના હાથમાં લીધો.

ત્રિશલાદેવીએ કહ્યું હે વત્સ ! અમારા મહાનપુણ્યોદય અમારે ત્યાં તમે જન્મ ધારણ કર્યો છે. વળી તમે સંસારથી વિરક્ત છો તે પણ જાણીએ છીએ. અમારા પ્રત્યેની નિસ્પૃહ અનુકંપાથી તમે અમારી સેવામાં તત્પર રહો છો. પરંતુ અમને તમારા તરફ મમતા છે અને તેથી અમે તમને પુત્રવધૂસહિત જોવા ઈચ્છીએ છીએ.

વર્ધમાને વિચાર્યું કે સ્ત્રીપરિચય એના સંસારની વૃધ્ધિ છે. બીજી બાજુ મમતામયી માતાની મનોવ્યથા છે. તેમની મનોવૃત્તિ દુભાય નહિ તે રીતે મારે તેમના જીવનકાળ સુધી રહેવાનું છે. ગર્ભમાં તેમના સુખ માટે થોડી ક્ષણો હલનચલન બંધ થવાથી માતા કેવું દુ:ખ પામ્યા હતા ? માટે તેમને સુખ પહોંચે તેમ કરવું અને વળી મારું ભોગાવળી કર્મ પણ બાકી છે. આમ વિચારી પ્રભુ ત્રિશલાદેવીની આજ્ઞાને આધીન રહ્યા.

સિધ્ધાર્થરાજા પાસે ત્રિશલાદેવીએ પુત્રની સંમતિ સહર્ષ જણાવી. રાજાએ રાજકુળને યોગ્ય યશોદા સાથે વિવાહ કરી લગ્નોત્સવ ઊજવ્યો. માતાપિતાના સુખમાં સુખ માનનારા પ્રભુ ગૃહવાસમાં છતાં વિરક્ત હતા.

પ્રભુ અઠ્ઠાવીસ વર્ષના થયા ત્યારે તેમનાં માતાપિતા સમાધિમરણને પ્રાપ્ત કરી દેવલોકમાં ઉત્પન્ન થયાં અને પછી માનવભવ ધારણ કરી

#### પરમપદને પામશે.

માતા પિતાના વિયોગથી નંદિવર્ધન અત્યંત દુ:ખ પામ્યા હતા. આખું અંત:પુર શોકમગ્ન હતું. ત્યારે મહાવીરે સ્વસ્થતાથી સૌને આશ્વાસન આપ્યું.

"હે સ્વજનો અને બંધુ ! તમે જાણો કે કોઈ પણ જીવનું મરણ જન્મની સાથે જ રહેલું હોય છે. દેહધારી સૌનું જીવન નાશવંત છે. તેને કાયમ રાખી શકાતું નથી, તેમ માની નાશવંત વસ્તુ માટે શોક કરવો ઉચિત નથી. પરંતુ માતાપિતાએ જેમ ધર્મનું શરણ ગ્રહણ કર્યું હતું તેમ તમે પણ ધર્મમાં પ્રવૃત્ત થાઓ."

મહાવીરના વાત્સલ્યયુક્ત બોધવચન પામી નંદિવર્ધન સ્વસ્થ થયા, છતાં શોકાર્ત એવા વડીલબંધુએ વર્ધમાનને રાજયની ધુરા સંભાળવા વિનંતિ કરી.

એક બાજુ મોટાભાઈની નિસ્પૃહ ઉદારતા હતી, અને બીજી બાજુ નાના ભાઈની વિરક્ત દશા હતી. રાજય સિહાસન કોણ શોભાવે!

આખરે મંત્રીઓએ વડીલબંધુને તેમનો ધર્મ અને પરંપરાની પ્રણાલી સમજાવી, અને નંદિવર્ધનનો રાજયાભિષેક કર્યો.

માતાપિતાની ચિરવિદાય પછી વર્ધમાન વિશેષ ઉદાસીન રહેવા લાગ્યા. પત્ની યશોદા ભગવાનના સાન્નિધ્યમાં રહેવાથી તેમની દશાથી પરિચિત હતા.

અત્યંત ઉદાસીન અને વિરક્ત પતિને ગૂઢ વિચારમાં ગરકાવ જોઈ ગુણિયલ પત્ની પણ તેમને સહયોગ આપતી અને અનુરૂપ થઈને કહેતી

"પ્રભુ ! હું જાણું છું કે આપને સંસાર પ્રત્યે કોઈ સદ્દભાવ નથી. આપના માર્ગમાં હું વિધ્ન નાંખવા માંગતી નથી, પણ આપ જયાં સુધી ગૃહવાસમાં છો ત્યાં સુધી મને પણ ઉચિત ધર્મની પ્રાપ્તિ કરાવી આપની ફરજ પૂર્ણ કરો. પ્રભુ ! આપની જેમ સંસારત્યાગ કરવાનું મારું બળ નથી.

છતાં આપના માર્ગે કલ્યાણ છે તેવી શ્રઘ્દા રાખું છું. તેથી ગૃહવાસમાં પણ ધર્મ આરાધના કરું તેવું માર્ગદર્શન કરો."

પવિત્ર પુણ્યાત્માને પરિવાર પણ કેવો મળે છે. સૌ તેમના માર્ગને સહકાર આપતા હતા. તેમનું સાન્નિધ્ય એવું મધુર હતું કે તેઓ નજરથી દૂર થાય તેમ કોઈ ઈચ્છતું ન હતું.

નંદિવર્ધન પ્રારંભમાં માતાપિતાના વિયોગે શોકાર્ત હોવાથી વર્ધમાનને રોકતા હતા. પણ બે વર્ષ સુધી તેમણે જોયું કે વર્ધમાનને તો ગૃહ પણ વન જેવું છે, મહેલ તો જેલ જેવો છે. સંસારનો સંગ દુ:ખદાયી છે, તેને રોકવાથી કંઈ કલ્યાણ નથી. આથી તેમણે વર્ધમાનની વિનંતિથી દીક્ષા ગ્રહણની સંમતિ આપી.

> તીર્થંકરનામકર્મની પ્રણાલી અનુસાર લોકાંતિક દેવોનું આગમન અને વિનંતિ

# પ્રભુ ! તીર્થ પ્રવર્તાવો

ત્યાર પછી કુબેર આદિ દેવો એ નિ:સંતાનીય અને અન્ય રીતે નિર્દોષ એવી ધનનીરાશિ પ્રભુ આગળ હાજર કરી. પ્રભુએ એક વર્ષ સુધી વર્ષીદાન કરી જનસમૂહના મન વાંછિત પૂર્ણ કર્યા.

તીર્થંકરનામકર્મનું પુણ્ય વિશિષ્ટ પ્રકારનું હોય છે. કોઈ તીર્થંકરનો જીવ તે પુણ્યને ઇચ્છતો નથી, છતાં તે હાજર થઈ જાય છે. સવિશેષ તો તીર્થંકરનું ચ્યવન, જન્મ, દીક્ષા, કેવળજ્ઞાન અને નિર્વાણ કલ્યાણકો, ઇન્દ્રની ભક્તિ અને આજ્ઞાથી હજારો દેવો તેનો ઉત્સવ કરે છે. તેમાં રાજા-પ્રજાનો અત્યંત સહયોગ હોય છે.

પ્રભુનો દીક્ષા મહોત્સવ અનેક દેવો અને માનવોથી ઊજવાયો, દેવોએ પોતાની શક્તિયુક્ત મન વડે કાર્ય સિધ્ધ કર્યું અને માનવોએ રાજાના વચનથી કાર્ય સિધ્ધ કર્યું. પ્રભુ જયારે પંચમુષ્ટિ લોચ કરી એકાકી વન પ્રત્યે વિહાર કરી ગયા, ત્યારે પરિવારમાં સૌને કંઈક ખેદ પણ થયો. હવે

વર્ધમાનના આપણને દર્શન ક્યારે થશે ? તેમના મધુર વચનોનું શ્રવણ પણ હવે ક્યારે થશે ? અન્યોન્ય આશ્વાસન આપતા પ્રભુ જયારે દૃષ્ટિ થી દૂર થયા ત્યારે સૌ પોતાને સ્થાને વિદાય થયા.

> ં પ્રભુ તો સાચા સુખના માર્ગે ચાલ્યા પણ

વર્ધમાનકુમાર વગરની એ નગરી શૂન્ય જેવી લાગતી હતી. રાજપરિવારને, મહેલ જાણે જંગલ જેવા લાગતા હતા. વર્ધમાનકુમારના મિત્રોના દિલના ખૂણામાં કંઈ ખૂટતુ હતું. ઘડી પહેલાંનો ઉત્સવ લોકમનસમાં ક્ષોભ પેદા કરતો હતો.

અને ...... પ્રભુને તો જંગલમાં મંગલ હતું.

તે કાળ અને તે સમય કેવા હતા ? એક બાજુ અહિંસાના મહાઉપાસક મહાવીરે સાડાબાર વર્ષ સુધી ઘોર તપશ્ચર્યા કરી, ઘોર પરિષહો સહન કર્યા, અલ્પ આહાર, અનિદ્રાએ રહ્યા. ગમે તેવા કષ્ટમાં પણ કોઈ જીવને દુભવ્યો નહિ, પોતે કોઈ જીવથી દુભાયા નહિ.

દેવ, દાનવ, પશુ કે માનવ દ્વારા થતી યાતનાઓ સમતાએ સહી, ઇન્દ્રાદિની ભક્તિમાં પણ નિસ્પૃહ રહ્યા.

> માન કે અપમાન. આદર કે દ્વેષ રત્ન કે પાષાણ જંગલ કે મહેલ હર્ષ કે શોક

એવા સર્વ દુંદ્રોમાં જેની વૃત્તિ આત્મરૂપે કે સમાનભાવે વર્તતી હતી તે મહાવીરે જગતને પરમ અહિંસાનું પ્રદાન કર્યું.

તે કાળે ગૌતમબુધ્ધ પણ અહિંસાની અનન્ય પ્રસિધ્ધિ કરી રહ્યા હતા. આ ઉપરાંત વૈદિક અને બ્રાહ્મણ પરંપરાનો પણ ઘણો વિકાસ થઈ રહ્યો

હતો. સૌની ભાવના ઉત્તમ હતી કે આ વિશ્વને અધ્યાત્મના ધાગાથી બાંધવું. આથી ભારતની ભૂમિ પર ૠિષ્યુનિઓ, શ્રમણો, બ્રાહ્મણો, શાસ્ત્રજ્ઞો સૌએ ધર્મના સામ્રાજયને વિસ્તૃત કર્યું હતું. તેમાં જન-સમૂદાય યથાશક્તિ તે સૌને અનુસરતો હતો.

કળના વહેતા વહેણમાં જાણે કળિકાળના ઓળા પથરાતા હોય તેમ પંથો અને વાદિવિવાદો વધતા ગયા. તેમાં સંઘર્ષો પણ વધતા ગયા. ધર્મને નામે ધર્મનો આશરો લઈ અધર્મ પ્રગટ થવા માંડયો. એ અધર્મે હિંસક યજ્ઞોનું રૂપ ધારણ કર્યું. એ યજ્ઞોમાં ૠષિઓ, કિયાકાંડી, પ્રખર પંડિતો, વિપ્રો, તાપસો વગેરે જોડાયા હતા. તેમા ભોળો જનસમુદાય પણ ભળી ગયો. અને નિર્દોષ પશુઓ જીવતાં હોમાતા ગયા. તેમાં દૂષણ તો એ હતું કે પશુઓની પીડાનો સ્વીકાર કરવાને બદલે તેને સત્કાર્ય ગણવામાં આવતું. દેવદેવીઓને પ્રસન્ન કર્યાનું તે મહાન કાર્ય છે તેમ લોકોને સમજાવવામાં આવતું. તેમાં રાજા-પ્રજા વગેરે ગેરમાર્ગે દોરાતા રહ્યા અને માંસને પ્રસાદ તરીકે આરોગવામાં આવતું. તેને કારણે ધર્મક્ષેત્રમાં પણ લોકોનું માનસ વિકૃત થતું ગયું. તેની અસરથી માનવ માનવમાં ઉચ-નીચના ભેદ પેદા થયા.

ધર્મની ધરા પર ખેલાતા આવા હિંસક અને કુરતાભર્યા કર્મથી, ધર્મની ભાવનાઓમાં ઊધઈની જેમ સડો લાગી ગયો. જેમ કોઈ નવું વસ્ત્ર અકબંધ પડ્યું હોય ત્યારે સુંદર લાગે પણ અંદરના પડમાં ઊધઈના કીડાનું કોતરામણ પૂરા વસ્ત્રને જર્જરિત કરી નાંખે. તેમ ભારતની અધ્યાત્મની ભૂમિમાં, ધર્મના સ્થાનોમાં આવી દશા થતી ગઈ.

જો કે આજે ધર્મનાં સ્થાનો વિસ્તરતાં જાય છે. ધર્મ પ્રચારકોનો પ્રસાર વધતો જાય છે. જનતાની ભીડ તે દરેક સ્થાનોમાં જામેલી હોય છે. છતાં ભારતમાં અધ્યાત્મનું સત્ત્વ માનવના જીવનમાં સચવાયું છે, તેમ નિ:શંકતાથી કહેવું કઠણ પડે છે. જો કે દરેક કાળે બહુરત્ના વંસુધરાને ન્યાયે, મહાત્માઓ કે યુગપુરુષો પ્રગટ થતા રહે છે અને ધર્મને રક્ષણ આપે છે. છતાં આજે ભારતના માનવમાં માનવતાનાં દર્શન દુર્લભ થયાં છે.

એ કાળે ભગવાન મહાવીર, તથાગત્ બુધ્ધે અને પ્રવિત્ર ૠષિ-મુનિઓ પોકારતા જ રહ્યાં કે :-

- \* જેવો આપણો આત્મા છે તેવા પ્રાણીમાત્રનો છે.
- \* અહિંસા પરમ ધર્મ છે.
- \* દયા જ ધર્મનું મૂળ છે.
- \* નિરપરાધી મુંગા જીવોની રક્ષા કરો.
- \* તમારું સુખ જતું કરીને અન્યને સુખ આપો.
- \* તમે માનવ છો તમારું એ ઉત્તમદાયિત્વ છે.

સંભવ છે કે, પ્રારંભમાં આ વાત લોક શ્રવણે પહોંચી ન હોય. પરંતુ જેમનાં જીવન લોકકલ્યાણ કાજે હતાં, જેમનું જીવન નિસ્પૃહ હતું, તપ અને ધ્યાનમય હતું, શત્રુ-મિત્રના ભેદ રહિત હતું. જેમણે કાયાની તો માયા જ ન હતી, સૂકા - લૂખા આહારથી તેઓ સંતુષ્ટ હતા, તેમને જગત પાસેથી કંઈ લેવું ન હતું, આપવું હતું. તેવા ભગવાન મહાવીરની વાતનો આખરે હજારો માનવોએ સ્વીકાર કર્યો.

તેઓનો હિંસક પશુઓ પ્રત્યેનો મિત્ર ભાવ હતો. તેથી પશુઓ પણ તેમની નિશ્નામાં અન્યોન્ય નિર્ભય રહેતા. ભગવાન બાહ્યપણે તો એકાકી નિર્વસ્ત્ર અને ભૌતિક સંપત્તિ રહિત હતા. છતાં અંતરંગમાં અનન્ય સુખ હતું. તેવા ભગવાન મહાવીરે ત્રણે લોકના સંસારી જીવોનું દુ:ખ જાણ્યું, તેમના શોક - સંતાપથી ઘેરાયેલા જીવન જોયાં, અને તેમની, સૌ જીવોના સુખની પૂર્વે ભાવેલી ભાવના સાકાર થઈ.

# "સવી જીવ કરું શાસન રસી"

તીર્થંકરનામકર્મના નિયમથી આર્હતી મર્યાદામાં રહી પ્રભુ સિંહાસન પર બિરાજમાન થયા. બાકીની ત્રણ દિશામાં પ્રભુની ત્રણ પ્રતિકૃતિઓનું દેવોએ નિર્માણ કર્યુ. જેથી ચારે દિશાએ પ્રભુના દર્શન થઈ શકે. દેવ, માનવ, તિર્યંય, સૌ સ્વસ્થાને ગોઠવાઈ ગયા. પ્રભુની દિવ્યવાણી પ્રગટ થઈ.

"અહો આ સંસાર સમુદ્ર કેવો દારુણ છે. અને તેનું કારણ વૃક્ષનાં બીજની જેમ કર્મબીજ છે.

પોતાનાં જ કરેલા કર્મથી વિવેક્ર્યહિત પ્રાણી કૂવો ખોદી પોતે જ કૂવામાં પડે છે તેમ પરિભ્રમણમાં પડે છે. શુધ્ધ હૃદયવાળા જીવો પોતાનાં શુભકર્મવડે મહેલ બાંધનારની જેમ કર્મ કરીને ઊર્ધ્વગતિ પામે છે. માટે કર્મોના નાશ માટે ધર્મનું સેવન કરવું.

- \* કર્મબંધનું કારણ પ્રાણીની હિંસા છે તે કરવી નહિ.
- \* પોતાના પ્રાણની જેમ અન્યના પ્રાણની રક્ષા કરવી.
- \* આત્મપીડાની જેમ પરજીવની પીડાને પરિહરવી.
- \* અસત્ય બોલવું નહિ, સ્વહિત માટે સત્ય બોલવું.
- \* માણસના બહાપ્રાણ લેવા જેવાં અદત્ત દ્રવ્યો કદી પણ ગ્રહણ કરી અન્ય જીવોને દુઃખ ન આપવું.

ઘણા જીવોને નષ્ટ કરવાવાળું અબ્રહ્મચર્ય સેવવું નહિ.

પ્રાજ્ઞ પુરુષે પરમાર્થ સાધનાનું બ્રહ્મચર્ય ધારણ કરવું.

મોક્ષાર્થી જીવે પરિગ્રહ ધારણ કરવો નહિ.

આ પાંચે પ્રકારનો સૂક્ષ્મપણે ત્યાગ ન થાય તો તેના અનુરાગી જીવે સ્થૂલપણે અવશ્ય ત્યાગ કરવો"

(શ્રી ત્રિષષ્ટિશલાકા પુરુષચરિત્ર)

પ્રભુની અવિરતપણે દેશના પ્રગટ થઈ પણ આશ્ચર્ય ! વિરતિભાવવાળા જીવોના અભાવે કોઈ જીવ દેશનાને ગ્રહણ કરી બોધ ન પામ્યો. દેવો દેશનાથી પ્રસન્ન થયા પણ સંયમ માટે લાચાર હતા. તિર્યંચો સુખ પામ્યા પણ તેમની પાસે સંયમને યોગ્ય ખોળિયું ન હતું. અહીં માનવજન્મ અને ધર્મસંસ્કારનું મૂલ્ય સમજવા જેવું છે. પ્રભુના માર્ગને સંપૂર્ણપણે સમજવા માટે, આરાધવા માટે ઉત્કૃષ્ટ, મંગળકારી, ચાર કારણો છે.

્રનવજન્મ, આર્યતા, સદ્દગુરુબોધ અને સંયમ

દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવથી અપ્રતિબધ્ધ એવા પ્રભએ ભવિતવ્યતાને યોગ્ય ત્યાંથી વિહાર કર્યો.

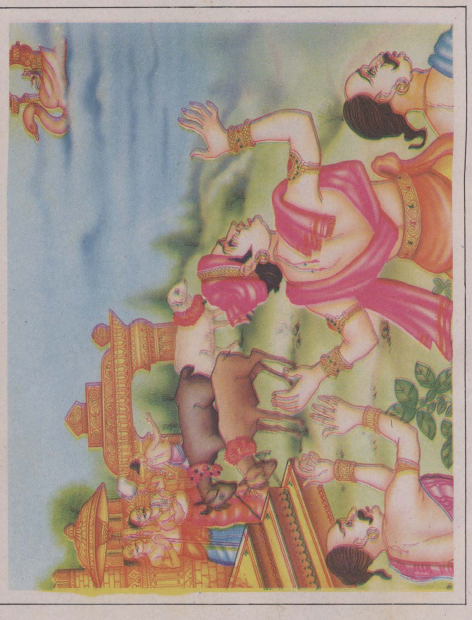
તે કાળે. તે સમયે અતિભવ્ય એવી અપાપા નગરી ઇન્દ્રભૃતિ આદિ વિપ્રોથી અલંકત યજ્ઞયાગના પ્રસંગોથી શોભાયમાન તે નગરીમાં મહાસેનવનનું મનોરમ્ય ઉદ્યાન લાખો ઇન્દ્રાદિ દેવોવડે પૂજાતા પ્રભ એ નગરના ઉદ્યાનમાં પધાર્યા ઇન્દ્રાદિ દેવોએ શીધ્રતાથી સમવસરણ રચ્યં. નગરીનો માનવમેળો પણ ઊમટયો હતો. નગરજનોના મુખે ભગવાનના જ્ઞાન અને પ્રભાવની ચર્ચા થતી હતી. જનસમાજ અત્યંત ઉત્સાહિત હતો. પછી શં બન્યં ?

હું ક શુ<sup>દ્ધ</sup> દર્શન, જ્ઞાનમય નિત્ય અને અરૂપી છું આ સિવાય બધા પરમાણઓ મારા નથી આ આક્રિંચન્ય ધર્મ છે

ભગવાન :

શુભા શુભ કર્મોને કારણે પ્રમાદબહુલ જીવ આ ભવરૂપી સંસારચક્રમાં ભમે છે માટે હે ગૌતમ ! એક સમયનો પણ પ્રમાદ ન કર.

हेपिमानोनुं भगवान महावीरना समयसर्श तरह कतां क्षेष्टिने धन्द्रभूतिनुं आश्चर्



# ઇન્દ્રભૂતિનું ભગવાન મહાવીર પ્રત્યે પ્રયાણ

શોભાયમાન એવી એ અપાપા નગરીમાં જે સમયે પ્રભુ પધાર્યા હતા તે જ સમયે એ નગરીમાં સોમિલ નામના ધનાઢ્ય બ્રાહ્મણે ધર્મના પ્રચાર અને પ્રસાર અર્થે અતિભવ્ય મહાયજ્ઞનું આયોજન કર્યું હતું. તે કાળના બ્રાહ્મણો અને વિપ્રોનું માનવું હતું કે મહાવીર અને બુધ્ધ દ્વારા થતાં અહિંસાના પ્રચારને અટકાવવા, તેમની પ્રસિધ્ધિના વિરોધમાં આવા મહાયજ્ઞો જરૂરી છે.

આ મહાયજ્ઞમાં વિદ્ગજનો અને હજારો બ્રાહ્મણો હાજર હતા. તેમાં ક્રિયાકાંડમાં ઉત્કૃષ્ટ મનાતા ઇન્દ્રભૂતિ આદિ અગિયાર દ્રિજો સોમિલના ખાસ આમંત્રણથી ઉપસ્થિત થયા હતા. તે દરેકને પોતાના સેંકડો શિષ્યો હતા.

# અગિયાર વિદ્વાન પંડિતો

| 9 | ઇન્દ્રભૂતિ, ગૌતમ | 9  | મૌર્યયુગ  |
|---|------------------|----|-----------|
|   | અગ્નિભૂતિ, ગૌતમ  | 6  | અકંપિત    |
| 3 | વાયુભૂતિ, ગૌતમ   | ٤  | અચલભ્રાતા |
| 8 | વ્યક્ત           | ૧૦ | મેતાર્ય   |
| ч | સુધર્મા          | 99 | પ્રભાસ    |
|   |                  |    |           |

૬ મંડિત

સૌથી મોટા ઇન્દ્રભૂતિ ગૌતમ હતા. આ દરેક શાસ્ત્રજ્ઞ અને મંત્રવિદ્દ હતા. આ ઉપરાંત યજ્ઞમાં તાપસો આશ્રમવાસીઓ અને જનસમુદાયનો મહેરામણ ઉમટ્યો હતો. વળી યજ્ઞક્રિયા માટે હજારો પશુઓના કોલાહલથી નગર ગાજી ઊઠયું હતું.

ત્યારે બીજી બાજુ મહાસેન ઉદ્યાનમાં દેવોથી રચિત સમવસરણમાં ભગવાન પધાર્યા હતા. ત્યાં પણ માનવો અને દેવોનો મેળો જામ્યો હતો. હજારો દેવો પોતાના વિમાન દ્વારા પ્રભુની દેશના સાંભળવા માટે જઈ રહ્યા

હતા. સત્ધર્મના ચાહક ઇન્દ્ર સ્વયં આ સમવસરણ પ્રત્યે જઈ રહ્યા હતા.

તે કાળે બ્રાહ્મણોની મંત્ર સાધના ઉત્કૃષ્ટ મનાતી અને તેમાં દેવોને આહ્**વાહન થતા તેઓ આવા યજ્ઞોમાં આવતા તેવી પ્ર**ણાલિ હતી. પરંતુ આજે કંઈ અવનવું બન્યું. દેવો યજ્ઞના સ્થાને ન આવતા સમવસરણ પ્રત્યે જતા હતા.

આકાશમાર્ગે દેવોના વિમાનોને આગળ વધતા જોઈ મુખ્ય દ્વિજ અને શાસ્ત્રજ્ઞ ઇન્દ્રભૂતિ ગૌતમ આશ્ચર્યથી જોઈ રહ્યા. અરે ! આ દેવો આ મહાયજ્ઞના સ્થાને આવવાને બદલે ક્યાં જઈ રહ્યા છે ?

તે સમયે કોઈ નાગરિકે જણાવ્યું કે :-

હે વિપ્રો અને મહાજનો ! આ દેવો અને માનવો સૌ મહાસેન ઉદ્યાનમાં સર્વજ્ઞ ભગવાન મહાવીર પધાર્યા છે, તેમની ધર્મસભામાં જઈ રહ્યા છે. તે ભગવાન મહાવીર તીર્થંકર છે. તેઓ ત્રણેકાળનું અને સમસ્ત લોકનું જ્ઞાન ધરાવે છે. તેમની વાણીમાંથી અમૃત ઝરે છે. તેઓ દરેક જીવોની શંકાઓનું સમાધાન કરે છે. શ્રોતાના હૈયાને હરી લે છે. તેમની સેવા અને ધર્મશ્રવણ માટે આ દેવો પણ ઉત્સુક છે; તેથી સૌ ત્યાં જઈ રહ્યા છે. પંડિત ઇન્દ્રભૂતિ આ સંવાદ સાંભળી ક્ષોભ પામ્યા. અને સર્વજ્ઞં શબ્દ તો તેમના કાનમાં શલ્યની જેમ ખૂંચ્યો.

# "સર્વજ્ઞ" ? "આ પ્રદેશમાં બીજો સર્વજ્ઞ" ?

આ પ્રદેશમાં ક્યારે પણ અન્ય શાસ્ત્રજ્ઞ કે સર્વજ્ઞનું નામ શ્રવણ કર્યું નથી. ખરેખર આ નગરીમાં કોઈ ધૂર્ત ઘૂસી ગયો લાગે છે. તેણે ભોળાજનોને છેતર્યા છે. અથવા મૂર્ખ માનવો સુવર્ણનો ત્યાગ કરીને તૃણને ગ્રહણ કરે છે, તેમ આ માનવો સર્વજ્ઞનો ત્યાગ કરી કોઈ ધૂર્તને આશરે ગયા લાગે છે.

અરે ! માનવો તો મૂર્ખ હોય પણ આ દેવો પણ મૂર્ખ છે ? આવા

મહાયજ્ઞનો ત્યાગ કરી તેઓ પણ ભ્રમિત થયા છે. વળી જેવા આ માનવો અને દેવો મૂર્ખા છે. તેવો તેમનો સર્વજ્ઞ પણ મૂર્ખ લાગે છે.

ક્ષત્રિયો જેમ પરાજય પસંદ કરતા નથી, તેમ હું સર્વજ્ઞ છતાં, અન્ય પ્રખર પંડિતો છતાં, આવા સર્વજ્ઞની ઉપસ્થિતિ નિભાવી શકાય જ નહિ. આમ ઇન્દ્રભૂતિના મનમાં મંથન ધોળાવા લાગ્યું. અને કોઈ વાતનું સ્મરણ થતાં તે સોમિલને કહેવા લાગ્યા, કે મારા સાંભળવામાં આવ્યું હતું કે સિધ્ધાર્થ રાજાનો રાજકુમાર ક્ષત્રિયધર્મનો ત્યાગ કરી, નિર્વસ્ત્ર થઈ જંગલમાં એકાકી ઘૂમે છે. અને ભિક્ષા માંગી ઉદરપૂર્તિ કરે છે. સંસ્કૃતભાષા તો જાણતો નથી, તેથી ગ્રામિણભાષા બોલે છે.

સોમિલ : હા, પ્રભુ મેં પણ સાભળ્યું છે કે તે જયારે ગૃહસ્થાશ્રમમાં હતો ત્યારે વર્ણાશ્રમ અને યજ્ઞવિરોધી વિચારો ધશવતો હતો. યુવાવયમાં તેણે સંસારનો ત્યાગ કર્યો હતો. પોતાના ત્યાગાદિના બળે અનેક રાજાઓ અને શાસકો તેના પ્રભાવમાં આવ્યા છે. વળી તપશ્વર્યાદિ દ્વારા ઘણી સિધ્ધિઓ અને રિધ્ધિઓ તેણે પ્રાપ્ત કરી છે. અને તેથી દેવતાઓને પણ તેણે વશ કર્યા છે.

ઇન્દ્રભૂતિ સોમિલના મુખેથી આ વાતનું શ્રવણ કરી મનોમન અત્યંત વ્યાકુળ થઈ ઊઠયા અને બોલી ઊઠયા :

'સોમિલ તમે શી વાત કરો છો ? આવું દુ:સાહસ ? વેદના વર્ણાશ્રમનો વિરોધ અને પવિત્ર યજ્ઞાદિનો નિષેધ ? અને તેમાં પણ રાજ-રાજર્ષિઓનું પ્રદાન ? આજ સુધી મારા જાણવામાં આ વાત આવી જ ન હતી. નહિ તો વેદાદિ વિરોધી આવો પ્રચાર પ્રસિધ્ધિ જ કેમ પામી શકે ? ઠીક છે કે, કદાચ તપાદિ દ્વારા રિધ્ધિ - સિધ્ધિઓના ચમત્કારથી તેણે ભોળાજનોને આકર્ષિત કર્યા હશે. પણ હવે તેને ખ્યાલ આવશે કે ઇન્દ્રભૂતિ પાસે તેની ઇન્દ્રજાળ કે માયાજાળ ટકી શકવાની નથી.'

સોમિલ : 'શ્રમણ વર્ધમાનની બાબતમાં સાભળ્યું છે કે, તેને કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું છે, તેમની દેશના-ઉપદેશ સાંભળવા સૌ દેવતાઓ

દોડી રહ્યા છે. આપણે જે કાર્ય સિધ્ધ કરવા આ મહાયજ્ઞનું આયોજન કર્યું છે, તેના વિરોધમાં આજે તે બરાબર સામે જ આવી રહ્યો છે, માટે ઊગતા દુશ્મનને તો તરત જ દૂર કરવો સારો. વળી તે પોતાને સર્વજ્ઞ કહેવડાવે છે તે વાત સાચી છે.

સૂતેલો સાપ છંછેડાય તેમ 'સર્વજ્ઞ' શબ્દ શ્રવણથી ઇન્દ્રભૂતિ અત્યંત ક્ષોભપામી ગયા. યજ્ઞકિયામાંથી એકાએક ઊભા થઈ ગયા, અને અગ્નિભૂતિને કહેવા લાગ્યા કે દુશ્મનનો તો ઊગતો જ નાશ કરવો સારો છે, માટે હું શીધ્રતાથી ત્યાં પહોંચું અને તેના સર્વજ્ઞપણાના દંભને પ્રગટ કરું!

ંઅરે અગ્નિભૂત ! તું વિચાર તો કર કે, આકાશમાં બે સૂર્ય હોઈ શકે ? એક ગુફામાં બે સિંહ હોઈ શકે ? એક મ્યાનમાં બે તલવાર હોઈ શકે ?'

# 'ન ભૂતો ન ભવિષ્યતિ'

'તો પછી એક નગરીમાં બે સર્વજ્ઞ હોઈ શકે ? એ ખરેખર કોઈ ઇન્દ્રજાલિક લાગે છે ! પણ ઇન્દ્રભૂતિ પાસે તે ટકી શકશે નહિ.'

તે સમયે કેટલાક મનુષ્યોને તેણે એ દિશામાંથી આવતા જોયા. અને કુતૂહલથી તેણે પૂછ્યું કે, હે મનુષ્યો ! તમે પેલા સર્વજ્ઞને જોયો ? તે કેવો છે ?

મનુષ્યો : - અરે ! તેનાં રૂપ, ગુણ અને સામર્થ્ય વિષે કહેવાની અમારી શી ગુંજાયશ છે ? ત્રણે જગતના લોકો એકઠા મળે તોપણ તેમના ગુણોનું વર્ણન કરી ન શકે ! ઇન્દ્રાદિક દેવો વડે પૂજાતા, મધુર અને દિવ્યવાણીના પ્રણેતાનું શું વર્ણન કરીએ ?

> 'સૂર્યથી પ્રકાશમાન ચંદ્રથી અધિક શીતળ સાગરથી વિશેષ અત્યંત ગંભીર પર્વતથી અડોલ-અચળ'

આવા અનેકગુણોથી શોભાયમાન તે સર્વજ્ઞ છે.

4

ઇન્દ્રભૂતિ : ભલે તે ગમે તેવો શોભાયમાન કે શક્તિયુક્ત હોય પણ મારા જેવા શાસ્ત્રજ્ઞ વિદ્વાનને તે પ્રભાવહીન કરી શકશે નહિ.

મનુષ્યોનાં મુખેથી સર્વજ્ઞની આવી વિશેષતા સાંભળી ઇન્દ્રભૂતિના આવેશરૂપી અગ્નિમાં જાણે ઘી હોમાયું હોય તેમ તે પ્રદીપ્ત થયો. યજ્ઞક્રિયા પડતી મૂકી સહસા તે મહાસેન વન તરફ જવા તત્પર થયો.

ઇન્દ્રભૂતિ વિચારવા લાગ્યો કે, ખરેખર આ નગરમાં કોઈ ધૂર્ત ઘૂસી ગયો છે, એને રંગમાં ભંગ પાડયો છે. હાથી કમળને મૂળમાંથી ઊખેડી નાંખે તેમ આ ધૂર્તે યજ્ઞધર્મને ઊખેડવાનો વ્યર્થ પ્રયત્ન કર્યો છે. તેની પાસે જઈને ઊભો રહીશ ત્યારે તે ક્ષણમાત્ર પણ ટકી શકશે નહિ!

જેમ ક્ષત્રિય પોતાના પરાજયને સહન કરતો નથી તેમ પ્રખર પંડિત આવા પાખંડીઓને સહન કરતા નથી. કેટલાયે પંડિતો મારા વડે પરાજય પામ્યા છે, પણ વળી મગમાં કોરડું રહી જાય તેમ આ એક રહી ગયો છે. આમ વિચારી તેણે અગ્નિભૂતિને કહ્યું કે, હું તેને જીતીને ક્ષણમાત્રમાં પાછો આવું છું.

અગ્નિભૂતિ :ંહે વડીલ ભ્રાતા ! સામાન્ય એવા વાદીને જીતવા આપને શા માટે જવું પડે ! આ કામ તો આપનો એક શિષ્ય પણ કરી શકે તેમ છે, અથવા આપની આજ્ઞા હોય તો તે કામ હું જ પતાવી લઉં.

'ઇન્દ્રભૂતિ: તારી વાત સાચી છે, પણ તું જાણે છે કે વાદીનું નામ સાંભળતાં મારાથી રહેવાતું નથી. વળી હમણાં થોડાં સમયથી આવા અવસરનો પણ દુકાળ હતો. તેમાં વળી આ સંયોગ મળ્યો છે. તેથી મને જવાદે. આવા એકાદ વાદીના બાકી રહેવાથી મારી વિજયપતાકાનો યશ અપૂર્ણ મનાશે. મજબૂત કિલ્લાની એક ઈટ ખસતાં કિલ્લો રક્ષણ રહિત કહેવાય છે, તેમ આ એક વાદીને છોડી દઉં તો મારો વિજય વ્યર્થ થશે. અગત્યસ્ય મુનિ સમુદ્રનું પાણી પી ગયા ત્યારે કોઈ ખાબોચિયું રહી જાય તેમ આ બીજો સર્વજ્ઞ ? અશક્ય, અસંભવ જણાય છે. આમ ઇન્દ્રભૂતિની આકળતા હવે વૃધ્ધિ પામતી હતી.

તે કાળે તે સમયે વૈદિક પરંપરાઓમાં સવિશેષની એવી પ્રણાલી હતી કે જ્ઞાનનો પ્રભાવ કે પોતાના ધર્મમતનો પ્રભાવ રાજ્યોમાં વાદવિવાદ દ્વારા પ્રગટ થતો. એ પરંપરામાં જૈનાચાર્યો ને પણ પ્રવર્તવું પડતું, તે લગભગ હેમચંદ્રાચાર્ય સુધીના કાળ પરત્વે આપણને જાણવા મળે છે.

પરંતુ સર્વજ્ઞ પરમાત્માએ તો કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ પહેલાં પણ કોઈના મત પરત્વે વાદવિવાદ આદર્યો ન હતો. દીક્ષાકાળમાં પોતાની નિસ્પૃહ્, અવિરત, ત્યાગનિષ્ઠુ અને તીતીક્ષા પ્રધાન જીવન સાધના દ્વારા મોનપણે જ પ્રવર્તન કર્યું હતું. તેને પરિણામે પૂર્ણ પવિત્ર જ્ઞાન પ્રગટ થયું હતું. જયાં કોઈ વાદવિવાદને સ્થાન ન હતું., ત્યાં હતો. માત્ર સંવાદ. એકમાત્ર શુધ્ધ ભાવનાનો નિસ્પૃહ અને નિકારણ યોગ હતો.

## "સવી જીવ કરું શાસન રસી."

જેવું નિરામય સુખ મને પ્રાપ્ત થયું છે તેવું સર્વ જીવો પામો. જીવ માત્રનો એ સુખપ્રાપ્તિનો સ્વાયત્ત સ્વભાવ છે.

પરમાત્માનું જ્ઞાન વાદિવવાદથી પર હતું. સર્વ જીવોને ઉપકારી હતું. હારજીતના ત્યાં ભેદ ન હતા. ઉંચ-નીચના ભાવ ન હતા. એ જ્ઞાનમાં મહાકરુણાનો સ્ત્રોત હતો. જેથી જગતના જીવોને સુખનો માર્ગ પ્રાપ્ત થતો હતો. ઇન્દ્રભૂતિ ગૌતમને માટે ગુપ્ત અને ગૂઢ ભાવિમાં પણ આમ જ બનવાનું હતું. કોઈ અગમ્ય કારણ જ ઇન્દ્રભૂતિને આવું આકર્ષણ ઉપજાવતું હતું. તેણે વિચાર્યું કે ભલે મહાવીર શરીર કષ્ટ કરીને મહાવીર કહેવડાવતો હોય, પણ શાસ્ત્રવાદમાં તે ટકી શકશે નહિ તેના તપનું બળ ચાલશે નહિ., શાસ્ત્રવાદના વિજયના વમળમાં ફસાયેલા ઇન્દ્રભૂતિ યજ્ઞમાંથી ઊભો થઈ ગયો.

જો કે ઇન્દ્રભૂતિ પણ અદ્ભિતીય શાસ્ત્રજ્ઞ હતો. વેદાદિનું જ્ઞાન તો તેના રોમે રોમમાં વ્યાપેલું હતું. સર્વ શાસ્ત્ર વિદ્યાઓમાં તે એવો પારંગત હતો કે તર્ક, ન્યાય, જયોતિષ જેવી વિદ્યાઓમાં વાદ કરવો તે તેને બાળસુલભ હતું. શ્રમણ ભગવાન મહાવીરની સર્વજ્ઞતા વિષે તે જેમ જેમ શ્રવણ કરતો રહ્યો તેમ તેમ તેમને જોવાની, જાણવાની, સંવાદ કરવાની તેની જિજ્ઞાસા

ઉત્કટ બનતી ગઈ.

કેમ જાણે કોઈ ગૂઢ રહસ્ય તેને આકર્ષી રહ્યું. ઇન્દ્રભૂતિનું ભાવિ જ તેને ત્યાં ખેંચી ગયું હતું. ગૌત્તમના મનમાં અનેક વિકલ્પોનું ઘમસાણ માલતું હતું. ઇન્દ્રભૂતિ મહાવીર કરતાં વયમાં આઠ વર્ષ મોટા હતા. વળી શાસ્ત્રજ્ઞાનમાં પોતે તેમનાથી શ્રેષ્ઠ છે, તેમ તે માનતા હતા. વળી પોતે તો શિશુવયથી જ ત્યાગ તિતિક્ષાને માર્ગે હતા. બાળબ્રહ્મચારી હતા. આમ સર્વ રીતે ગુરુ થવાને પોતે યોગ્ય હતા.

મહાવીર તો નવયુવાન, ક્ષાત્રધર્મનો ત્યાગ કરી ત્યાગમાર્ગમાં આવ્યો હતો. ખાસ શાસ્ત્રવિદ્યા તો તે જાણતો ન હતો. કોઈ ખાસ ક્રિયાકર્મ પણ સમજતો ન હતો. એટલે તેને જીતવો કંઈ કઠિન કાર્ય નથી.

વળી અસંખ્ય દેવો અને માનવોને ભગવાનની દેશના સાંભળવા જતાં જોઈને તેમની વાતો સાંભળીને તે વિચારવા લાગ્યો કે, આ શો ચમત્કાર છે ? આવી મોટી સંખ્યામાં દેવો અને માનવોને તેણે મંત્રમુગ્ધ કર્યા છે ? ખરેખર મોટો માયાવી હશે ?

વળી તેણે સાંભળ્યું કે, તે તો સૌનાં મનમાં રહેલા સંશયોનું સમાધાન કરે છે, અને તેને પણ એકાએક સ્મૃતિ થઈ કે મારા મનમાં પણ એક શંકા પડી છે. શું તેનું તે સમાધાન કરશે ? અત્યાર સુધી તેણે આ શંકાનું સમાધાન કોઈને પૂછયું ન હતું. વળી તેની સાથેના બીજા પંડિતો પણ કંઇને કંઇ શંકામાં અટવાયા હતા. લોકપ્રતિષ્ઠાને કારણે મનમાં મુંઝાતા હતા.

ઇન્દ્રભૂતિએ આજ સુધી કેટલાય પંડિતોને વાદમાં જીત્યા હતા, પણ ક્યારે તેના મનમાં આવી વ્યાકુળતા પેદા થઈ ન હતી. સંપૂર્ણ વિશ્વાસથી તે વાદવિવાદમાં જતાં, અને વિજયપતાકા લહેરાવીને આવતા પરંતુ આ વખતે તેનું ચિત્ત વિકલ્પોના કોલાહલથી આકુળ-વ્યાકુળ થઈ ઊઠ્યું હતું.

આખરે અગ્નિભૂતિને સમજાવીને તે બાર તિલકવાળો, સુવર્ણની જનોઈ યુક્ત, ઉત્તમ વસ્ત્રોમાં સજજ પાંચસો શિષ્યોના પરિવાર સહિત

ઇન્દ્રભૂતિ ગૌતમ, ભગવાન મહાવીરના સમવસરણ પ્રત્યે જવા નીકળ્યો. આમ તો યજ્ઞભૂમિથી મહાસેન ઉદ્યાન નજીકમાં જ હતું. પરંતુ ઇન્દ્રભૂતિને લાગતું કે જાણે માર્ગ લાંબો છે. તેમના શિષ્યો તેમના ગુણગાન ગાતાં અને અવાજોથી આકાશને ભરી દેતા હતા કે :-

> હે સરસ્વતી-પુત્ર! તમે જય પામો ! તમે વાદીભંજન અને વિજ્ઞાન વેત્તા છો. તમારો જય હો, જય હો!

ઇન્દ્રભૂતિ પણ જેમ જેમ સમસરણની નજીક પહોંચતાં ગયા તેમ તેમ અંદરનો હુંકાર પણ ઊછળવા લાગ્યો. ક્ષણભર તો તેમને પ્રતિવાદીની અનુકંપા થઈ કે અરે ! નાહકનો તે આજે પરાજય પામશે ! અરે તેણે સૂતેલા સર્પને છંછેડીને પોતાનું જ અહિત કર્યું છે. કેસરીની કેસવાળી ખેંચવાનું સાહસ સસલી કરે તેવી તેણે મૂર્ખાઈ કરી છે, પવન સામે અગ્નિ સળગાવવાનું દુ:સાહસ તેણે કર્યું છે.

અરે વાદી ! તને આ શું સૂઝ્યું ? તને કોઈએ ચેતવ્યો નહિ કે, આ પ્રદેશમાં સર્વજ્ઞ, શાસ્ત્રમાં નિપૂણ, વિદ્યાઓમાં પારંગત, વ્યાકરણ-વિશારદ, તર્કશાસ્ત્રનો પારગામી ઇન્દ્રભૂતિ પંડિત છે ? આવા વિચારોને વાગોળતો કંઇક વ્યાકુળ વળી વાદની કલ્પનામાં આનંદમગ્ન તે વાયુવેગે સમવસરણની નજીક પહોંચ્યો. સમવસરણની બહાર દેવદેવીઓના નાટારંભની ભવ્યતા જોઈ આગળ વધ્યો, ત્યાં તો તેને ચારે બાજુ પ્રસરેલું શાંતિનું વાતાવરણ છૂપું છૂપું આશ્ચર્ય ઉપજાવી ગયું. હવે તો તેના શ્રવણે પ્રભુની અમૃતવાણીના પડધા પણ પડવા લાગ્યા. કેવા કરુણાભીના એ સ્વરો ! આવું પરમ આહલાદક વતાવરણ એને ક્રિયાની ધામધૂમવાળા યજ્ઞોમાં ક્યાંથી મળ્યું હોય!

અરે ! આ શું ? હું તો માનતો હતો કે, તેને શાસ્ત્રનું જ્ઞાન નથી, પણ એની વાણી તો અસ્ખલિતપણે વહે છે. શ્રોતા-વક્તાની એકતા પણ કેવી નિરાળી છે ! સમવસરણની દેવાતાઈ રચના પણ કેવી અદભૂત છે ! છતાં ક્યાંય કોલાહલ નથી. ક્યાં યજ્ઞભૂમિનો શોરબકોર અને ક્યાં આ

સભાની સુસંવાદિતા ! વળી વચમાં સર્વજ્ઞપણાનો વિચાર આવતા અને પોતે વાદમાં વાદીને પરાજિત કરવા નીકળ્યો છે તેવો ખ્યાલ રાખી આગળ વધવા લાગ્યો. દૂરથી તેણે સિંહાસન પર બિરાજમાન ભગવાનને જોયા !

અરે ! આ બ્રહ્મા છે ? ના, આનું રૂપ તો અલૌકિક છે.

વિષ્ણુ છે ? ના, આ તો અસંગ છે !

તો શું આ સૂર્ય છે ? ના સૂર્યની કાંતિ સામે જોઈ શકાતું નથી, અને આ તો સૌમ્ય છે !

તો શું આ ચંદ્ર છે ? ના, ચંદ્ર તો કલંક સહિત છે અને તેમનો દેહ તો સપ્રમાણ, કંચનવર્ણો અને કલંકરહિત છે.

તો શું આ મેરુ છે ? ના, મેરુ તો કઠણ છે આ તો અત્યંત કોમળ છે.

ઇન્દ્રભૂતિ કંઇક ક્ષોભ અને આશ્ચર્યસહ વિચારવા લાગ્યા કે, ખરેખર લોકો કહેતા હતા તેવા રૂપવાન છે. તેમની વાણીનો વૈભવ પણ કેવો અનુપમેય છે. તેમની ઉપસ્થિતિ કેવી નિર્મળ અને નિર્દોષ છે જયાં પશુઓ પણ નિર્ભય અને નિર્શ્વિત થઇ બેઠાં છે!

યજ્ઞમાં હાજર રાખવામાં આવતાં પશુઓને દયાર્ટ્ર કોલાહલ ક્યાં અને આ નિર્ભયતા ક્યાં ?

ઇંદ્રો તથા દેવો પણ કેવા આનંદિત જણાય છે! તેમનું સિંહાસન કોઇ તપસ્વી માંગી લેશે તેવી લેશ પણ ચિંતા વગરના તેઓ જણાય છે. ખરેખર કોઈ મહાન જાદુગર લાગે છે. વળી અંદરથી સાવધાન થઇને વિચારવા લાગ્યો કે, હે ઇન્દ્રભૂતિ! તું સર્વજ્ઞ છું વાદીને જીતવા નીકળ્યો છું. શત્રુના ગુણગાન ગાવાનો આ સમય નથી. આવા ઈન્દ્રિજાલિકથી ભરમાઇ જાય તે ઇન્દ્રભૂતિ નહિ. અને વળી વાદમાં કેમ જીતવું તેના તરંગમાં અટવાઇ ગયો.

સમવસરણની પર્યદાનો સર્વોત્કૃષ્ટ વૈભવ, અને ભગવાનની નિર્મળ દૃષ્ટિ તથા આત્મવૈભવ નિહાળીને તે ક્ષણભર ક્ષોભ પામી ગયો. અને મનમાં વિચારવા લાગ્યો કે મેં ખરેખર એક દુ:સાહસ ઊભું કર્યું છે.

અત્યારસુધી મેળવેલી વિજયમાળાનું હવે કેવી રીતે રક્ષણ થશે ? આ દેશ પ્રદેશના સર્વવાદીને જીત્યા પછી આ એકાદ વાદી જીત્યો ન હોત તો શું લૂંટાઈ જવાનું હતું ? ખરેખર મને કસમયની આ કુબુધ્ધિ કયાં સૂજી આવી. યજ્ઞનાં કાર્યો છોડી ક્યાં અહીં આવી ચઢયો ?

આમ ભારે મથામણમાં અને આકૂળતાથી ઘેરાયેલો, વળી કંઇક સ્વસ્થ થઈ તે વિચારવા લાગ્યો, કે હવે આ પાર કે પેલે પાર થયા વગર છૂટકો નથી.

બીજી બાજુ કરૂણસાગર ભગવાન મહાવીરને તો કોઈ શત્રુ-મિત્રનો કે વાદી-પ્રતિવાદીનો ભેદ જ ન હતો. તેમણે પોતાના અંતરંગ શત્રુઓનો સંપૂર્ણ પરાજય કર્યો હતો. સમસ્ત સૃષ્ટિ પ્રત્યે જેનો અપાર વાત્સલ્યભાવ હતો, તે પરમાત્માને કોઈની સાથે વિજય પ્રાપ્ત કરવાનો કોઈ વિકલ્પ હોઇ જ ન શકે.

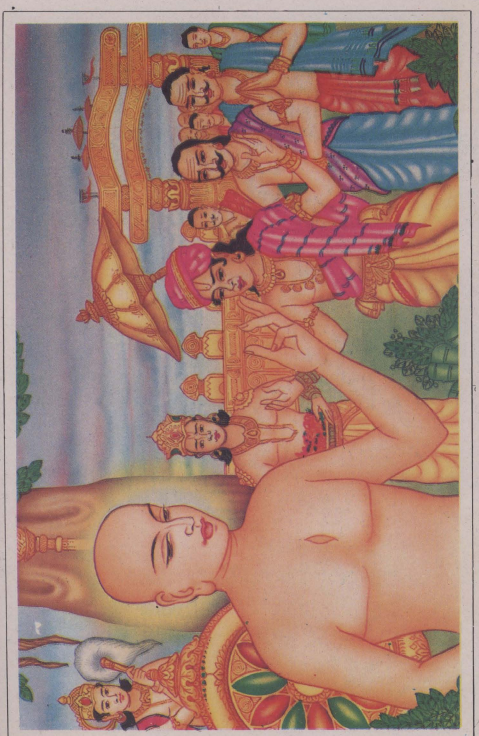
આવા સર્વજ્ઞ પરમાત્માના જ્ઞાનમાં ઇન્દ્રભૂતિની વ્યર્થ મનોવ્યથા પ્રતિબિંબિત હતી. ઇન્દ્રભૂતિ મહાન વિદ્વજન હતો. એક માત્ર દૃષ્ટિ પરિવર્તનની જ આવશ્યકતા હતી. તેનો જાણે સમય પાકી ગયો હોય તેમ તે સ્વયં સામે ચાલીને આવી ગયો. પર્ષદામાં પહોંચતાં જ તેના મનમાં ભારે ઊથલ-પાથલ મચી હતી, ત્યાં તો તેના શ્રવણે ટંકાર થયો.

ંહે ગૌતમ ગોત્રીય ઇન્દ્રભૂતિ ! પધારો.

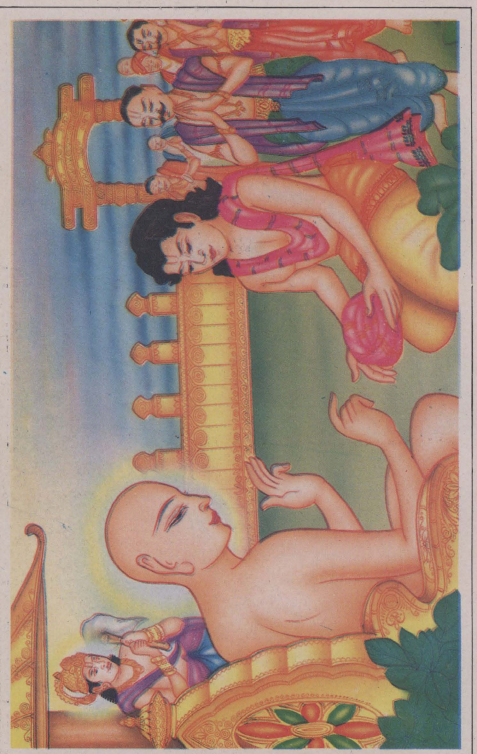
નિદ્રાધીન માનવ સફાળો જાગે તેમ ઇન્દ્રભૂતિ પોતાના નામ સંબોધનથી સાશ્ચર્ય પામ્યો. અરે ! આ તો મારું નામ જાણે છેને પણ વળી અહંકારે જતાં જતાં એક પ્રહાર કર્યો. મારું નામ આ પ્રદેશમાં આબાલવૃધ્ધ સૌ જાણે છે. તો પછી ગામેગામ ફરતો આ ભિક્ષુક મારું નામ જાણે તેમાં શી નવાઈ ? જો તે મારી શંકાનું નિવારણ કરે તો તેને સર્વજ્ઞ માની શકાય. ત્યાં તો પરમાત્માએ પુન: મધુરવાણીથી કહ્યું,

'હે ઇન્દ્રભૂતિ ગૌતમ! પધારો.'

તમારા મનમાં એક શંકા છે કે, જગતમાં દૃશ્યમાન અને અદૃશ્યમાન



धन्द्रमूति लगवान महावीर पासे वाहविवाह माटे पहोंख्या.



सगयान महावीश्नी निर्मणवाणीथी शंडानुं समाधान थता तेमना शरणनो स्वीडार.

પદાર્થો છે તેમ આત્મા છે કે નહિ ?

ંહે ઇન્દ્રભૂતિ ! ચૈતન્યસ્વરૂપ આત્માને વિજ્ઞાન, સંજ્ઞા, યુક્તિ અને લક્ષણોથી જાણી શકાય છે.

પ્રભુના નિર્દોષ વાત્સલ્યયુક્ત શબ્દનું શ્રવણ, અમી ઝરતાં નયનોનું કરુણામૃત, મુખકમળ પરની સરળતા અને સૌમ્યતા, જ્ઞાનપૂર્ણ અદૃશ્ય મહાસત્તાથી ઇન્દ્રભૂતિ પોતાની વાત અને અસ્તિત્વ વિસરી ગયા. પણ પેલી વાણીના ગુંજારવથી વિચારવા લાગ્યા કે મારો સંશય તે જાણે છે એટલે જ્ઞાની લાગે છે. તેમના મનના વિરોધનો વંટોળ એકાએક શમી ગયો.

ઇન્દ્રભૂતિ પ્રખર પંડિત હતા, વિજયી હતા. છતાં પોતે એક શંકામાં ગળકાં ખાતા હતા. જેનું સમાધાન પોતાને પ્રાપ્ત ન હતું, છતાં તેનું નિરૂપણ આ જ સુધી કરતા આવ્યા હતા.

આખરે ભગવાનના વચનથી તેઓનું મન સંતુષ્ટ થયું કંઇ નિ:શંકતા અનુભવવા લાગ્યા અને સહસા તેમના મુખમાંથી ઉદ્દગાર નીકળી પડયા

ંહા પ્રભુ ! આપની વાત સત્ય છે.

ભગવાને કહ્યું 'તને એવી શંકા 'વેદ'ના પરસ્પર વિરૂધ્ધ લાગતાં વાક્યોથી ઉદ્દભવી છે.'

મિત્રો સંબંધીઓ અને વિપુલ ધનનો ત્યાગ કર્યા પછી હવે બીજીવાર એ વસ્તુઓ મેળવવા શોધ કરી વ્યર્થ સમય ગુમાવીશ નહિ.

હે ગૌતમ ! એક ક્ષણનો પણ પ્રમાદ ન કર

# ગણધર વાદ-પ્રારંભ

- ભગવાને કહ્યું, હે ઇન્દ્રભૂતિ ગૌતમ ! "વિજ્ઞાનઘન એવૈતેભ્યો ભૂતેભ્ય: સમુત્થાય. તાન્યેવા નુ વિનશ્યતિ, ન પ્રેત્ય સંજ્ઞાડસ્તિ."

"આ વેદવાક્યથી તું એમ જાણે છે કે આત્મા નામનો પદાર્થ નથી, પણ પૃથ્વી, પાણી, અગ્નિ, વાયુ અને આકાશ જેવાં પાંચ ભૂતોમાંથી આ વિજ્ઞાનનો સમુદાય ઉત્પન્ન થાય છે અને નાશ પામે છે. તેથી પરલોક પણ નથી. આ પાંચ ભૂતો શરીરરૂપે પરિણમે છે ત્યારે આ ઘડો, આ ઘર, કે આ મનુષ્ય જ્ઞેય છે, તેમ વિવિધ પ્રકારે એ સર્વ જ્ઞાનનો કે જ્ઞેયનો સમુદાય ઉત્પન્ન થાય છે. પણ તે સર્વ પદાર્થનું જ્ઞાન ધરાવનાર આત્મા નામનો પદાર્થ છે, તેમ તું માનતો નથી કેમ કે, તું માને છે કે તે પાંચ ભૂતોમાંથી વિજ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે. તેથી જ્ઞાનનો આધાર પાંચ ભૂતો છે. આવી રીતે પરિણમેલાં પાંચ ભૂતોમાંથી વિજ્ઞાનનો સમુદાય ઉત્પન્ન થાય છે અને જળના પરપોટાની જેમ લય પામે છે. આત્મા નામનો કોઈ સ્વતંત્ર પદાર્થ નથી, એટલે પરલોક પણ નથી, અને પરલોકથી અહિં કોઇ આવતું નથી, તેમ તું માને છે. આત્મા જ ના હોય તો આ લોક-પરલોક કોના થાય ?'

"હે ઇન્દ્રભૂતિ ! વળી તને યુક્તિથી પણ તે વાત સંગત લાગે છે કે, આત્મા સ્પર્શાદિ અનુભવથી પ્રત્યક્ષ જણાતો નથી. જો આત્મા હોય તો ઘટ-પટ આદિની જેમ જણાતો હોવો જોઇએ. પરમાણુ અપ્રત્યક્ષ હોવા છતાં સમૂહમાં ઘટપટાદિના કાર્યરૂપે જણાય છે. પરંતુ આત્મા તેવી રીતે પરિણમેલો પ્રત્યક્ષ જણાતો નથી. વળી કોઇ અનુમાનથી પણ આત્મા જણાતો નથી. જેમ કે કોઇએ રસોડામાં અગ્નિનો ધૂમાડો જોયો હોય તો વ્યક્તિ જયારે અન્યત્ર ધૂમાડો જુએ ત્યારે અગ્નિનું અનુમાન કરી શકે છે પણ આત્મા એમ અનુમાનથી પણ પ્રત્યક્ષ જણાતો નથી."

"વળી શાસ્ત્રોમાં પણ નિશ્ચિતાર્થ નથી. કોઇ કહે છે કે આત્મા છે અને કોઈ કહે છે કે નથી. વળી જગતમાં આત્માને સરખાવી શકાય તેવો પદાર્થ નથી તો પછી હવે આત્મા કોના જેવો માનવો ? વળી, ઘી, દૂધ જેવા પૌષ્ટિક પદાર્થ ખાવાથી બુધ્ધિ સતેજ થતી અનુભવીએ છીએ તેથી પણ એમ લાગે છે કે પંચભૂતોમાંથી જ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે. જ્ઞાન એ ભૂતોનો ધર્મ છે, પણ આત્માનો ધર્મ જણાતો નથી."

"આમ કોઈ પ્રકારે આત્માની ઉપસ્થિતિ સિધ્ધ થઇ શક્તી નથી. બીજી બાજુ આત્મા છે, તેમ જણાવનારા વેદ-વાક્યો છે તે તું જાણે છે તેથી હે ગૌતમ ઇન્દ્રભૂતિ ! તું આત્મા છે કે નથી તેવા મહા સંશયમાં પડ્યો છું. તું એ વેદ-વાક્યોનો અર્થ બરાબર સમજયો નથી. તેનો અર્થ આ પ્રમાણે છે."

"વિજ્ઞાનઘન - દર્શનજ્ઞાનનો ઉપયોગ તે વિજ્ઞાન વિશિષ્ટજ્ઞાન. તે જ્ઞાનના સમૂદાયરૂપ આત્મા છે. આત્મા ચેતનામય છે. તેની શક્તિ જ્ઞાન-દર્શનમય છે. તેના વડે તે પોતાને અને પરને જાણે છે. આત્મા અન્ય પદાર્થની જેમ ઇન્દ્રિયગોચર નથી. જ્ઞાન વડે આત્મા જણાય છે.

"એતેભ્યો ભૂતેભ્ય: પૃથ્વી, પાણી, અગ્નિ, વાયુ, આકાશ આ ભૂતો, સમુત્થાય - આ ભૂતોના વિકારોથી ઘટપટ ઇત્યાદિ ઉત્પન્ન થાય છે. તે જ્ઞેયો - જણાવા યોગ્ય પદાર્થો છે તે ભૂતોના મિશ્રણથી ઉત્પન્ન થાય છે. તાન્યેવાડનું વિનશ્યતિ - તે ઘટપટ આદિ, પદાર્થોનો જ્ઞેયપણે અભાવ થતાં આત્મા પણ તેના વિયોગરૂપે નાશ પાર્મ છે. તે પદાર્થોનું જણાવાપણું લય પામે છે. અને વળી બીજા પદાર્થને જાણે છે. તેવા ઉપયોગરૂપે ઉત્પન્ન થાય છે."

"ન પ્રેત્યસંજ્ઞાસ્તિ - ઉપયોગરૂપ પૂર્વનો આત્મા રહેતો ન હોવાથી પૂર્વની સંજ્ઞા રહેતી નથી."

"આત્માના દરેક પ્રદેશે જ્ઞાન-દર્શનના ઉપયોગરૂપ અનંતી પર્યાયો -અવસ્થા રહેલી છે. તે વિજ્ઞાનના સમુદાયથી ક્થંચિત્ અભિન્ન છે. દરેક

સમયે અવસ્થા બદલાય છે, પણ તેથી મૂળ દ્રવ્ય આત્મા નાશ પામતો નથી. જગતના પદાર્થો માત્ર જ્ઞેયરૂપ છે. જ્ઞાનગુણ દર્પણની જેમ સ્વચ્છ હોવાથી તેમાં તે જ્ઞેયો - જણાવા લાયક પદાર્થો પ્રતિબિંબિત થાય છે. તેથી જ્ઞાન જ્ઞેયાકાર થતું જણાય છે. અને જ્ઞેયના બદલવાથી જ્ઞાન બદલાય છે પણ જ્ઞાતા નાશ પામતો નથી."

"હે ઇન્દ્રભૂતિ! ભૂતોના નાશ સાથે આત્મા નાશ પામતો નથી. જો નાશ પામે તો કર્મબંધ કે મોક્ષ પણ ઘટતા નથી. આત્મા કોઇ સંયોગો વડે ઉત્પન્ન થતો નથી, કે કોઈના વિયોગથી નાશ પામે. જડ એવા ભૂતોથી આત્માની ઉત્પત્તિ થવી સંભવતી નથી, કારણ કે જડ પદાર્થોનાં લક્ષણો અને ચેતનાનું લક્ષણ ભિન્ન છે. જગતના સર્વ પદાર્થોથી આત્મા-ચેતના ગુણ લક્ષણે ભિન્ન જણાઈ આવે છે, વળી પાંચ ભૂતોથી આત્મા ભિન્ન ન હોય તો દૃશ્ય જગતનું જ્ઞાન કોને થાય ?"

ઘટ પટ આદિ એ પુદ્દગલોનો - ભૂતોનો સમૂહ છે, તેને આત્મા જ્ઞાન ઉપયોગ વડે જાણે છે. ઘટપટાદિ આત્માથી ભિન્ન છે તેમ દેહ પણ આત્માથી ભિન્ન છે. પરંતુ એકજ ક્ષેત્રમાં વ્યાપીને રહ્યા હોવાથી અભિન્ન જણાય છે. પણ તે બંન્ને પોતાનાં લક્ષણોથી ભિન્ન છે. ઘટપટાદિ સ્પર્શ, રસ, ગંધ અને વર્ણવાળા અને જડ છે. આત્મા ચૈતન્ય લક્ષણે યુક્ત છે. ઘટપટાદિને જે જાણે છે, તેનો તું સ્વીકાર કર કે તે જાણનાર તે આત્મા છે.

"આત્માનો ગુણ જ અવિનાશી છે. બહારની અવસ્થાઓ બદલાય છે. જેમ કે જ્ઞેયો - પદાર્થોને જોઈને જ્ઞાન પરિણમતું જણાય છે. એક દેહનો વિયોગ થતાં આત્માનો વિયોગ જણાય છે. પણ તેનો નાશ થતો નથી. કર્મયોગે તે બીજું શરીર ધારણ કરે છે. જગતમાં મૂળ વસ્તુનો અર્થાત્ પદાર્થનો નાશ સંભવતો નથી. પુદ્દગલ - શરીર બળી જતાં, રાખ થઇને પરમાણુ કે રજકણરૂપે પરિણમી વળી તે માટીમાં ભળે છે, અને પરમાણુના સમૂહરૂપે થઇ ને અન્ય શરીરોમાં પોતાનું સ્થાન લે છે. પણ પરમાણુપણે ક્યારેય મૂળ વસ્તુનો નાશ થતો નથી."

"કેટલીક યુક્તિ-પ્રયુક્તિથી પણ એ શંકાનું નિવારણ થઇ શકવા સંભવ છે. અજ્ઞાન કે અલ્પજ્ઞતાને કારણે આત્મા દેખાતો ન હોય પણ તે જ્ઞાનીના અનુભવમાં અને સર્વજ્ઞના જ્ઞાનમાં જણાયો છે તેથી તેનું અસ્તિત્ત્વ સ્વીકાર્ય છે. જેમ કોઇ એક રણ વિસ્તારમાં રહેતા માનવે નાળિયેર જોયું નથી પણ અન્ય વિસ્તારના માનવે તે જોયું છે, તેથી કોઇએ નાળિયેરનું અસ્તિત્વ ન જોયું હોય તો પણ સ્વીકાર્ય બને છે."

"કોઈ કહેશે અમને જેનો અનુભવ ન થાય તે અમે માનતા નથી, અને કોઇનું કહેલું પણ અમને સ્વીકાર્ય નથી. એક માણસ પેંડો ખાઇને બીજી વ્યક્તિને કહે કે, તું મને પેટમાં ગયેલો પેંડો દેખાડ તો માનું કે તેં પેંડો ખાધો છે. તે કેવી રીતે બને ? અરે ! શરીરમાં પેટ કે માથું દુ:ખે છે તે દર્દી અનુભવે છે ખરો પણ તે કેવી રીતે બતાવી શકે ? તેવી રીતે તમને પુત્રાદિના સ્મરણથી ખુશી થાય તો તે કેવી રીતે બતાવી શકશો ? શબ્દોથી કહી શકાય, કારણ અમર્યાદ વસ્તુને મર્યાદિત વસ્તુથી કેવી રીતે બતાવી શકાય ? તેમ અમૂર્ત આત્મા ઇન્દ્રિયોથી જણાતો નથી."

"કોઈ કહે છે કે અમે આત્મા જેવું કંઇ માનતા નથી. 'આત્માં શબ્દ જ આત્મા નામના પદાર્થને જણાવે છે. જે વસ્તુનો ભ્રમ થાય તે વસ્તુનું અસ્તિત્ત્વ હોય છે, નહિ તો તે શબ્દાકારમાં આવતું નથી.

"જેમ છીપમાં ચાંદી હોવાનો ભ્રમ થાય છે તે દર્શાવે છે કે ચાંદી જેવી કંઈ વસ્તુ છે ખરી."

શરીરમાં રહેલી દરેક ઇન્દ્રિય પોતાના વિષયને જાણે છે. કેવી રીતે ? દરેક ઇન્દ્રિયને ભિન્ન ભિન્ન વિષય હોય છે. પણ એ દરેકનું ભાન આત્માના ઉપયોગ દ્વારા જણાય છે. જો ઈન્દ્રિયોને ભાન હોય તો શબમાં ઈન્દ્રિયો કાર્યકારી રહી શકે. ચેતનના સંચાર વગરના શબમાં ઇન્દ્રિયો કંઈ કરી શકતી નથી. શરીરમાંથી એવું શું નીકળી જાય છે કે તેની બધીજ ક્યિ બંધ થઈ જાય છે ? કોઈ કહેશે વાયુ, કોઈ કહેશે વિજળી, કોઈ કહે છે શક્તિ. એર ! કથંચિત એને જ અમે આત્મા કહીએ છીએ. જે તત્ત્વ ગયું તે આત્મા છે. જેના દ્વારા તું શંકા કરે છે તે તું સ્વયં છું."

ગૌતમ શાસ્ત્રજ્ઞ હતા તેથી તેમને વસ્તુનું સ્વરૂપ સમજતા વાર ન લાગી. સર્વજ્ઞ ભગવાન મહાવીરનાં યુક્તિ, અનુમાન અને આગમ પ્રમાણયુક્ત વચનોથી ઈન્દ્રભૂતિ અતિશય સંતોષ પામ્યા અને તેમના સર્વ સંશયો નષ્ટ થતાં તેમને નિર્ણય થયો કે આત્મા છે. અને તરત જ તે પોતાના પાંચસો શિષ્યો સાથે પ્રભુને સમર્પિત થઇ ગયા અર્થાત્ દીક્ષા ગ્રહ્મ કરી.

# ર. અગ્નિભૂતિનું આશ્ચર્ય

અપાપાપુરીના તાપસોનાં યજ્ઞમાં શું બન્યું તે જોઇએ એ યજ્ઞમાં પવનવેગે સમાચાર પહોંચી ગયા કે ઇન્દ્રભૂતિ તો ભગવાનના શિષ્ય થયા છે. એ સાંભળી બીજો ભાઈ અગ્નિભૂતિ વિચારવા લાગ્યો કે કદાચ પર્વત કંપાયમાન થાય, બરફ ઓગળી જાય, અગ્નિ શીતળતા પ્રાપ્ત કરે, પવન સ્થિર થઇ જાય, પૃથ્વી પાતાળમાં પેસી જાય તો પણ મારો ભાઇ હારે ? તે સંભવ નથી. તે વિશ્વાસ કરી ન શક્યો કે ઇન્દ્રભૂતિ દીક્ષિત થાય. છતાં સંભવ છે કે કોઈ ધૂર્તિવદ્યાબળે તેઓ ઠગાઈ ગયા હોય. માટે હું હમણાં જ જઈને પરાજિત થયેલા મારા વડીલ બંધુને મુક્ત કરું."

આમ વિચારી અનેક પ્રકારના તરંગો કરતો પાંચસો શિષ્પોથી પરિવરેલો અગ્નિભૂતિ પ્રભુ સન્મુખ પહોંચ્યો. ત્યાં તેના શ્રવણે શબ્દો પડયા કે "ગૌતમ ગોત્રીય અગ્નિભૂતિ તને નિરંતર શંકા રહે છે કે કર્મ જેવું કંઈ હશે કે નહિ ? પરસ્પર વિરુધ્ધ લાગતા વેદપદોથી તું મુંઝાયો છે."

કર્મનું રહસ્ય અને સમાધાન.

"પુરુષ એવેદં સર્વ યદ્દ ભૂતં યસ્ય ભાવ્યમ્"

"આ વાક્યથી તું એમ સમજયો છું કે આ વર્તમાનમાં જણાતું ચેતન તે ત્રણે કાળ માટે પુરુષ જ છે. પણ કર્મ જેવું કંઇ છે નહિ. દેવ, માનવ, તિર્યંચ, પૃથ્વી, પર્વત, તે સર્વે આત્મા જ છે. તું માને છે કે અમૂર્ત એવા આત્માને મૂર્ત રૂપી કર્મો કેવી રીતે લાભ હાનિ કરે ? અમૂર્ત એવા આકાશમાં જેમ ચંદનનું વિલેપન શક્ય નથી તેમ અરૂપી એવા આત્માને

રૂપી કર્મો કેવી રીતે લાગે ? માટે કર્મ નથી એમ માને છે. બીજી બાજુ તું વેદપદો દ્વારા જાણે છે કે યજ્ઞો જેવાં કૃત્યોથી સ્વર્ગમાં જવાય ઇત્યાદિ. આમ વિરુધ્ધ વેદપદોથી તું મુંઝાય છે. પણ તું વેદપદોનો અર્થ બરાબર સમજયો નથી.

વળી જ્ઞાન અમૂર્ત છે, તે વાત સાચી કે બ્રાહ્મી, ઘી, દૂધ જેવા પદાર્થો વડે બુધ્ધિની વૃધ્ધિ થતી જણાય છે, અને મદિરા કે ઝેર જેવા પદાર્થો વડે જ્ઞાન બુધ્ધિ હીન થતા જોઇએ છીએ. માટે અમૂર્ત પણ મૂર્ત દ્વારા લાભહાનિ પામે છે. અરૂપી એવા આકાશમાં કેટલાય રૂપી પદાર્થો જગા લઇને રહ્યા છે. તેમ અરૂપી આત્માના પ્રદેશ ઉપર કર્મોની રજો રહે છે.

વળી ચેતનની પ્રેરણા ન હોય તેવી જડ વસ્તુ કર્મને ગ્રહણ કરી શક્તી નથી. આત્મવૃત્તિ જયારે વિભાવ મલિન અવસ્થામાં હોય છે, ત્યારે તે કર્મને ગ્રહણ કરે છે અને તે પોતાના શુધ્ધ સ્વરૂપમાં રહે છે ત્યારે કર્મથી મુક્ત રહે છે.

વળી તું આ જગતમાં જે ચારે બાજુ વિચિત્રતા જુએ છે તેનું કારણ શું છે ? મનુષ્ય ઇચ્છતો નથી છતાં તેને દુ:ખ, રોગ, શોક વગેરેની પ્રાપ્તિ થાય છે. વળી જન્મીને તરત જ બાળકે કોઇ દુષ્કૃત્ય કર્યું ન હોવા છતાં એ બાળક જન્મથી રોગિષ્ટ હોય છે. વળી કોઇ જીવ ધનવાન હોય છે અને કોઇ જીવો દરિદ્ર હોય છે. એક સુખી, એક દુ:ખી, એકને ખાવા માટે પકવાન મળે છે, બીજાને સૂકા રોટલાના ફાંફાં હોય છે. એક રોગી, બીજો નીરોગી હોય છે. એકને સૂવા સુંવાળાં ગાદી-તકીયા હોય છે, બીજાને તૂટેલી ખાટ પણ મળતી નથી.

જો કોઇ એમ કહે કે આ સર્વ તો ઇશ્વરની લીલા છે, અર્થાત્ સર્વનો નિયંતા ઇશ્વર છે; તો ઇશ્વર એટલે શુધ્ધ સ્વભાવ. તે કરુણા સાગર હોય છે. એકને સુખ આપવાનો અને એકને દુઃખ આપવાનો વિકલ્પ તે કરે નહિ. અને ભગવાન કર્મ પ્રમાણે ફળ આપે છે એમ કહો, તો પણ કર્મ છે તેમ માનવું પડે.

આમ જડ એવાં કર્મોમાં જીવનાં શુભાશુભ પરિણામ પ્રમાણે પરિણમવાની એક સ્વયં શક્તિ છે. અજ્ઞાન દશામાં કરેલાં શુભાશુભ કર્મોનું પરિણામ સમય પરત્વે મળ્યા કરે છે. એક માણસને ખબર નથી કે આ બાટલી દવાની છે કે કોઇ ઝેરી પદાર્થની છે. તે દવા સમજીને પી લે તો પણ ઝેર તેનું ફળ આપી દે છે, અને અમૃત પીએ તો તેનું ફળ પ્રાપ્ત થાય છે. તેમ શુભાશુભ કર્મનાં ફળનું એક સાતત્ય સંસારમાં જીવમાત્રને રહ્યા કરે છે. અને તેથી હિંસાદિ દુષ્ટ કર્મો દ્વારા અશુભ કર્મનો બંધ થાય છે, અને તે તે કર્મો તે પ્રમાણે ફળ આપે છે.

આ પ્રમાણે પ્રભુના વચન શ્રવણથી અગ્નિભૂતિનો સંશય નષ્ટ થતાં તે તરત જ પ્રભુ પાસે પોતાના પાંચસો શિષ્યો સહિત દીક્ષિત થયા. તે ભગવાનના બીજા ગણધર થયા.

ગૌતમ શ્રી ઇન્દ્રભૂતિ અને અગ્નિભૂતિ ભગવાનથી દીક્ષિત થયા તે સમાચાર બાકીના નવ પંડિતોને મળ્યા. તેમણે વિચાર્યું કે સમર્થ એવા બંને ભાઈઓ જો સર્વજ્ઞ ભગવાન મહાવીરના શિષ્ય થાય તો અમારું માનેલું સર્વજ્ઞપણું પોકળ હોવું જોઇએ. માટે આપણે પણ તેમનું શિષ્યતત્ત્વ સ્વીકારીએ તો આપણા સંશય દૂર થઇ આપણો ઉધ્ધાર થવા સંભવ છે. આમ વિચારી બાકીના નવ પંડિત ક્રમમાં પ્રભુના જ્ઞાન પ્રત્યે આકર્ષાયા અને સમાધાન પામ્યા.

ભગવાન પણ જાણતા હતા કે આ સર્વે ભલે સર્વજ્ઞ નથી પણ શાસ્ત્રજ્ઞ છે. સમજવાના અર્થી છે. શંકાનું સમાધાન થાય તો ધર્મપ્રભાવના કરે તેવા છે.

# ૩. વાયુભૂતિનું શંકાસમાધાન

"હે વાયુભૂતિ ! તને શંકા છે કે આ શરીર એ જ આત્મા છે કે શરીરથી ભિન્ન આત્મા છે ? તું વેદંનાં વાક્યોના પરસ્પરના સમન્વયને સમજયો નથી. આત્માના જ્ઞાનઉપયોગમાં વિજ્ઞાનમાં જે પદાર્થો જણાય છે

તે પદાર્થો અને આત્મા ભિન્ન છે. જો એકરૂપ હોય તો ક્યારે પણ અલગ થાય નહિ.

विज्ञानधन ऐवैतेभ्यो भूतेभ्यः समुत्थाय तान्येवऽनुंविनश्यित, न प्रेत्य संज्ञाऽस्ति ।

"હે વાયુભૂતિ! તારો સંશય વેદનાં પરસ્પર વિરુધ્ધ ભાસતાં વાક્યોથી ઉત્પન્ન થયો છે. તે વેદવાક્યોનો તું એવો અર્થ કરે છે કે શરીરથી ભિન્ન કોઇ આત્મા નથી. પાંચ ભૂતો ઉત્પન્ન થાય છે, અને તેમાં લય પામે છે, મદિરામાંથી એક મદ શક્તિ ઉત્પન્ન થાય છે તેમ પાંચ ભૂતોમાથી ચૈતન્ય શક્તિ ઉત્પન્ન થાય છે. લોકો જેને શરીર કહે છે તે આત્મા છે તેમ તું માને છે. બીજી બાજુ આત્મા શરીરથી ભિન્ન છે, તે વેદપદોથી તું મુંઝાય છે."

"આત્માના દરેક પ્રદેશે જ્ઞાન દર્શન ઉપયોગની અનંત અવસ્થાઓ છે. તેનાથી આત્મા અભિન્ન છે. પરંતુ દેહથી તે ચૈતન્ય લક્ષણે જ ભિન્ન છે. તે ઘટપટાદિને જાણે છે એજ દર્શાવે છે કે જાણનારો ભિન્ન છે. ઊંઘમાં સ્વપ્ન જોનારો છે તે દેહથી ભિન્ન છે, તેથી સ્વપ્ન ને જોઈ શકે છે. જ્ઞેયથી જ્ઞાનરૂપ આત્મા ભિન્ન છે. જ્ઞેયના નિમિત્તે આત્માનું જ્ઞાન જ્ઞાનરૂપે પરિણમે છે પણ જ્ઞેય અને જ્ઞાતા તદ્દન ભિન્ન છે. આત્મા વસ્તુને જાણે છે પણ તડ્ડપ થતો નથી. જેમ સૂર્યથી પૃથ્વી પ્રકાશિત થાય છે પણ સૂર્ય પૃથ્વીરૂપે થતો નથી. તેમ આત્માના ચૈતન્ય દ્વારા શરીરની ક્રિયા થતી દેખાય છે પણ તે બન્ને ભિન્ન છે."

"વળી શરીર અને આત્મા એક હોય તો બન્નેના ગુણધર્મો એક જ હોય. શરીર તો હાડ માંસ ત્વચાયુક્ત છે, સ્પર્શ રસ ગંધ-વર્ણયુક્ત છે, અને આત્મા તો જ્ઞાન દર્શન આનંદરૂપ છે. વળી ચૈતન્યના વિયોગે શરીર અહીં પડી રહે છે. જો તે એક જ હોય તો સાથે જવું જોઇએ. માટે પંચભૂત સ્વતંત્ર દ્રવ્ય છે, અને આત્મા સ્વતંત્ર દ્રવ્ય છે. કર્મ સંયોગે એક ક્ષેત્રાવગાહે રહ્યાં છે. તેને જ્ઞાનીઓ ભિન્ન જાણે છે."

"જો કે અનંતકાળથી દેહમાં આત્મવૃત્તિનો અધ્યાસ હોવાથી આત્મા અને દેહ એકજ જણાય છે. આત્મા દૃષ્ટા છે. તે દૃશ્યને જાણે છે. પણ તે વસ્તુમય થતો નથી. તે સ્વ અને પર બંન્નેને જાણે છે. આત્મા સિવાય કોઇ પદાર્થમાં જાણવાની શક્તિ નથી. ભિન્ન લક્ષણો દ્વારા બન્ને ભિન્ન છે, તે વાત સ્પષ્ટપણે જણાય છે. અરે ! તું જેની શંકા કરે છે તે તું પોતે જ છે. અને છતાં તેને જાણતો નથી ? આમ સર્વ પ્રમાણોથી આત્મા અને દેહ ભિન્ન છે તેમ તું માન."

પ્રભુનાં વચન દ્વારા વાયુભૂતિ સંતુષ્ટ થયા અને પ્રભુ પાસે પાંચસો શિષ્ય સહિત દીક્ષિત થઇ ત્રીજા ગણધરપદને પામ્યા.

# ૪. વ્યક્ત પંડિત

તે પ્રભુ પ્રત્યે પૂજનીય ભાવથી આકર્ષાયા. તેમને શંકા હતી કે પાંચ ભૂત છે કે નહિં ?

ૈંહે વ્યક્ત ! વેદ વાક્યોનો અર્થ તું પૂરો સમજયો નથી.

येन स्वपनोपमं वै सकलम्

પૃથ્વી, જળ વગેરે સ્વપ્ન સમાન છે. સ્વપ્નમાં સુવર્ણ, સ્ત્રી, ઘર, વન દેખાવા છતાં તે વસ્તુત: છે નહિ, તેમ જગતમાં સર્વ પદાર્થો સ્વપ્ન સમાન છે. इत्येष बहाविधिरज्जसा विज्ञेयः— અર્થાત્ જગત સ્વપ્ન જેવું છે, એ બ્રહ્મવિધિ શીધ્ર જાણી લેવો."

"વળી વેદમાં બીજા વાક્યો આવે છે કે, પૃથ્વી દેવતા છે, જળ દેવતા છે, વિગેરે. આમ પરસ્પર વિરોધી વાક્યોથી તું મુંઝાયો છે."

"જગતમાં જે જે પદાર્થો છે તેનું તે તે સ્વરૂપે અસ્તિત્વ છે. જગતમાં જડ ચેતન બે પદાર્થો મુખ્ય છે. તે કેવળ સ્વપ્નવત્ નથી. પરંતુ જડ, જડરૂપે પોતાનું અસ્તિત્ત્વ ધરાવે છે અને ચેતન ચેતનભાવે રહે છે. દ્રવ્યનો સ્વભાવ એવો છે કે પોતાનું મૂળ સ્વરૂપ ટકે છે અને પર્યાયનો ઉત્પાદ -

વ્યય થાય છે. ચેતન ચેતનરૂપે પરિણમે છે. જડ જડ રૂપે પરિણમે છે. અન્યોઅન્ય કોઇ કોઇને પલટાવે નહિ."

"હે વત્સ વ્યક્ત ! તને શંકા છે કે પંચભૂત છે કે નહિ ? અથવા આ સર્વ પદાર્થો સ્વપ્નવત્ છે. અને બીજી બાજુ જળ સ્થળ વગેરેની સત્તા છે, તેવાં પદો વાંચી તને સંશય થાય છે."

"જગતના પદાર્થો સ્વપ્નવત્ છે તેમ જણાવવાનો હેતુ આત્મસંબંધી શ્રધ્ધા અને ચિંતન કરાવવા માટે છે. સ્ત્રી, પુરુષ, સુવર્ણ આદિ પદાર્થો અનિત્ય, અસાર અને કર્મને આપનારા છે, માટે તે ત્યાગવા યોગ્ય છે. તે વૈરાગ્યની વૃધ્ધિ માટે બોધ આપનારાં વાક્યો છે. તેનો અર્થ વિશ્વમાં ભૂતોનું અસ્તિત્વ નથી એમ ન માનવું. તે અસ્થિર અને અસાર હોવાથી સ્વપ્નવત્ માન્યા છે. જગતમાં જે જે પદાર્થો જણાય છે તેનો કેવળ નાશ નથી, પરંતુ પદાર્થોનું પરિણમન થયા કરે છે. મૂળ તત્ત્વ તો નિત્ય ટકે છે. જેમ સુવર્ણની બંગડી બને, વળી બંગડીનો નાશ થઈ વીંટી બને, છતાં સુવર્ણનો નાશ થતો નથી. અંતે પરમાણુરૂપે પોતાનું અસ્તિત્વ પદાર્થમાત્રનું રહે છે."

પ્રભુનાં વચનથી વ્યક્ત પંડિતનું સમાધાન થતાં તેઓએ પોતાના પાંચસો શિષ્યો સહિત પ્રભુનું શિષ્યત્વ ગ્રહણ કર્યું, અને ચોથા ગણધર પદને પામ્યા.

# ૫. સુધર્મા પંડિત

શંકા : જીવ જેવો આ ભવમાં હોય તેવો જ પરભવમાં થાય કે બીજા સ્વરૂપે થાય ?

पुरुषो वै पुरुषत्त्वमश्रनुते पशव : पशुत्त्वम् ।

પુરૂષ મરીને પુરૂષ થાય અને પશુ મરીને પશુ થાય. "હે સુધર્મા! તું એમ માને છે કે માનવ માનવપણે જન્મે અને ગાય વગેરે પશુઓ પશુ તરીકે જન્મે. વળી બીજે પ્રકારે એમ કહે છે કે વિષ્ટા સહિત માનવને

અગ્નિસંસ્કાર આપે તો તે શિયાળ થાય. આ વિરોધી વાક્યો છે. વળી તું માને છે કે જેવું બીજ અનાજનું હોય તે પ્રમાણે અનાજ થાય છે. ઘઉં વાવે તો ઘઉં ઊગે પણ બાજરી ન ઊગે. તેમ માનવ મરીને માનવ અને પશુ મરીને પશુ થાય."

હવે તું વિચાર કર કે મનુષ્ય કૂર પરિણામવાળો હોય, ઘોર કર્મ કરતો હોય તો તેનાં કર્મ પ્રમાણે તેને પશુ આદિનો જન્મ મળે. જો તેમ ન થાય તો તેનાં કરેલાં કર્મનું ફળ નિષ્ફળ જાય. જો તે સરળ ચિત્તવાળો હોય, સુકૃત્ય કરનારો હોય તો મનુષ્યગતિ કે દેવગતિ પામે.

હવે જો પશુ આદિ જીવોનાં પરિણામો સરળ હોય તો તેમની તેટલી શુધ્ધિ થવાથી કે દુ:ખ સહન કરવાથી તેઓ સદ્દગતિ પામી શકે. જો તેમ ન બને અને પશુ પશુ જ રહે તો તેના આત્માનો વિકાસ કેવી રીતે થાય ?"

વળી ઘઉંના બીજમાંથી ઘઉં થાય તે વાત સાચી તે ઘઉં અર્થાત્ વનસ્પતિરૂપે એ પુદ્દગલ છે તેમાં જે ચેતના છે - આત્મા છે તે કંઈ ઘઉં રૂપે નથી પણ ભિન્ન છે. ઘઉં એ શરીર છે અને જયાં સુધી તેમાં જીવનો સંચાર છે તે ચેતના, બન્ને ભિન્ન છે. તેથી ઘઉંના બીજમાંથી ઘઉં ઉત્પન્ન થાય તેમાં આત્મા કર્મ પ્રમાણે સંચરે છે.

આ પ્રમાણે પ્રભુનાં વચનનું શ્રવણ કરીને સુધર્મા પંડિત સંતુષ્ટ થયા. પાંચસો શિષ્યો સાથે તેમણે દીક્ષા ગ્રહણ કરી. પ્રભુના ચરણનું શરણ લઈ . પાંચમાં ગણધર થયા.

#### . ૬. મંડિત પંડિત

તેમને શંકા હતી કે આત્માને કર્મબંધ અને કર્મથી મોક્ષ છે કે નહિ ?

હે મંડિત ! તું જાણે છે કે આત્મા તો સત્ત્વ, રજસ, અને તમોગુણ રહિત છે, સર્વ વ્યાપક છે, તેથી શુભાશુભ કર્મથી રહિત છે. તે સંસારમાં પરિભ્રમણ જ કરતો નથી તો પછી એનો મોક્ષ પણ કેમ હોય ? આત્મા સદા અસંગ છે. તેને બંધ કેવી રીતે હોય ?

તું વિચાર કર કે જો કર્મનો કર્તા આત્મા ન હોય તો કર્મ ગ્રહણ કોણ કરે ? જડ પદાર્થોમાં તો ચેતના હોતી નથી, તેથી તે કર્મને ગ્રહણ કરતા નથી. અજ્ઞાન દશામાં જીવ વિભાવ દશામાં હોવાથી કર્મનો કર્તા છે અને તેથી તેને કર્મબંધ થાય છે. આત્મા જો કેવળ અસંગ હોય તો તને તે પવિત્ર દશાનું દર્શન કેમ ન થાય ? આત્મા સ્વભાવે અસંગ છે, પણ વર્તમાનમાં કર્મથી ગ્રસાએલો છે. સર્વ કર્મનો નાશ થતાં તે મુક્ત બને છે.

"स ऐष विगुणो विभुर्न वध्यते संसरित वा मुच्यते मोचयित वा न वा ऐष बाह्याभ्यंतरं वा वेद."

"આવા વેદપદથી તેં માની લીધું છે કે આત્માને કર્મનો બંધ નથી, તો પછી તેણે મોક્ષનો પુરૂષાર્થ શા માટે કરવો ?"

"આ વેદપદનો અર્થ તેં બંધ, મુક્તિ, નથી તેવો કર્યો છે. પણ એનો અર્થ એ પ્રમાણે નથી. વળી શુભાશુભ કર્મો વડે સુખ:દુખ ભોગવવાં પડે છે તેવાં વાક્યો વાંચી તું સંશયમાં પડ્યો છે."

स ऐष - ते आत्मा

विगुणो - त्रिगुण रिखत

वि**भ** – સર્વ વ્યાપક છે

न बध्यते – શુભાશુભ કર્મબંધરહિત

न संसरित वा - સંસારમાં પરિભ્રમણ ઉંરતો નથી

न मुच्यते - આત્મા કર્મથી મુકાતો નથી. બંધ હોય તો મુક્તિ

સંભવે ને ?

न मोचयित वा - આત્મા કર્મનો કર્તા ન હોવાથી તે કોઇને કર્મથી મુકાવતો પણ નથી.

ન वा ऐष बाह्याभ्यंतर वा वेद — આ આત્મા પોતાનાથી ભિન્ન એવા મહાન અહંકાર વગેરે બાહ્ય સ્વરૂપને કે અભ્યંતર પોતાના સ્વરૂપને જાણતો નથી. કારણ કે જ્ઞાન એ પ્રકૃતિનો ધર્મ છે, આત્માનો નથી. આથી

આત્માને બંધમોક્ષ ન હોય તેમ તું માને છે. અને બીજા વાક્યો મોક્ષની પ્રરૂપણા કરે છે. તેથી તું શંકામાં પડ્યો છે.

अशरीरं ता तसन्त प्रियाप्रिये न स्पृशतः-

અર્થાત શરીરરહિત મુક્ત થએલા લોકના અગ્રભાગમાં વસતા આત્મા સુખ-દુ:ખથી પર છે. આ વાક્યો તું જાણે છે.

આ વેદવાક્યથી સ્પષ્ટ થાય છે કે આત્માને કર્મબંધ છે, મુક્તિ પણ છે. તે વેદવાક્યોનો સાચો અર્થ આ પ્રમાણે છે.

स एष विगुणो विभुः

વિગુણ એટલે સંસારીપણાના ભાવરહિત, વિભુ એટલે કેવળજ્ઞાન સ્વરૂપે સર્વવ્યાપક એવો તે આત્મા મુક્તાત્મા છે.

न बध्यते -

શુભાશુભ કર્મબંધનરહિત છે. કર્મ બાંધતો નથી કારણ કે મુક્તાત્માને કર્મબંધનના કારણભૂત મિથ્યાદર્શનનો અભાવ છે.

न संसरित वा -

મુક્તાત્મા કર્મબંધરહિત હોવાથી તેને સંસારનું પરિભ્રમણ હોતું નથી.

ન મુच્યતે – પોતે સ્વયં કર્મથી મુક્ત છે તેથી તેને કર્મથી મુકાવાપણું નથી.

न मोचयति वा -

કર્મનો અંશ ન રહેવાથી તેને પુન:અવતાર લેવાનો નથી, તેથી તે અન્યને કર્મથી મુકાવતો નથી

न एष बाह्याभ्यंतरं वा वेद -

આવો મુક્તાત્મા બાહ્ય પદાર્થોના નિમિત્તથી સુખ પામતો નથી કે

અંતરંગના રાગાદિ ભાવથી સંસારનાં સુખને ભોગવવાનું જાણતો નથી, તે સાંસારિક સુખથી મુક્ત છે.

આ વેદવાક્યો મુક્તાત્માનું સ્વરૂપ સમજાવે છે. તે સંસારી જીવોને લાગુ પાડવા નહિ. સંસારી જીવને શુભાશુભ કર્મનો બંધ છે અને તે શુભાશુભ કર્મનો નાશ થતાં મોક્ષ થઇ શકે છે.

મંડિત પંડિત પોતાની સર્વ શંકાનું સમાધાન થતાં પરમ સંતુષ્ટ થઇ, પોતાના ત્રણસો પચાસ શિષ્યોસહિત પ્રભુ પાસે દીક્ષિત થયા. તે છઠ્ઠા ગણધરપદને પામ્યા.

૭ ગણધર મૌર્ધપુત્ર

શંકા - દેવો છે કે નહિ

"को जानाति गीर्वाणान् इन्द्रयमवरुणकु**बे**रादिन"

ઇન્દ્ર, યમ, વરૂણ, કુબેર જેવા માયાજાળી દેવોને કોણ જાણે છે ? માટે દેવોના અસ્તિત્ત્વ જેવું કંઇ છે નહિ તેમ તું માને છે.

#### સમાધાન :

"હે મૌર્યપુત્ર! તું વિચારે છે કે ઇંદ્રાદિ દેવો માયારૂપ છે. વસ્તુસ્વરૂપે કંઇ નથી. વળી તું એમ જાણે છે કે નારકીઓ તો પરતંત્ર અને અત્યંત દુ:ખી છે, તેથી અહીં આવી શક્તા નથી. પણ દેવો તો પ્રભાવશાળી અને સ્વતંત્ર છે તેથી અહીં આવવાને શક્તિમાન છે, છતાં દૃષ્ટિગોચર થતાં નથી, તેથી તેઓનું અસ્તિત્ત્વ જ નથી. વળી બીજી બાજુ તું શાસ્ત્રની યુક્તિથી જાણે છે કે અમુક કૃત્ય કરવાથી દેવલોકમાં જવાય છે. જો દેવ ન હોય તો દેવલોક ક્યાંથી હોય ?"

"વળી તું પોતે જ સમવસરણમાં તારી નજરે દેવોને જુએ છે. સૂર્ય-ચંદ્રાદિનાં વિમાનોને સહુ લોકો જુએ છે. તેથી દેવલોક અને દેવોનું અસ્તિત્વ છે. પરંતુ તને વેદવાક્યથી જે શંકા છે તે દેવોનું આયુષ્ય પૂરું

થતાં તેમને દેવલોકનાં સુખોનો ત્યાગ કરી અન્યત્ર જન્મવું પડે છે, તેમ તે દેવપણું પણ અનિત્ય હોવાથી માયારૂપ જણાવ્યું છે. અને કેવળ મોક્ષજ નિત્ય છે તેમ જણાવી તેને માટે પુરુષાર્થ કરવાનું કહ્યું છે."

દૈવો પોતાનાં દિવ્ય સુખોનો ત્યાગ કરીને મનુષ્યલોકનાં દુર્ગંધથી ભરેલાં સ્થાનોમાં આવતા નથી. પરંતુ ભક્તિવશ તીર્થંકરોના જન્માદિ કલ્યાણકોમાં આવે છે, અને કવચિત દ્વેષથી પ્રેરાઇને નીચેના દેવો વેરવૃત્તિથી આવે છે.

પ્રભુની નિર્દોષ અને પૂર્ણ સત્યથી ભરેલી વાણીનું શ્રવણ કરી મૌર્યપુત્રનો સંશય નષ્ટ થયો. તે સ્વયં પોતાના સાડા ત્રણસો શિષ્યો સાથે પ્રભુ પાસે દીક્ષિત થયા, અને સાતમા ગણધરપદને પામ્યા.

૮ ગણધર અકંપિત

શંકા - નારકી છે કે નહિ ?

न वै प्रेत्य नरके नरका सन्ति.

કોઇ પણ પ્રાણી દેહાંતર થતાં નારક થતું નથી કારણ કે, પ્રેત્ય પરલોકમાં નરક જેવું કે નારકી જેવું કંઇ નથી.

પ્રભુથી સમાધાન - "હે અકંપિત, તને શાસ્ત્રોનાં પરસ્પરવિરૂધ્ધ લાગતાં વચનોથી શંકા થઇ કે નારકી છે કે નહિ ? અને કોઇ જીવ મરીને નારકી થતો નથી. તું માને છે કે સૂર્યચંદ્રાદિ તો પ્રત્યક્ષ જણાય છે. લોકો દેવોને માને છે, અને તેનું ફળ ક્યંચિત જણાય છે. તેથી તું માને છે કે દેવો છે. પણ નારકી તો ક્યાંય જોવામાં આવતા નથી. પણ બીજી બાજુ તું શાસ્ત્ર દ્વારા જાણે છે કે અમુક કર્મથી બ્રાહ્મણ નરકે જાય છે. જો નારકી ન હોય તો નરક ન હોય અને નરક ન હોય તો નારકી ન હોય."

नारको वै एष जायते यः शूदान्नमश्नाति.

"વાસ્તવમાં શાસ્ત્રનું કથન આ પ્રમાણે છે કે પરલોકમાં નારકીઓ

નથી. તેવા કથનનો અર્થ એમ છે કે નારકીઓ શાશ્વત નથી; પરંતુ ધોર પાપકર્મથી અમુક સમય માટે પરભવમાં નરકાવાસ થાય છે. નારક મરીને નારકી થતો નથી. પણ કેવળ નારકી નથી તેવો શાસ્ત્રોનાં પદોનો અર્થ નથી."

"નારકીઓ પરવશતાથી અહીં આવી શકતા નથી. કેવળજ્ઞાની નારકીને પ્રત્યક્ષ જુએ છે."

"સંસારી અલ્પજ્ઞ જીવ શાસ્ત્રના આધારે નારકીને જાણે છે. જેમ ઉત્કૃષ્ટ પુણ્યનું ફળ અનુત્તર દેવપણે ઉત્તમ દેવલોક છે, તેમ ઘોર પાપ કરનારને તેનું ફળ ભોગવવા તેવા સ્થાનમાં અવતરવું પડે છે. કદાચ તને થાય કે પાપનું ફળ તો તિર્યંચ થઇને પણ ભોગવાય. કેટલાક મનુષ્યો અને તિર્યંયો અત્યંત દુ:ખી હોય છે, છતાં તેઓને નારકી જેવું તીવ્ર દુ:ખ હોતું નથી. થોડું સુખ હોય છે. પરંતુ નારકીઓ જેવું અત્યંત તીવ્ર અને નિરંતર દુ:ખ મનુષ્ય તિર્યંચને હોતું નથી. ઘોર પાપકર્મનું ફળ ભોગવવાનું સ્થાન પ્રત્યક્ષ નારક જ છે."

પ્રભુનાં વચન સાંભળીને અકંપિતને પોતાની શંકાનું સમાધાન થતાં તે સ્વયં પોતાના ત્રણસો શિષ્યો સાથે પ્રભુ પાસે દીક્ષિત થયા અને આઠમા ગણધર પદને પામ્યા.

૯ ગણધર અચલભ્રાતા

શંકા - પુણ્ય - પાપ નથી.

पुरुष एवेदर्माग्नं सर्वे यद् भूत यच्च भाव्यम्

પ્રભુથી સમાધાન - અચલભ્રાતા શંકાના સમાધાન માટે પ્રભુ પાસે આવ્યો. 'હે અચલભ્રાતા ! તને શંકા છે કે પુણ્ય-પાપ નથી. તું શાસ્ત્રનાં પદોનો અર્થ એમ કરે છે કે, આત્મા સિવાય પુણ્ય-પાપ કંઇ છે નહિ, અને વળી બીજી બાજુ કહે છે કે પુણ્યકર્મથી પ્રાણી પુણ્યશાળી થાય છે, અને અશુભ કર્મથી જીવ પાપી બને છે. તેથી શાસ્ત્રોમાં પુણ્ય-પાપની

સત્તા છે. આમ વિરોધાભાસી નિરૂપણથી તને સંશય છે કે પુણ્ય-પાપ નથી. તારો આ સંશય અયુક્ત છે."

"શાસ્ત્રમાં આત્મા શાશ્વત છે તેમ તેના શુધ્ધ પદની સ્તુતિ કરી છે. પણ તેથી પુણ્ય-પાપ નથી તેમ માનવાનું નથી. જેમ જણાવ્યું છે કે આખું જગત વિષ્ણુમય છે તેમાં વિષ્ણુનો મહિમા ગાયો છે, તેથી બીજી વસ્તુનો અભાવ સમજવાનો નથી. ત્રણે કાળે આત્મા છે, તેમ તેનો મહિમા જણાવ્યો છે. તેથી પુણ્ય-પાપનો અભાવ છે તેમ નથી.

"વળી દરેક પ્રાણી સુખ દુ:ખ અનુભવે છે, તેનું કંઈ કારણ અવશ્ય છે. જગતમાં વિચિત્ર પરિણામો જોવામાં આવે છે. દુ:ખ ન ઇચ્છવા છતાં મળે છે. વર્તમાનમાં કોઈ શુભ કાર્ય ન કરવા છતાં મનુષ્ય સુખી જણાય છે. આ સર્વે પૂર્વનાં પુણ્ય-પાપનાં પરિણામો છે. કારણ વિના કાર્યની સંભાવના નથી."

"વળી તું બીજા વેદ-વાક્યો આ પ્રમાણે જાણે છે કે :"

"पुण्यः पुष्येन कर्मणा पापः पापेन कर्मणा"

"શુભ કર્મ વડે પ્રાણી પુણ્યશાળી થાય છે, અશુભ કર્મ વડે પાપી પાપને ભોગવનારો બને છે. તેથી તું શંકાશીલ છે કે આમાં સત્ય શું ?

"મનુષ્ય શુભકર્મ વડે સુખ પામે છે અને અશુભ કર્મ વડે દુઃખ પામે છે" "શુભાશુભ કર્મનો છેદ થયા પછી આત્માને પુણ્યપાપ લાગતાં નથી."

પ્રભુનાં વચનથી અચલભ્રાતાનો સંશય દૂર થવાથી તે પોતાના ત્રણસો શિષ્યો સાથે પ્રભુ પાસે દીક્ષિત થયા, અને નવમા ગણધરપદને પામ્યા.

૧૦ ગણધર મેતાર્ય

શંકા - પરલોક છે કે નહિ ?

विज्ञानधन ऐवैतेभ्यो भूतेभ्यः समुत्थाय, तान्येवाऽनुविनस्यति न प्रत्ये संज्ञाऽस्ति –

(પ્રથમ ગણધરના વિષયમાં દર્શાવેલ અર્થ જાણવો)

"પ્રભુએ કરેલું સમાધાન - "હે મેતાર્ય, શાસ્ત્રોમાં પરસ્પર વિરૂધ્ધ ભાસતાં પદોથી તને સંશય છે કે, પરલોક છે કે નહિ. તું એમ માને છે કે પાંચ ભૂતોમાંથી વિજ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે, અને તેમા જ લય પામે છે, તેથી પરલોક જેવું કંઇ છે નહિં. પાંચ ભૂતોમાંથી ચેતન ઉત્પન્ન થાય છે અને એ પાંચ ભૂતો નાશ પામતાં ચૈતન્ય નાશ પામે છે. ચૈતન્ય એ પાંચ ભૂતોનો ગુણ છે. તે પાણીના પરપોટાની જેમ ભૂતો સાથે નાશ પામે છે, તેથી પરલોક નથી."

"બીજી બાજુ તારી જાણમાં છે કે યજ્ઞ કરનાર સ્વર્ગમાં જાય છે, તે પરથી પરલોક છે તેમ જણાય છે. આમ પરસ્પર વિરૂધ્ધ કથનથી તને શંકા રહી છે. પણ તારો એ સંશય અયુક્ત છે."

"વિજ્ઞાનધનનો અર્થ દર્શન, જ્ઞાન, ઉપયોગ છે. તે ગુણ્યુક્ત આત્મા જાણવા યોગ્ય જ્ઞેય પદાર્થીને જાણે છે. તે ઉપયોગ દ્વારા પૃથ્વી વિગેરે ભૂતો-પદાર્થીને કે તેમાંથી ઉત્પન્ન થતાં ઘડો, વસ્ત્ર વગેરેને જાણે છે. તેથી જ્ઞાનઉપયોગ જ્ઞેય પ્રમાણે થતો જણાય છે. વળી, ઘટ, વસ્ત્ર આદિનો જ્ઞેયપણે અભાવ થતાં તે તે જ્ઞેયપણે વર્તતો ઉપયોગનો વિનાશ થાય છે, અને બીજા પદાર્થના ઉપયોગરૂપે આત્મા ઉત્પન્ન થાય છે, અથવા સામાન્યરૂપે રહે છે."

"આમ પૂર્વના જ્ઞેયપણે ઉપયોગરૂપે આત્માની અવસ્થા ન રહેવાથી, નવીનપણે ઉપયોગ ઉત્પન્ન થવાથી ઘટાદિ ભૂતોની અપેક્ષાએ આત્માના ઉપયોગની ઉત્પત્તિ તથા વિનાશ વેદપદોમાં જણાવ્યા છે. તેથી ભૂતોમાંથી ચૈતન્ય ઉત્પન્ન થાય છે તેમ સમજવાનું નથી. ચૈતન્ય એ ભૂતોનો ધર્મ નથી, પણ આત્માનો ધર્મ છે. તે કોઇ સંયોગથી ઉત્પત્તિ કે નાશ પામતો નથી. આત્મા દ્રવ્યરૂપે નિત્ય રહે છે અને જ્ઞાનની અવસ્થા બદલાય છે.

તેથી તે જેવાં કર્મ કરે છે તેવી ગતિ પામે છે. તેથી પરલોક છે તેનો નિર્ણય થાય છે."

આ પ્રમાણે પ્રભુનાં વચન સાંભળી સંશય દૂર થવાથી મેતાર્ય પોતાના ત્રણસો શિષ્ય સાથે દીક્ષિત થયા, અને દસમા ગણધરપદને પામ્યા.

૧૧ ગણધર પ્રભાસ

शंअ - भोक्ष छे डे निं ? खरामर्य वा यदग्रिहोत्रम् ।

"પ્રભુએ કરલું સમાધાન - "હે પ્રભાસ! તને શંકા છે કે મોક્ષ છે કે નહિ ? વેદપદોનો અર્થ તું એવો કરે છે કે જિંદગી સુધી યજ્ઞાદિ કિયા કરવી, તેથી સ્વર્ગ મળે છે. જો કે એ કિયા દોષમિશ્રિત હોવાથી તે શુભાશુભ બંધનનું કારણ છે. તેથી તે કિયા કરવાથી સ્વર્ગ મળે છે પણ મોક્ષ મળતો નથી. તારો આ સંશય નિરર્થક છે. શુભાશુભ કિયાનો આત્યંતિક છેદ થતાં મોક્ષ થાય છે."

"વેદપદોમાં લખ્યું છે કે, સંસારને વિષે આસક્ત જીવોને મુક્તિરૂપ ગુફામાં પ્રવેશ મળતો નથી. તે નાસ્તિપદથી મોક્ષની સત્તા જણાવે છે. વળી તેમાં જણાવ્યું છે કે જે સ્વર્ગનો અભિલાષી છે, તેણે જિંદગીપર્યંત યજ્ઞાદિ કરવા, અને મોક્ષના અભિલાષીએ મોક્ષસાધક ક્રિયાઓ કરવી. આવો વેદપદોનો અર્થ છે. મોક્ષસાધકક્રિયા એટલે શુધ્ધ, જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્ર વડે કર્મનો ક્ષય કરવો. સમગ્ર કર્મનો નાશ થવો તે મોક્ષ છે."

જયાં સુધી શુભાશુભ કર્મને અનુસરતિ ક્રિયા થાય છે ત્યાં સુધી શુભાશુભ કર્મનું ફળ થયા કરે છે. દરેક મનુષ્ય જિંદગીપર્યંત યજ્ઞાદિ કરે તેમ કહ્યું નથી. શુધ્ધ જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્ર વડે સર્વ કર્મનો ક્ષય થતાં મોક્ષ ઉપજે છે.

खरामर्य वा यदग्रहोत्रम्

એનો અર્થ એમ થાય છે કે સ્વર્ગના અર્થીએ યજ્ઞાદિ કરવા અને મોક્ષાર્થીએ મોક્ષસાધક સાધના કરવી.

પ્રભુનાં વચનથી પ્રભાસની શંકાનું સમાધાન થતાં તે ત્રણસો શિષ્યો સાથે દીક્ષિત થયા અને અગિયારમા ગણધરપદને પામ્યા.

આમ અગિયાર વિદ્વજનોની શંકાનું સમાધાન થતાં, દરેકે પોતના ઉત્તમ શિષ્યો સહિત પ્રભુ પાસે પ્રવજયા ગ્રહણ કરી, તે સમયે કુબેરે સૌને ચારિત્રધર્મની રક્ષા માટે વસ્ત્રાદિ અર્પણ કર્યા. તે ઉપકરણો અહિંસા વ્રતપાલન માટે ઉપકારી હોય છે.

તે સમયે આકાશમાર્ગે જતાં દેવોની પરસ્પરની વાત પરથી ચંદનાને ઇન્દ્રભૂતિ આદિ દીક્ષિત થયાના સમાચાર મળ્યા અને તેને પણ સંસારત્યાગની ઉત્કટ ભાવના થઈ. તે કોઈ દેવના અવધિજ્ઞાનમાં જણાતાં તે દેવ તેને પ્રભુના સમવસરણમાં લઈ ગયા.

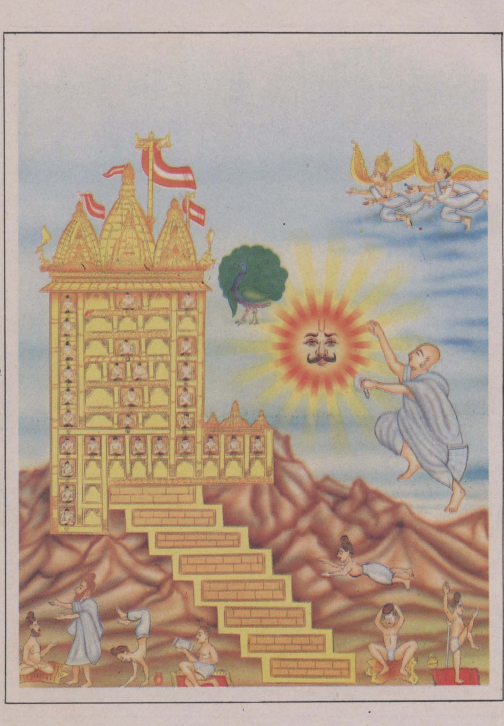
જૈન શાસનની પ્રણાલિ પ્રમાણે ગૌતમ પ્રતિબોધ પામી દીક્ષિત થયા પછી ભગવાને ચતુર્વિધ સંઘની સ્થાપના કરી. પ્રભુનું શાસન એ નરરત્નો વડે દીપી ઊઠયું. ચંદના પ્રથમ સાધ્વીપણે દીક્ષિત થયાં હતાં. એ સમયે અપાપાપુરીમાં દેવોના અને માનવોનાં સમૂહનો અદ્દભુત મેળો જામ્યો હતો. અનેરા આનંદથી નગરીમાં ઉત્સવ મનાઈ રહ્યો હતો.

પ્રભુના દરબારમાં રાજા કે રંક, શિક્ષિત કે અશિક્ષિત, ઉચ્ચ કે નીચ, પુણ્યવંતા કે પાપી જેવા કોઇ ભેદ ન હતા. આથી હજારો માનવોએ પ્રભુના શાસનનો સ્વીકાર કર્યો. સમવસરણમાં બિરાજમાન પ્રભુએ સર્વજન હિતાયને લક્ષમાં રાખીને દરેકને યોગ્ય એવો ઉપદેશ આપ્યો. દેશના પૂરી થયા પછી પ્રભુએ તે સ્થાન છોડી દીધું. ત્યાર પછી પ્રણાલી અનુસાર ચરણપીઠ પર બેસીને ગૌતમસ્વામીએ દેશના આપી.

એક ઈન્દ્રભૂતિ ગૌતમના બોધ પામવાથી તેમના સહયોગી અન્ય દસ મહાપંડિતો અને સેંકડો શિષ્યોથી પ્રભુનો દરબાર સંયમમાર્ગથી શોભી ઉઠયો, અને જ્ઞાનનો સાગર જાણે છલકાઇ ગયો.

અંગુઠે અમૃત વસે. લબ્ધિ તણા ભંડાર; શ્રીગરુ ગૌતમ સમરીએ. વાંછિત કળ દાતાર. પ્રબ વચને ત્રિપદી લહી. સત્ર રચે તેણી વાર: ચઉદહ પુરવમાં રચે, લોકાલોક વિચાર. ભગવતી સુત્રે ધુર નમી, બંભી લિપિ જ્યકાર; લોક લોકોત્તર સુખ ભણી, ભાણી લિપિ અઠાર. વીર પ્રબ સુખિયા થયા, દિવાલી દિન સારૂં; અંતર્મહરત તતક્ષણે, સુખિયો સૌ સંસાર. કેવળજ્ઞાન લહે યદા, શ્રી ગૌતમ ગણધાર; સુરનર હરખ ધરી તદા, કરે મહોત્સવ ઉદાર. સુરનર પર્ષદા આગલે, ભાખે શ્રી શુતનાણ; નાણ થકી જગ જાણીયે, દ્રવ્યાદિક ચઉ ઠાણ. તે શ્રુતજ્ઞાનને પૂજીએ, દીપ ધૂપ મનોહાર; વીર આગમ અવિચલ રહો, વરસ એકવીસ હજાર. ગુરુ ગૌતમ અષ્ટક કહી, આણી હર્ષ ઉલ્લાસ; ભાવ ધરી જે સમરશે, પૂરે સરસ્વતી આશ. (આઠમી કડી આ પ્રમાણે પણ મળે છે.) શાસન શ્રી પ્રભુવીરનું, સમજે જે સુવિચાર; ચિદાનંદ શાશ્વના પામે. પામે તે નિરધાર. અંગુઠે અમૃત વસે, લબ્ધિ તણા ભંડાર; શ્રીગુરુ ગૌતમ સમરીએ, વાંછિત ફળ દાતાર.

धन्द्रभूति साथे अभ्यार पंडितोन् हिक्षित थव्.



ગૌતમસ્વામીનું અષ્ટાપદ પર્વત પર આરોહણ અને તાપસોને બોધ.

# પ્રભુ ! હું કંઇ જ જાણતો નથી, કિંતત્વં

સામાયિકસૂત્રના કરેમિભંતેના મહાનસૂત્રથી દીક્ષિત થયા પછી ગૌતમસ્વામી પોતાના શાસ્ત્રજ્ઞપણાનું અહં સહજપણે વિસરી ગયા હતા. જો કે તેમની જ્ઞાનપિપાસા અને તે વિષેની ગ્રહણશક્તિ તો અદ્ભૂત હતી. માત્ર દૃષ્ટિ પરિવર્તન થતાં તેઓ મન:પર્યવજ્ઞાની તરીકે પ્રગટ થયા.

તે કાળથી આજસુધીના કાળના માનવી માત્રને ગૌતમ ગણધરનો બોધ તેમના વિનય, સમર્પણ, શ્રધ્ધા અને અનન્ય ભક્તિ દ્વારા મળે છે. તે અનેક પ્રસંગો દ્વારા શાસ્ત્રોમાં સંગ્રહાયો છે.

વાસ્તવમાં ગૌતમ ગણધરે કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ પછી પ્રગટપણે બોધ કર્યો નથી પણ તેમના જીવનની ચર્યા જ બોધપણે પ્રગટતી રહી છે. પ્રભુ-આજ્ઞાને અનુસરીને તેમણે ઘણા જીવોને પ્રતિબોધ પમાડયા છે, તેમાંથી કંઇક બોધવચનો પ્રાપ્ત થાય છે.

વળી જગતના જીવોને પ્રભુના જ્ઞાનનો લાભ આપવા તેમના દ્વારા થએલી હજારો પ્રશ્નાવલિઓ પાતાળકૂવાઓની સરવાણીઓની જેમ આજ સુધી પ્રગટ થતી રહી છે.

પ્રભુનું શિષ્યત્વ સ્વીકારવાની સાથે ગૌતમ પોતાના ભૂતકાળને ભૂલી ગયા હતા. કેમ જાણે નવો જન્મ થયો હોય તેમ શાસ્ત્રજ્ઞપણું અને સર્વજ્ઞપણું તિરોહિત થઇ ગયું હતું. દીક્ષિત થઇ ત્રણ પ્રદક્ષિણા કરી પ્રભુના જ્ઞાનસાગર પાસે વિનયાન્વિત થઈ પોતે અંજલિ ધરીને ઊભા રહ્યા.

# પ્રભુ કિંતત્ત્વં

પ્રભુએ પણ પાત્રતા જાણીને સહજવાણી વ્યક્ત કરી :

ઉપનેવા, વિઘનેવા, ધ્રુવેવા

હે ગૌતમ ! ઉત્પાદ, વ્યય અને ધ્રુવના નિયમથી જગત સ્વયં

સંચાલિત છે.

પ્રભુના શ્રી મુખેથી આવું અદ્દભૂત સ્વરૂપ જાણી ગૌતમનું હૈયું નાચી ઉઠયું વળી ત્રિપદીના સૂત્રને ગણધર ભગવંતોએ પોતાના જ્ઞાનપાત્રમાં ઝીલી લીધું અને તેનો કરોડો વ્લોક પ્રમાણ વિસ્તાર કર્યો. તે કાળમાં અજ્ઞાન અને અશ્રધ્ધામાં અટવાએલી પ્રજાને વાસ્તવિક સ્વરૂપ સમજાવી જાગ્રત કરી દીધી. એ જ વીતરાગ શાસનની પ્રભાવના હતી.

જગતના તમામ પદાર્થો આ નિયમને આધીન છે. એ નિયમો જ જગતના પ્રવર્તક છે. પદાર્થ માત્ર ટકીને બદલાય છે. પદાર્થ માત્ર સત્ છે. સદા ટકવાવાળું છે પરંતુ તે ઉત્પાદ વ્યય યુક્ત હોય છે. જે કાળે એવી માન્યતા પ્રવર્તતી હતી કે જગતનું સર્જન બ્રહ્મા કરે છે, રક્ષણ વિષ્ણુ કરે છે અને મહેશ તેનું વિસર્જન કરે છે. તે કાળે ભગવાન મહાવીરે નિર્ભયપણે જગતનું વાસ્તવિક સ્વરૂપ બેધડક કહી દીધું કે, જગતના સ્વરૂપને કોઇ વિશેષ વ્યક્તિ બનાવતી કે બગાડતી નથી. જગત સ્વયં નિયમથી ચાલે છે.

હિંસક યજ્ઞો પ્રત્યે અહિંસક ભાવે અહિંસાની પ્રતિષ્ઠાનો પ્રથમ પડકાર ન શમે ત્યાં તો નિર્ભય અને નિ:સંગ એવા ભગવાન મહાવીરે કહ્યું કે જગતનો નિયંતા કોઈ ઈશ્વર નથી. જગતનું સંચાલન સ્વતંત્ર અને વ્યાપક છે. તે જે તે પદાર્થોના, સ્વયં ગુણ-પરિણમનથી થાય છે.

પરમાત્મા-પ્રણીત અગાધ બોધ અને સૂક્ષ્મ રહસ્યોને પ્રાપ્ત કરી ગણધર ભગવંતોએ પણ તેનો અતિ વિસ્તાર કરી સમસ્ત પ્રદેશમાં જ્ઞાનગંગાના વિવિધ વહેણને વહેતાં કરી દીધાં. પાત્ર જીવો તે નિર્મળ બોધથી પાવન થઈ ગયા. ભવાટવીમાં ભૂલાએલા સ્વતત્ત્વને ગ્રહણ કરી ગણધરોના અનુગામી થઈ સન્માર્ગને સેવવા લાગ્યા.

જીવોને ઉત્તમ શ્રવણ (સદ ધર્મ) પામીને પણ સત્ય તરફ પથાર્થ શ્રધ્ધા થવી બહુ દુર્લભ છે. કારણ કે અવિદ્યાને સેવનાર અજ્ઞાની સંસારમાં બહુ દેખાય છે. માટે હે ગોતમ ! એક જ્ઞણનો પણ પ્રમાદ ન કર.

# ગૌતમસ્વામીની જીવન-સાધના

ઇન્દ્રભૂતિ, મહાતપસ્વી અને સર્વજ્ઞ પરમાત્માના શિષ્યપદે પ્રતિષ્ઠિત થયા. એટલે એક નવીજ સૃષ્ટિમાં પ્રવેશ કર્યો. જો કે તેમનું પૂર્વજીવન ત્યાગ અને તિતિક્ષાવાળું હતું, પરંતુ શ્રમણ અને બ્રાહ્મણની સાધનાની પ્રણાલિમાં ઘણું અંતર હતું. શ્રમણ સાધનાનું મુખ્ય લક્ષ્ય સ્વલક્ષી છે. અને અત્યંત સમદૃષ્ટિનું પ્રવર્તક છે. વૈદિક પરંપરાની સાધના પ્રણાલિ મુખ્યત્વે ક્યાપ્રધાન યાને પરલક્ષી છે. પરંતુ સરલ સ્વભાવી અને જિજ્ઞાસુવૃત્તિ ગૌતમસ્વામીએ ભગવાનનું શરણ ગ્રહણ કર્યું પછી પ્રભુની આજ્ઞા એ જ તેમનો ધર્મ અને જીવન હતું. તેમનો સામાન્ય ક્રમ આવો હતો. અંતરમુખ શ્રમણ બાહ્ય ક્યાથી પ્રતિબધ્ધ નથી છતાં સાધકદશાને યોગ્ય ચર્યા હોય છે.

દિવસ :- પ્રથમ પ્રહર સ્વાધ્યાય, દ્વિતીય પ્રહર ધ્યાન, તૃતીય પ્રહર ભિક્ષાભ્રમણ., ચોથો પ્રહર સ્વાધ્યાય.

રાત્રિ :- પ્રથમ પ્રહર સ્વાધ્યાય, દ્વિતીય પ્રહર ધ્યાન, તૃતીય પ્રહર યોગનિદ્રા, ચોથો પ્રહર સ્વાધ્યાય

ગૌતમસ્વામીના તપ વિષે સવિશેષ ઉલ્લેખ મળતો નથી. છતાં એવો ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યો છે કે

# ઉગ્ગતવે-ધોરતવે

છઠ્ઠને પારણે છઠ્ઠની તેમની દીર્ધકાલીન તપશ્ચર્યા હતી. તપ દ્વારા તે ઓ કર્મને નષ્ટ ભ્રષ્ટ કરવામાં પ્રવૃત્ત હતા. સહનશીલતા અને સમતા તે તેમના તપના સહોદર હતા. તપને કારણે તેમની મુખકાંતિ સર્વથા ઉજજવળ રહેતી. અકલેશપણે આરાધેલા તપથી તેમનું શરીર પણ દેદીપ્યમાન હતું. અગ્નિથી જેમ કચરો નાશ પામે તેમ અંતરંગ મલિનતા તેમના તપ દ્વારા ભસ્મ થઇ હતી. શલ્ય રહિત તેમનું તપ કેવળ આત્મસંશોધન માટે જ હતું. કેમ જાણે ભગવાન મહાવીરે નિરૂપિત કરેલા

નિર્જરા તત્ત્વને આત્મસાત્ કરીને પ્રગટ કરતા હોય તેવી તેમની તપ સાધના અદ્ભુત હતી.

# ઉચ્છૂઢ સરીરે

શરીરનો ત્યાગ કરવા વાળા

ગૌતમસ્વામીના તપની ફલશ્રુતિ મુખ્યત્વે તો પાપ-કર્મોનો નાશ કરવા માટે હતી. પરંતુ ઉચ્છૂઢ સરીરે ઉપનામધારી ગૌતમસ્વામી શરીર છતાં શરીરના મમત્વથી મુક્ત હતા. શરીર કેવળ આયુકર્મના બંધનથી ધર્મને કારણે હતું. તેમની સ્વરૂપધર્મભાવના એટલી ઉચ્ચ હતી કે શરીર ધારણ કરેલું હોવા છતાં કેવળ નભાવવા પૂરતો આહાર આપી તપાદિમાં પ્રવર્તેલું રાખતા.

શરીરને માટે અનુકૂળતા કે પ્રતિકૂળતાના, શાતા કે અશાતાના સુખ કે દુ:ખના પ્રવાહથી તેઓ પર હતા. શુધા-તૃષા જેવા પૌદગલિક ધર્મો તેમને વ્યાકુળતા આપી શકતા નહિ. સર્વ સ્થિતિમાં પ્રસન્ન, ઉત્સુક છતાં ધીર, ગંભીર ગૌતમસ્વામી અધ્યાત્મયોગી હતા.

# ધોર બંભચેરવાસી

ગૌતમસ્વામી જેવા ધોર તપસ્વી હતા તેવા બ્રહ્મનિષ્ટ પણ હતા. તેમનું પૂર્વ જીવન સંયમ અને તિતિક્ષાયુક્ત હતું. વળી તેઓ બાળબ્રહ્મચારી તો હતા. પરંતુ ભગવાન મહાવીર પાસે ત્યાગ ધર્મ સ્વીકાર્યા પછી તેમનું એ બ્રહ્મવ્રત વધુ ઉજવળતા પામ્યું. તેથી તેમને માટે આ વિશેષણ ઉપયુક્ત છે. આત્મભાવમાં રમણતા એ તેમના બ્રહ્મચર્યનું પ્રદાન હતું. પ્રભુની અનન્ય ભક્તિનું તે ઘોતક હતું.

ઘોર તપશ્ચર્યા, દેહાતીત દશા, અને બ્રહ્મચર્યનિષ્ઠ ગૌતમસ્વામીમાં અનેક લબ્ધિઓ પ્રગટ થઇ હતી. પરંતુ ચમત્કારો અને પૌદ્દગલિક મોટાઇથી નિસ્પૃહ હતા, તેથી તેનો વ્યર્થ ઉપયોગ કરતા નહિ, તેથી તેમના જીવન સાથે લબ્ધિના ચમત્કારોની ખાસ કથાઓ કે દૃષ્ટાંતો જોવામાં

આવતાં નથી. ફક્ત આત્મકલ્યાણ માટે સહજ ઉપયોગી બનેલાં કોઈ દૃષ્ટાંતો પરથી તેમની અપ્રગટ લબ્ધિઓની કલ્પના જ કરવાની રહી !

કોઈ વિશેષ પ્રકારના તપ અને નિર્મળ અધ્યવસાયને કારણે આત્મામાં વિશિષ્ટ શક્તિઓ પ્રગટ થાય છે. જેનો વ્યક્ત સંબંધ દૈહિક હોવાથી જ્ઞાનીઓ તેને અપ્રગટ રાખે છે. આવી લબ્ધિઓમાં એક તેજોલબ્ધિ છે. તપ દ્વારા તેને જઠરાગ્નિમાં સંગ્રહીત કરવામાં આવે છે. તે ઉષ્ણ અને શીત બંને પ્રકારની હોય છે.

જો કોઈ નિમિત્તથી તે ક્રોધરૂપે પ્રગટ થાય તો તેની જવાલા એક યોજનસુધી પ્રસરીને ત્યાં રહેલા ગામ, નગર, ગૃહ આદિ વસ્તુને ભસ્મીભૂત કરી શકે છે.

ગૌતમસ્વામી પાસે આ લબ્ધિ ઘણી પ્રખર હતી. તે જો પ્રગટ થાય તો સોળ મહાદેશ જેટલા વિસ્તારને ભસ્મીભૂત કરી શકે. પરંતુ ગૌતમસ્વામી તો સમતાના સાગર, વાત્સલ્યની વહેતી સરિતા જેવા હતા. તેમણે આ લબ્ધિને પોતાના ઉદરમાં જ સમાવી દીધી હતી. તેમણે ક્યારે પણ તેવી લબ્ધિઓ પ્રત્યે પોતાનું ધ્યાન દોર્યુ જ નથી. એ પણ તેમના ત્યાગજીવનની ઉત્કૃષ્ટતા છે. અનેક લબ્ધિઓ છતાં તેઓ વિરક્ત હતા, તેથી આપણને તેમની લબ્ધિઓની ચમત્કૃતિઓ જાણવા મળતી નથી. ગૌતમસ્વામીની વચનલબ્ધિ અદ્દભુત હતી તે કેવળ નિસ્પૃહ ભાવનાથી જનકલ્યાણ માટે પ્રગટ થતી હતી. એકવાર જે જીવ તેમનો ઉપદેશ સાંભળતો એ જે દશામાં હોય ત્યાંથી શીધ્રમેવ ચાલી નીકળતો, અને તેમના શુભાશિષ વડે દીક્ષિત થઈ આત્મકલ્યાણ સાધી લેતો.

શાસ્ત્રકારો લખે છે કે તેમની વચનની બોધરૂપ લબ્ધિનું નિમિત્ત પામીને હજારો જીવો આત્મજ્ઞાન-કેવળજ્ઞાન પામ્યા હતા. તેમના આવા શિષ્યોનું સંખ્યાબળ પરમાત્મા મહાવીર કરતાં પણ વિશેષ હતું. છતાં પ્રભુના કેવળજ્ઞાન પાસે પોતાનું જ્ઞાન અતિ અલ્પ હતું તે ગૌતમસ્વામી જાણતા હતા.

કહેવત છે કે 'ગુરૂ કરતાં શિષ્ય સવાયા.' છતાં ગૌતમસ્વામી અત્યંત વિનયશીલ હતા. તેઓ કંઇ જ જાણતા નથી તેવા મનોભાવ વડે તે પ્રભુ પ્રત્યે હંમેશા વિનયભાવે વર્તતા. જો કે ગુરૂશિષ્ય બંને અત્યંત નિર્મળ અને અપ્રતિબધ્ધભાવવાળા હતા.

ધોર તપશ્ચર્યા અને ઉગ્રસાધના દ્વારા કર્મજાળોનો નાશ કરી ભગવાન મહાવીર સર્વજ્ઞપણે પ્રગટ થયા હતા. તેમની જ્ઞાનગંગાનો પ્રવાહ સામાન્ય જનસમાજ સુધી પહોંચડવાને સંપૂર્ણ યોગ્ય વ્યક્તિત્વ ધરાવનારા ગૌતમસ્વામી તેમના નિરંતર સહયોગી હતા.

જો કે જ્ઞાનની અભિવ્યક્તિનું સાધન તો મહાત્માઓનો આચાર છે. ભગવાન મહાવીરના શાસનને વધુ ઉજજવળ બનાવે તેવા આચારયુક્ત ગૌતમસ્વામી હતા.

ભગવાનના સર્વ પ્રસંગો અને પ્રકારોમાં ગૌતમ એકમેક થયા હતા, તેવી તેમની પ્રતિભા હતી. ભગવાનની જ્ઞાનધારાને ઝીલવી, તેને આત્મસાત્ કરવી અને વચનલબ્ધિ દ્વારા જનકલ્યાણ સુધી પહોંચાડવી તે ગૌતમસ્વામીનો સહજ પરિશ્રમ હતો.

તારું શરીર ક્ષીણ થાય છે. તારા કેશ સફેદ થાય છે. તારા કાનનું બળ ક્ષીણ થાય છે. તારી ચક્ષુનું તેજ ઘટનું જાય છે. તારી નાસિકાનું બળ ક્ષીણ થાય છે. તારા જીભની વાચા ક્ષીણ થાય છે. તારી સ્પર્શેન્દ્રિય ક્ષીણ થાય છે. માટે હે ગૌતમ ! એક સમયનો પણ પ્રમાદ ન કર

# ગૌતમ ગણધરની ઉપાસના

ઇન્દ્રભૂતિ ગૌતમનું જીવન પ્રથમથી જ સાધનામય અને તિતિક્ષાયુક્ત હતું. અવિરતપણે તેઓ તપાદિનું સેવન કરતા હતા. ભૌતિકસંપત્તિ ઇન્દ્રિયોનાં સુખની લાલસા, સુખશીલતા જેવાં સાધકને બાધક કારણોથી તેઓ પ્રથમથી દૂર હતા. મહાવીરના માર્ગને યોગ્ય બાહ્યજીવનની યોગ્યતામાં બહુ નજીક હતા. છતાં પણ યજ્ઞાદિની દુનિયા અને વીતરાગ માર્ગ બન્નેમાં ઘણી ભિન્નતા હતી. તેને ટાળવા જ જાણે આ ગુરુ-શિષ્યનું મિલન હતું.

સાદાઈ, સંયમ, સદ્દવર્તન અને શીલ તે તો તેમને જન્મથી વરેલા હતા. વળી તેઓ પ્રજ્ઞાવંત અને મેઘાવી હતા. ભગવાનના માર્ગને અનુસરવા ફક્ત દૃષ્ટિપરિવર્તન કરવાનું હતું. અને દૃષ્ટોદૃષ્ટ થતાં તે કાર્ય પણ સિધ્ધ થયું. પ્રભુના સુધારસપાન વડે આત્મસાધના કરી આત્મ વિશુધ્ધિના અદમ્ય ઉલ્લાસ વડે તેઓ પ્રભુની આજ્ઞાને ધારણ કરતા હતા.

તપ, ત્યાગ, સંયમ અને વૈરાગ્યના સંસ્કારો પ્રભુની નિશ્રામાં વિશેષપણે દ્રઢ થતા ગયા. યજ્ઞ-યાગાદિ જેવી નિર્શક પ્રવૃત્તિથી નિવૃત્ત થઈ સમ્યગ્પ્રવૃત્તિના ધારક ગૌતમ અપ્રામદપણે વર્તતા હતા. તેમને મસ્ટે આ દુનિયા નવી હતી પણ તેઓનો સંબંધ દીર્ધકાળનો હતો.

પ્રભુના રહસ્યબોધને સૂક્ષ્મપણે ગ્રહણ કરવામાં સદૈવ તત્પર, સ્વદોષદર્શન માટે જાગૃત, કષાયો અને વિષયો પ્રત્યે સદા સાવધાન, કર્મોના ભારને હળવો કરવામાં ઉદ્યમી ગૌતમ, આત્માના સહજાનંદની પ્રાપ્તિ માટે પ્રવર્તતા હતા. આત્મસાધના એ જ તેમનો જીવન-મંત્ર હતો. તેમાં એવા મસ્ત રહેતા કે પોતે ગણના નાયક છે તે પણ વીસરી જતા. છતાં પ્રભુ પ્રત્યેની અનન્ય નિષ્ઠા તેમની આજ્ઞા માટે સદૈવ તત્પર હતી. વાસ્તવમાં પ્રભુ આજ્ઞા એ જ તેમની ઉત્કૃષ્ટ સાધના હતી. તે જાણતા હતા કે પ્રભુ આજ્ઞાના ધારક જીવો સરળતાથી સંસારનો ક્ષય કરી શકે છે.

સર્વજ્ઞનો સહવાસ પ્રાપ્ત કરીને ગૌતમ સદાય પ્રસન્ન ચિત્તવાળા હતા. જેવા વિનીત તેવા વત્સલ હતા. સૌને ગૌતમનું સાન્નિધ્ય પ્રિયકર રહેતું. કાયાને કસવી. વિષયોને છાંડવા, ક્ષાયોને દમવા, કર્મોને તપાવવાં, મનને વશ રાખવું, આમ વિવિધ પ્રકારે પ્રભુના માર્ગને અનુસરતા તપસ્વી ગૌતમ મહાન ઉપાસક હતા.

એ ઉપાસનાની ફલશ્રુતિરૂપે ગૌતમ ચાર જ્ઞાનના સ્વામી થયા. તેમને મન:પર્યવ જ્ઞાન પ્રગટ થયું. પંડિતાઈ તિરોહિત થઈ અને તેઓ સાચા મુનિપણે પ્રગટ થયા એટલે શાસ્ત્રજ્ઞ અને માનવંતા વિપ્રવર હતા, ત્યારે થતી માનપૂજા ચમત્કારોથી ભરેલી પ્રલોભનમય દુનિયાના પ્રકારો તો પ્રભુની મહિમાવંત પ્રતિમાને સ્પર્શીને ક્યારનાય પલાયન કરી ગયા હતા. છતાં ગૌતમ મહાપ્રાજ્ઞપણે પ્રગટ થયા હતા.

પરમાત્માના પિતૃ-ગુરુપદે નિર્મળ વાત્સલ્યના ઝરણામાં સ્નાન કરીને પ્રભુના અવિરત બોધને ઝીલતાં તેઓ નવી જ સૃષ્ટિનો અનુભવ કરી રહ્યા હતા. વીતરાગમાર્ગને સાધવા તે મેદાને પડયા હતા. રાગ-દ્રેષ અને વિષય-કષાયથી તે હંમેશાં સભાન હતા. તેમની ધર્મભાવના નિર્દંભ અને નિષ્કામ હતી. મોહથી દૂર અને મોક્ષની નિક્ટ હતી.

તપશ્ચર્યાના આરાધક, કાયાની માયાથી પર અવિરતપણે પુરુષાર્થ સાધતા, સંયમની દૃઢતાવાળા ગૌતમ મહાન ઉપાસક હતા.

દર્ભના અગ્રભાગ ઉપર પડેલું ઝાકળનું બિંદુ જેમ થોડો જ વાર રહી શકે છે, તેમ મનુષ્યોના જીવનનું પણ આયુષ્ય ક્ષણિક છે, માટે હે ગૌતમ ! એક સમયનો પણ પ્રમાદ ન કર.

# આજ્ઞાધારક ગૌતમ ગણધર

ચાર જ્ઞાનના ધારક. ગણના નાયક, મુખ્યશિષ્યપદ, અને તપસ્વી છતાં ગૌતમનો આજ્ઞાંકિત ભાવ અદ્ભુત હતો. અર્થાત પ્રભુની આજ્ઞા તેમણે શિરજ્ઞાવંદ્ય માની હતી. ગૌતમ પ્રત્યે પ્રભુનો જેવો વાત્સલ્ય ભાવ હતો તેવો ગૌતમનો પ્રભુ પ્રત્યે અનન્ય આદરયુક્ત શિષ્ય ભાવ હતો. એક જ રટણ મારા પ્રભ. મારા પ્રભ. મહાવીર, મહાવીર.....

પ્રભ તો વિરાગી અને નિર્મોહી હતા. આવા રાગરટણમાં ગૌતમ અટકી ન પડે તેમ જાણીને કરૂણાળુ ભગવાન ગૌતમને હંમેશાં એક શીખ આપતા

# સમયં ગોયમ મા પમાએ.

પ્રભુ, ગૌતમનું કલ્યાણ ઈચ્છતા હતા. ગૌતમ દૃષ્ટિરાગમાં અટકે તો તેમનં કલ્યાણ ન થાય.

પ્રભુ આવું જાણતા હતા. પણ ગૌતમ માણતા હતા કે :-

મુક્તિથી અધિક તુજ ભક્તિ મુજ મન વસી, જેહસ સબળ પ્રતિબંધ લાગો.

ચમક પાષાણ જેમ લોહને ખેંચશે. મક્તિને તેમ તજ ભક્તિ રાગો.

આથી અલૌકિક અને અદભુત ભક્તિનું મૂળ તેમનું આજ્ઞાંકિતપણું હતું. વીતરાગના શાસનનો મંત્ર છે.

# 'આણાએ ધમ્મો આણાએ તવો.'

ગૌતમસ્વામીએ પોતાના સમગ્ર અસ્તિત્વને ભગવતને સમર્પિત કર્યું હતું, અને ગુરુ પણ કેવા સમર્થ જ્ઞાની હતા કે તેમણે ગૌતમને પોતાના

જેવા જ સામર્થ્યવાળા જાણી લીધા હતા. ભગવાનની આજ્ઞાને આધીન વર્તવામાં તેમને એક ક્ષણનો વિલંબ થતો નહિ અને એક પણ વિકલ્પ ઊઠતો નહિ. મહાપુણ્યયોગે આવી જોડી જામી હતી.

ધન્ય તે વેળા, ધન્ય તે ઘડી, ધન્ય તે સમયના માનવો કે જેમણે આ અનુપમ દૃશ્ય નિહાળ્યું !

ગૌતમસ્વામી જેવા સરળ અને સૌમ્ય હતા તેવા વિનયવંત હતા. કોઈપણ પ્રશ્ન ઊઠે પોતે ચાર જ્ઞાનના સ્વામી, શાસ્ત્ર પારંગત છતાં પોતાને અલ્પજ્ઞ જાણતા અને શંકાનું કે પ્રશ્નનું નિરાકરણ ભગવાનના શ્રીમુખે જ જાણતા. કેમ જાણે એવા પ્રકારે પ્રભુનું નિર્મળ વાત્સલ્ય ઝીલી લેતા. મુક્તિ તો મળશે, પણ પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનામૃતનો એ લહાવો અનેરો હતો.

એ પ્રશ્ન પછી સ્વર્ગનો હોય કે મોક્ષનો હોય. આલોકનો કે પરલોકનો હોય. જીવનો હોય કે જડનો હોય, સ્વનો હોય કે પરનો હોય, ગૌતમસ્વામીનું ચિત્ત એવું પ્રભુમય હતું કે સર્વ શંકા સમાધાન પ્રભુ પાસેથી મેળવી લેતા. તેઓ તો એક જ વાત જાણતા હતા કે

# પ્રભુ છતાં, હું કંઈ જ જાણતો નથી.

અને પ્રભુ પણ કેવા ! ગૌતમ પ્રશ્નથી છોડે ત્યારે છૂટતા. પ્રભુએ તે કાળને અનુરૂપ બોધ લોકભોગ્ય બને તેથી ભાષાનું માધ્યમ પણ પ્રાકૃત રાખ્યુ હતું. સવિશેષ કથા દ્વારા વસ્તુનું સ્વરૂપ સમજાવતા. પ્રભુની વાણીનો પુણ્યાતિશય એવો હતો, દેવા - દાનવ - માનવ - પશુ - પક્ષી - સૌ મંત્રમુગ્ધ બનીને સાંભળતાં, અને સમજતાં.

ગૌતમસ્વામીની દશા તો કંઈ ઓરજ હતી ! એ તો પ્રભુના શબ્દેશબ્દને ઝીલીને તેને સૂત્રબધ્ધ કરવામાં અત્યંત પ્રસન્ન રહેતા. ગૌતમ પ્રભુ આજ્ઞા પ્રમાણે સ્વ-સાધના કરતા અને પર-કલ્યાણની પ્રવૃત્તિ પણ કરતા.

ગૌતમસ્વામી પ્રભુના મન, વચન અને કાયાની પુણ્યાતિશયવાળી

અનેકવિધ ચેપ્ટાઓના રહસ્યથી નાચી ઊઠતા, અને તેમનો પ્રભુ પ્રત્યેનો પ્રેમ પરાકાષ્ઠાએ પહોંચતો. તેઓ પોતાના પદનું સાન ભાન વીસરી જતા અને કેવળ પરમાત્માના પુણ્ય પ્રભાવને પ્રમોદભાવે નીરખી રહેતા.

હે મહાનુભાવો! ગૌતમના સુખની કોઈ અવધિ ન હતી!

પ્રભુના ચરણના શરણના ગ્રહણમાં એ સામર્થ્ય હતું. પ્રભુની આજ્ઞાને શિરોધાર્ય કરતાં તેમને પોતાનું જ્ઞાન અહંકાર રૂપે બાધક ન હતું. ગૌતમસ્વામી ભદ્રિક તો એવા હતા કે તેઓ દરેક પ્રસંગે પ્રભુ સામે નિર્દોષ ભાવે જોઈ રહેતા, તેથી ક્યારે પણ તેમાં ક્ષણ માત્રની શંકા કે દોષ પોતે જ દૂર થઈ જતા.

ગૌતમ કેવા નિર્દોષ ચિત્તવાળા હતા તે નીચેના એક દૃષ્ટાંતથી સમજાશે. આ કાળમાં શિષ્યત્વની સિધ્ધિ કરવા માટે આપણી પાસે ગૌતમસ્વામી જેવું બીજું આદર્શ દ્રષ્ટાંત મળે તેમ નથી; જે શિષ્યત્વભાવે ગૌતમ કેવળજ્ઞાનની લબ્ધિ સુધી પહોંચ્યા હતા.

વળી તીર્થંકરોની કરુણા પણ કેવી હોય છે ! પોતાની ઉપસ્થિતમાં જો જીવની પાત્રતા ધ્યાનમાં આવે તો તેને સામે બોલાવીને કૃપા કરી દે છે. તે માટે આ દૃષ્ટાંત બોધદાયક છે.

ભગવાન સંસાર ત્યાગ કરી એકાકીપણે વિચરતા હતા, ત્યારે એકવાર ગંગાનદી પાર કરવા નાવમાં બેઠા હતા. એ સમયે પૂર્વ કર્મનો ઉદય થતાં દેવલોકમાં ઉત્પન્ન થયેલા, સુદૃષ્ટ નાગકુમારે અવધિજ્ઞાનમાં ભગવાનને પોતાના વૈરી તરીકે જોયા. અને પળવારમાં ધરતી પર આવીને ગંગાનદીને જોતજોતામાં મહાસાગરરૂપે વિકૂર્વી, ભયંકર ઝંઝાવાત ઊભો કર્યો, નાવ હમણાં ડૂબશે અને સૌ મરણને શરણ થશે તેવા ભયથી નાવના મુસાફરો માં ગભરાટ વ્યાપી ગયો. પણ ભગવાન તો અચલ હતા.

એવામાં અન્ય દેવે અવધિજ્ઞાનથી આ પ્રસંગ જોયો, ભક્તિભાવથી પ્રેરાઈને તેણે આ ઝંઝાવાત સમાવી દીધો. નાગકુમાર લાચારીથી પાછો વળ્યો પણ વૈરથી પાછો વળ્યો ન હતો. તે દેવ મરીને એક ગામમાં ખેડૂત

તરીકે જન્મ્યો હતો. તે લોકોના ખેતરમાં હળ હાંકતો તેથી સૌ તેને હાલિક કહેતા.

શ્રમણ ભગવાન મહાવીરના જ્ઞાનમાં આ હાલિકનું સદ્દભાગ્ય ઝળક્યું. અને પરમાત્માએ સહજભાવે ગૌતમને તે હાલિકને બોધ આપવા મોકલ્યા.

ગૌતમસ્વામી હાલિક પાસે આવ્યા. પ્રશમરસભરપૂર ગૌતમ મુનિને જોઈને હાલિક પ્રથમ નજરે જ તેમના ચરણમાં નમી પડયો. અને સંતવાણીની સરવાણીને ઝીલતો રહ્યો.

ગૌતમસ્વામીની ધર્મબોધની સરળ વાતો સાંભળી ભોળા હાલિકે સર્વ કાર્યનો અને સંસારનો ત્યાગ કરી શ્રમણ ધર્મનો સ્વીકાર કર્યો; અને તે ગૌતમસ્વામી સાથે ચાલી નીકળ્યો.

માર્ગમાં ચાલતાં હાલિકે પૂછયું : 'ગુરુદેવ, આપણે ક્યાં જવાનું છે ?'

ગૌતમસ્વામીએ કહ્યું. 'આપણે સર્વજ્ઞ તીર્થંકર પરમાત્મા પાસે જઈએ છીએ. તે મારા ગુરૂ અને જગતમાં પણ સૌના ગુરૂ છે.'

હાલિક : અરે ! તમારે પણ ગુરુ છે ! અસંભવ ! વળી વિચારવા લાગ્યો કે મારા ગુરુ આવા અલૌકિક છે, તો તેમના ગુરુ કેવા હશે ! આવા મનોમંથનથી તે પ્રસન્નતા અનુભવવા લાગ્યો.

માર્ગમાં ગૌતમસ્વામીનું સાન્નિધ્ય અનુભવતો વળી વચનબોધને ઝીલતો હાલિક પોતાની જાતને ધન્ય માનવા લાગ્યો. ગૌતમસ્વામી અને હાલિક ના મન બે પણ મનન એક જ હતું "પ્રભુદર્શન".

જેમ જેમ તેઓ ઉદ્યાનની નજીક આવતાં ગયા તેમ તેમ મનનો વેગ પણ વધતો ગયો. અંતે તેઓ પ્રભુની સન્મુખ આવી પહોંચ્યાં. પ્રથમ દર્શને પ્રભુની કંચનવર્ણી કાયા, અમીઝરતી દૃષ્ટિથી હાલિક કંઈક પ્રસન્નતા અનુભવે તે પહેલાં તો તેના અંતરંગમાં શું બની ગયું કે તે અત્યંત ખેદ પામી ગયો. તેને ત્યાંથી નાસી છૂટવાનું મન થયું. અરે ! ભાગવાની તૈયારી જ કરી લીધી !

હાલિકના મનમાં ગડભાંજ ચાલતી હતી, ત્યાં તો ગૌતમસ્વામી એ કહ્યું કે, હાલિક જો આ મારા ગુરૂ ભગવાન મહાવીર છે. તે સર્વજ્ઞ અને સર્વદર્શી છે.

હાલિકના શ્રવણે એ શબ્દો સ્થિર થાય તે પહેલાં તો હાલિક હાલી ઊઠયો, 'હે ગુરુદેવ ! જો આ તમારા ગુરુ હોય તો મારાથી અહીં એક ક્ષણ રહી શકાય તેમ નથી. મારે તમારું કે તમારા ભગવાનનું કંઈ પ્રયોજન નથી. મારા ખેતરમાં હું સુખી છું.

આમ કહીને હાલિક જાણે પાછળ કોઈ વન્ય પશુ પડયું હોય તેમ ભાગવા જ લાગ્યો. ગૌતમસ્વામી કંઈ કહે તે પહેલાં તો તે ઉદ્યાનની બહાર નીકળી ગયો.

ગૌતમસ્વામી માટે આ ઘટના અત્યંત આશ્ચર્યકારી હતી. ભલભલાં પાપી પ્રભુની કરુણા નજરથી પુણ્યવંતા થઈ ગયા. જેમને દર્શન પ્રાપ્તિ થઈ નથી તેઓ પ્રભુદર્શન ઝંખે છે. પ્રભુની દિવ્યવાણીના ટંકારથી પશુઓ પણ બૂઝે છે. ત્યારે આ બૂઝેલો જીવ પ્રભુની સામે નજર મળી ન મળી અને તેને કેવું અસુખ થયું કે તે ભાગી છૂટયો! આ શું?

પોતાની પાસે આનો ઉકેલ શોધવાનું સાધન-જ્ઞાન હોવા છતાં વિનયાન્વિત ગૌતમ સ્તબ્ધ બની, પ્રભુ સામે પ્રશ્નસૂચક દૃષ્ટિથી ઊભા રહ્યા.

ગોતમસ્વામીને સાશ્ચર્ય ઊભેલા જોઈ ભગવાન મહાવીરે તેમને ખુલાસો આપ્યો.

હે ગૌતમ ! હાલિકના ભાગી છૂટવામાં એક ગુપ્ત રહસ્ય પડેલું છે. સંસારના ૠણાનુંબંધોમાં છૂપા સદ્દ-અસદ્દભાવો પડેલા હોય છે. જો તેનાં મૂળ નાશ પામતાં નથી તો તે કરોડો વર્ષ કે જન્મે તેનો ભાગ ભજવી જીવને રાગદ્વેષથી કે વેરઝેરથી ઘેરી લે છે. એવા રાગાદિમાં ઘેરાયેલા જીવો કષાયવશ પોતાનું શ્રેય ચૂકી જાય છે.

હાલિકના ભાગી જવાના પ્રસંગનો ભેદ સમજાવતાં ભગવાને કહ્યું કે 'હે ગૌતમ! આ હાલિકના મનમાં દ્રેષ ઉત્પન્ન થયો તે સકારણ છે. જગતમાં જે કંઈ સંયોગો મળે છે તેની પાછળ કાર્યકારણનો સિધ્ધાંત રહેલો છે. દરેક કર્મના ફળની પાછળ આવો કાર્યકારણભાવ છૂપાએલો હોય છે. અને જીવ તેનો ઉકેલ જાણતો ન હોવાથી કર્મવશ સુખ:દુ:ખ ભોગવે છે.

હાલિક તમારા વચનથી બોધ પામ્યો, અને મને જોવા માત્રથી તેના મનમાં દ્વેષ પેદા થયો, તેમાં તે ભલા જીવનો દોષ નથી. તેની અને આપણા સંબંધોની પુરાણી કથા છે.

> તે કાળે તે સમયે હું ત્રિપુષ્ટ વાસુદેવ હતો તમે મારા સારથિ હતા. હાલિકનો જીવ સિંહ હતો. તે વનમાં નિર્ભયપણે વિહરતો હતો. નગરજનોને રંજાડતો હતો.

આથી તે નગરના રાજાએ પ્રજાના રક્ષણ માટે સિંહને પકડવાનો આદેશ આપ્યો. અને તે કાર્ય મને સોંપવામાં આવ્યું. મેં એ બળવાન સિંહને વસ્ત્રની જેમ ફાડી નાખ્યો હતો.

તરફડતો સિંહ કોઈ અકથ્ય વેદના સહી રહ્યો હતો, તેની આંખો કહેતી હતી કે એક સામાન્ય માનવીએ મારા જેવા વનરાજાને ક્ષણ માત્રમાં ચીરી નાંખ્યો ! મારું આવું કમોત !

ંતે વખતે હે ગૌતમ ! તમે સારથિ તરીકે ત્યાં ઉપસ્થિત હતા. તમારુ હૃદય અત્યંત કરુણાસભર બની ગયું. તમે તેની નજીક જઈ અતિ સ્નેહે આશ્વાસન આપ્યું. 'હે નરકેસરી ! તમે વનના રાજા છો. આ મનુષ્યલોકના રાજા, તે પુરુષમાં સિંહ જેવા છે. તમે કાંઈ સામાન્ય માનવથી ઘાત પામ્યા નથી માટે નિશ્ચિંત થાઓ.' તે સમયે તેને તમારા પ્રત્યે મિત્ર ભાવ થયો

હતો. અને મારા પ્રત્યે શત્રુભાવ થયો હતો. આવા શુભાશુભ કર્મસંસ્કારો મહાસત્તાના પેટાળમાં જામેલા રહે છે. તે યોગ્ય કાળે પ્રગટ થઈ જીવને વિવશ બનાવે છે.

સિંહનો દેહ છૂટયો પણ પેલા રાગ અને દ્વેષના ભાવ સાથે ગયા અને કરોડો વર્ષ પછી વળી આવો યોગ મળી ગયો કે ધરતી પર આ ત્રણ જીવોનો સંયોગ થયો.

ત્રિપુષ્ટ વાસુદેવનો જીવ હું કે જેની સાથે તેને વૈરભાવ સેવ્યો હતો, તેથી તે મને જોતાં જ ભાગી ગયો !

સારથિ તરીકે તમે તેને સ્નેહભાવે આશ્વાસન આપ્યું હતું તેથી તમારા બોધથી તેને તમારા પ્રત્યે સ્નેહ પેદા થયો.

આ કથા શ્રવણ કરીને આજ્ઞાંકિત એવા ગૌતમને એવો પ્રશ્ન ઊઠયો કે 'પ્રભુ ! તમે તો સર્વ જાણતા હતા છતાં શા માટે આવો પરિશ્રમ કરાવ્યો ?'

ગૌતમના ચિત્તમાં એક જ રટણ હતું.; પ્રભુ જે કંઈ કરશે તે સૌના હિત માટે જ હોય. આથી પ્રભુનો પડતો બોલ ઝીલવો તેજ તેમનું જીવન બની ગયું હતું. તેમને ક્યારેય પ્રશ્ન ન થતો કે :

ક્યારે ? કેમ ? શું ?

એક જ મંત્ર

'જેવી આજ્ઞાં

અંતે ભગવાને ખુલાસો કર્યો : 'હે ગૌતમ ! તમારો પરિશ્રમ એળે જવાનો નથી. તમારી વાણીથી બૂઝેલો એ જીવ પાત્ર છે, અને અમારી દસ્ટિ તેના પર પડી છે. તેથી તે જીવ કાળક્રમે તરવાનો, મુક્ત થવાનો છે માટે તમે ક્ષોભનો ત્યાગ કરીને નિશ્ચિંતપણે પ્રવર્તો.

પ્રભુમુખેથી આવો ખુલાસો મેળવી ગૌતમસ્વામી પ્રસન્ન થયા.

આજ્ઞાનું આરાધન તે તેમની ઉપાસના હતી.

# ગૌતમસ્વામીનું જ્ઞાન અગાધ હતું

આત્મા જ્ઞાનસ્વરૂપ છે પરંતુ અનાદિકાળના પરિભ્રમણમાં જીવ અજ્ઞાનથી જ ઘેરાયેલો રહ્યો છે, અર્થાત્ અજ્ઞાનવશ જીવે જન્મમરણયુક્ત સંસારમાં પર્યટન કર્યું છે. ભવ્ય જીવ ચરમાવર્તમાં પ્રવેશે છે.અર્થાત્ જયારે તેનું ભવભ્રમણ સંક્ષેપ પામે છે ત્યારે યથાર્થ યથાપ્રવૃત્તકરણમાં -આત્મવિશુધ્ધિના પ્રકારમાં આવે છે. આવી યોગ્યતા પામી જીવની અનંતપ્રકારનાં કર્મોની સ્થિતિ જે દીર્ધકાલીન હતી તેનો પણ સંક્ષેપ થાય છે.

અર્થાત્ મોહનીયકર્મની સિત્તેર કોડાકોડીની સ્થિતિ અને અન્યકર્મોની સ્થિતિ આયુષ્ય સિવાય એક કોડાકોડીની હીન થઈ જાય છે. અહીં જીવનું અજ્ઞાન દૂર થવાની શરૂઆત થાય છે. સંસારના સુખનો તીવ્રરાગ અને દુ:ખનો તીવ્ર દ્વેષ અહીં મંદ થાય છે. આત્મવિશુધ્ધિ પ્રગટ થાય છે.

આત્માના આવા વિકાસક્રમનો તેને કોઈ અપૂર્વ યોગ મળે છે અને તે જ્ઞાનમાર્ગમાં પ્રવેશ પામે છે. વિશુદ્ધજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થતાં જીવની સર્વક્રિયા મુક્તિનું કારણ બને છે. આત્મજ્ઞાન કે બોધ સિવાય કરેલાં સર્વ ક્રિયાકાંડનું દેહક્રેષ્ટ ઈન્દ્રિયદમન, વ્રતાદિ મોક્ષાર્થે મનાતાં નથી. કરેલાં વ્રતાદિ નિષ્ફળ જતાં નથી પણ તે સ્વર્ગાદિ સુખ સુધી જ પહોંચાડે છે, અંતે તે દુ:ખદાયી નીવડે છે.

જ્ઞાન અને કિયા પંખીની બે પાંખ જેવા છે. જ્ઞાન એટલે શાસ્ત્રજ્ઞાન નહિ પણ આત્મબોધ. કિયા એટલે બાહ્ય લક્ષણયુક્ત કિયા નહિ પણ અંતરને શુદ્ધ કરવા વાળી રત્નત્રયયુક્ત કિયા છે. આવા જ્ઞાન સહિતની કિયા મુક્તિનું કારણ બને છે. આથી જૈનદર્શનના મોક્ષપંથમાં જ્ઞાનની વિશેષતા જણાવી છે.

ગૌતમસ્વામી શાસ્ત્રજ્ઞાની, વેદપારંગત, જયોતિષવિદ્યાના પ્રકાંડ પંડિત, મંત્રવિદ, ન્યાયશાસ્ત્ર, પુરાણ આદિ શાસ્ત્રોથી વિભૂષિત હતા. ભગવાન મહાવીરના શાસનનો સ્વીકાર કરી ગૌતમસ્વામીએ આત્મસ્વરૂપજ્ઞાનની

પ્રાપ્તિ કરી. આત્મસંશોધન દ્વારા અર્થાત્ શુધ્ધ અધ્યવસાય દ્વારા મન:પર્યવજ્ઞાન પ્રગટ કર્યું. પૂર્વે પ્રાપ્ત કરેલુ શાસ્ત્રજ્ઞાન હવે આત્મજ્ઞાન રૂપે પરિણામ્યું.

જૈન દર્શનની પ્રણાલી પ્રમાણે સમ્યગ્દર્શન પ્રગટ થતાં જીવનું જ્ઞાન પણ સમ્યગ્ બને છે. સમ્યગ્દર્શનની અપ્રાપ્તિમાં જીવનું સઘળું જ્ઞાન મિથ્યા ઠરે છે. ગૌતમસ્વામી ચૌદ વિદ્યામાં પારંગત હતા, પરંતુ ભગવાન પાસે આત્મબોધ પામ્યા પછી તેઓ ચૌદપૂર્વના રચયિતા જ્ઞાતા અને સ્વામી થયા.

> ચૌદપૂર્વનું જ્ઞાન સંસારનાં સમગ્ર સ્વરૂપનું જ્ઞાન. જેમાં આધિભૌતિક અને આધ્યાત્મિક-જ્ઞાનની સર્વ અવસ્થાઓનો સમાવેશ અર્થાત્ વિશ્વની સર્વ વિદ્યાઓનું જ્ઞાન.

સર્વજ્ઞ પરમાત્માના પ્રથમ બોધરૂપે ત્રિપદીનું શ્રવણ કરી ગણધરોએ દ્ભાદશાંગીની રચના કરી, તેમાં બારમાં અંગમાં તે ચૌદપૂર્વનો સમાવેશ થાય છે. જે ગણધરો સૂત્રબધ્ધ કરે છે, તેથી તેઓ ચૌદપૂર્વી કહેવાય છે.

ગોતમસ્વામી તત્ત્વના જિજ્ઞાસુ હતા. આમ તો મન:પર્યવજ્ઞાનયુક્ત હતા. તેમનું જ્ઞાન ઉત્કૃષ્ટ કોટિનું હતું. પરંતુ તેઓ સરળસ્વભાવી હોવાથી તેમણે પરમાત્માને અનેકવિધ પ્રશ્નો પૂછીને વાસ્તવમાં તો જનકલ્યાણ કર્યું છે. સર્વજ્ઞના જ્ઞાનનાં ગૂઢ રહસ્યો તે દ્વારા પ્રગટ થયાં છે. વળી તેઓ જાણતા હતા કે પ્રભુના કેવળજ્ઞાન પાસે મારું જ્ઞાન તો આલ્પ જ છે.

ગૌતમસ્વામી જેવા શાસ્ત્રજ્ઞાનમાં પારંગત હતા તેથી પણ સવિશેષ તો મનોભાવના પણ જ્ઞાતા હતા. સંજ્ઞિ પંચેન્દ્રિયજીવોના મનના વિચારોને તે ઓ પ્રત્યક્ષપણે જાણતા હતા. મન:પર્યવજ્ઞાનની નિયમથી એ વિશેષતા છે.

# જૈન દર્શનમાં શાનનો વિકાસક્રમ

મતિજ્ઞાન = ઈન્દ્રિયો અને મન દ્વારા થતું જ્ઞાન - ઉપયોગ.

શ્રુતજ્ઞાન = મતિજ્ઞાન સહિત વચન, શ્રવણ અને સાહિત્યથી થતું જ્ઞાન-ઉપયોગ.

અવધિજ્ઞાન = લોકમાં રહેલા સર્વ રૂપી પદાર્થોનું, જેમાં મનના સ્પષ્ટ વિચારો સહિતનું, અતીન્દ્રિય પ્રત્યક્ષજ્ઞાન. તેમાં અલ્પાધિક્તા હોય છે.

મન:પર્યવજ્ઞાન = અઢી દ્વીપના સંજ્ઞી પંચેન્દ્રિય (મનવાળા) જીવોના ચિંતિત પદાર્થોનું - મનનાભાવોનું પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન.

કેવળજ્ઞાન = ચાર ધાતીકર્મના નાશ થવાથી કેવળજ્ઞાન પ્રગટે છે. સમસ્ત વિશ્વનાં સમસ્ત દ્રવ્યો, તેના ગુણો તેની અવસ્થા-પર્યાયોનું સંપૂર્ણ, પ્રત્યક્ષ યુગપત્ જ્ઞાન, શુલ્દ્ર અને સ્વ-પરપ્રકાશકજ્ઞાન.

મતિ અને શ્રુતજ્ઞાન ઇન્દ્રિય દ્વારા થતાં હોવાથી પરોક્ષ છે. અવધિજ્ઞાન તથા મનાપર્યવજ્ઞાન, ઇન્દ્રિયોની સહાય વગર થતાં હોવાથી દેશપ્રત્યક્ષ છે. કેવળજ્ઞાન અત્યંત શુધ્ધ જ્ઞાન હોવાથી સહજ અને અત્યંત પ્રત્યક્ષ છે.

પ્રથમ ત્રણ જ્ઞાન મિથ્યાત્વસહિત હોય તો તે અજ્ઞાન મનાય છે. અને સમ્યક્ત્વસહિત હોય તો તે જ્ઞાનરૂપ મનાય છે.

ચોથું મન:પર્યવજ્ઞાન સંયતિ અને સમક્તિ ધારી મુનિને હોય છે.

કેવળજ્ઞાન : સંપૂર્ણ વીતરાગ અવસ્થાસહિત હોય છે.

આ જ્ઞાન પ્રગટ થતાં ઉપરના ચાર જ્ઞાનની આવશ્યક્તા કે ઉપસ્થિતિ હોતી નથી. કારણ કે કેવળજ્ઞાન સંપૂર્ણ જ્ઞાન છે. મોક્ષદાતા છે. કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ પછી જીવના જન્મ મરણ સમાપ્ત થાય છે.

શુભાશુભ કર્મોને લઇને બહુ પ્રમાદવાળો જીવ એકેન્દ્રિયથી માંડી પંચેન્દ્રિય સુધીના સ્થાનમાં ચારે ગતિમાં ભમ્યા કરે છે. અને મહાદુઃખ પામે છે. માટે હે ગોતમ ! સમય માત્રનો પ્રમાદ ન કર.

# ક્ષમાસ્વરૂપ ગૌતમ

તે કાળે, તે સમયે વિદેહ રાજયનાં વાણિજયગામ નામે વિશાળ નગર હતું. યથા રાજા તથા પ્રજા ઉક્તિ પ્રમાણે રાજા પ્રજા સુખથી સંપન્ન હતાં. વાણિજયનગરમાં વિખ્યાત અને કુશળ વ્યાપારીઓ વસતા હતા. તેથી રાજય ધન-ધાન્યથી ભરપૂર હતું. વળી નગરજનો ધર્મકાર્યમાં ઉદ્યમી હતા. તેથી ધર્મસ્થાનોનું પણ મહત્ત્વ જળવાયું હતું.

આ નગરમાં જિતશત્રુ નામે રાજા રાજય કરતો હતો. એ નગરમાં આનંદ નામે એક અત્યંત શ્રીમંત ગૃહસ્થ વસતો હતો.

તે કુશળ અને ધનાઢ્ય વેપારી હતો. તે જાતિથી વૈશ્ય નહિ પણ ક્ષત્રિય હતો.

આનંદ શ્રાવકની સાધન સંપત્તિ અતિ વિપુલ હતી. જેવી બહારમાં શ્રીમંતાઈ હતી તેવું જ તેમનું અંતરંગ પણ વિશાળ હતું. આનંદ ખૂબ પ્રતિષ્ઠિત અને સદ્દગુણસંપન્ન ગૃહસ્થ હતા. તે કાળમાં શ્રીમંતો ઢોરોનાં ધણ રાખતા હતા. તે પ્રમાણે આનંદ પાસે એનો વ્યાપાર હતો.

> દસ હજાર ઢોરોનું એક બજાર તેવાં દસ બજાર તેમની પાસે હતાં. તેની વ્યવસ્થા માટે સેંકડો અનુચરો હતાં. દરેકની વ્યવસ્થા માટે વિશાળ જમીનો હતી. આ ઉપરાંત આનંદ ગૃહસ્થ પાસે, ઘણી સંપત્તિ અને હવેલીઓ હતી.

આનંદને શિવાનંદા નામે પત્ની હતી. તે પણ ગુણવાન અને શીલવાન હતી. તે પતિના કાર્યમાં સાથ આપતી અને યોગ્ય સલાહ આપતી. બંન્નેની કાયા અલગ હતી પણ સ્નેહની છાયામાં તેઓ એકરૂપ હતાં. આવા સ્નેહાળ દંપતી અન્યને પણ ઠરવાનું સ્થાન હતાં. કોઈ દુ:ખી કે

સંતપ્ત જીવો તેમની પાસે શીતળતા અનુભવતા. દરેકને પોતાની જરૂરિયાત પૂરી થતી. આમ નગરજનોમાં આ દંપતીનું સ્થાન ઉચ્ચ અને લોકપ્રિય હતું.

તે સમયે ભગવાન મહાવીર પોતાના ચતુર્વિધસંઘ સાથે વિદેહ રાજ્યની તરફ ધર્મયાત્રા માટે વિહરતા હતા. વત્સ અને કોશલદેશની ધર્મ યાત્રા પૂર્ણ થતાં પ્રભુએ વિદેહ ભૂમિમાં પ્રવેશ કર્યો. અને વાણિજયનગર બહાર દુઈપલાસળ નામના ચૈત્યમાં પધાર્યા.

જગતવત્સલ ભગવાનની પધરામણીના સમાચાર વાયુવેગે નગરમાં પ્રસરી ગયા. અને સેંકડો ગ્રામજનો પ્રભુના દર્શનાર્થે ઊમટી પડયાં ! આ સમાચાર ગૃહપતિ આનંદે સાંભળ્યા અને તે સઉલ્લાસભાવે પ્રભુની પર્ધદામાં પહોંચી ગયા.

દેવોથી રચિત સમવસરણમાં બિરાજમાન પ્રભુની દિવ્યવાણી સાંભળી સૌ મુગ્ધ થઈ ગયાં. પ્રભુએ પ્રકાશ્યું કે, હે મહાનુભાવો ! સંસારનું સ્વરૂપ જાણો અને જાગૃત થાઓ. ઉપદેશનો સાર એ હતો કે :

આ સંસાર અત્યંત દુખથી ભરેલો છે. સંસારની ચારે ગતિમાં અત્યંત દુ:ખ છે. નારકીના જીવો તો અત્યંત પીડા પામે છે. તિર્યંચના દુ:ખો પણ વર્ણનાતીત છે. દેવો પણ મૃત્યુના ભયથી દુ:ખી છે. માનવના દુ:ખોનો પણ પાર નથી. સંસાર સમુદ્ર જેવો ખારો છે. સંસાર અગ્નિની જેમ જીવને તમ કરે છે. સંસાર રાગદ્ભેષના પૈડાં પર ચાલે છે. અજ્ઞાનવશ જીવન પરિભ્રમણને પામે છે. પુણ્યયોગે સાધનસંપત્તિ મળવા છતાં

જીવ રોગ, શોક, ભય, મૃત્યુ, સંતાપ વગેરે વ્યથા અને દુ:ખથી ઘેરાયેલો છે. સંસારનાં અનેકવિધ દુ:ખથી મુક્ત થવા ધર્મ જ શરણ છે. માટે હે મહાનુભાવો ! તમે દાન, શીલ, તપ અને ભાવનારૂપ ધર્મનું સેવન કરો.

રત્નત્રયીરૂપ ધર્મનું આરાધન કરો.

ક્ષમાદિ ધર્મને ધારણ કરી જીવન પવિત્ર કરો. સમસ્ત સંસાર મરણ પાસે શરણરહિત છે. પણ જે જીવ ધર્મના શરણવાળો છે તેને મૃત્યુનો ભય નથી માટે જીવનકાળ દરમ્યાન ધર્મનું આરાધન કરી, સ્વભાવરૂપ શુદ્ધ ધર્મની પ્રાપ્તિ વડે સંસારનો ક્ષય કરો.

આનંદ પ્રભુની વાણી સાથે પોતાના હૃદયના તાર મેળવતા અત્યંત પ્રસન્ન થયા અને દેશનાને અંતે પ્રભુને વંદન કરી વિનીત ભાવે પૂછ્યું.

પ્રભુ ! આપે જે સંસાર અને ધર્મનું સ્વરૂપ સમજાવ્યું તેથી હું આપનો અત્યંત ૠણી છું. આપની દેશના અમારા માટે કલ્યાણકારી છે. આપે કહેલા ધર્મનું પાલન કરવા આપ મને આપના સંઘમાંપ્રવેશ આપવા કૃપા કરો.

પ્રભુ ! આપની દેશનાને યોગે તથા અન્ય મુનિજનોનાં દર્શનથી મારું મન અત્યંત દ્રવિત થયું છે, પણ હું આવી ઉગ્ર તપશ્ચર્યા કરી શકું તેમ નથી. મારાથી પરિષહો સહન થઈ શકે તેમ નથી, તો હું કેવી રીતે ધર્મનું પાલન કરું ?

ભગવાન : 'હે આનંદ ! તમારી ધર્મભાવના ઉત્કૃષ્ટ છે. તમે શ્રાવકધર્મના અધિકારી છો. શ્રાવકને યોગ્ય તમે બાર વ્રતનો સ્વીકાર કરો.'

આનંદે પ્રભુની આજ્ઞાને અંગીકાર કરી બાર વ્રત ગ્રહણ કર્યાં. અને પોતાની જાતને ધન્ય માનતા તે ઘર ભણી જવા નીકળ્યા. માર્ગમાં પણ તેમના શ્રવણે પ્રભુની દેશનાના ભણકારા સંભળાતા રહ્યા.

આનંદ ઘરે પહોંચ્યાં. આજે તેમના હાવભાવ અને મુખની રેખાઓ

ઉપર અનેરો આનંદ વર્તાતો હતો ! તેમણે ઘરમાં પ્રવેશ કર્યો. શિવાનંદા પત્ની રાહ જોતી હતી. આનંદને જોતાં, શિવાનંદા સાશ્ચર્ય તેમના મુખકમળને પ્રશ્નસૂચક દૃષ્ટિએ નિહાળી રહી !

આનંદે કહ્યું કે 'હે શિવા ! આજે તો મને અપૂર્વ લાભ મળ્યો છે. પ્રભુની દેશના સાંભળવાનો સુયોગ સાંપડયો. અને વળી પ્રભુ પાસે બાર વ્રત ધારણ કરવાનો મહાઅવસર પ્રાપ્ત થયો. આ સર્વ હકીકત કહેતાં કહેતાં આનંદનો ભાવોલ્લાસ કંઈ અનેરો હતો.

વ્રતધારી થવું અને દૃઢતા સાથે સઉલ્લાસ તેમાં પ્રર્વતવું તેમાં પ્રભુની આજ્ઞાનું મહત્ત્વ છે. મહાજ્ઞાની એવા પ્રભુના ઉપદેશથી તે પાવન થયા હતા.

શિવાનંદા આ સર્વ હકીકત સાંભળી પતિ સાથે પોતે પણ આ વ્રત પાલન કરશે તેવા ઉત્સાહથી બીજા દિવસના સુપ્રભાતની રાહ જોવા લાગી અને તે પ્રમાણે તેણે પણ ભગવાન પાસે બાર વ્રતનો યથાશક્તિ સ્વીકાર કર્યો.

બાર વ્રતના ગ્રહણ પછી આ દંપતીનાં જીવનની દિશા પલટાઈ ગઈ ! શ્રીમંતાઈ છતાં તેમણે સાદાઈ સ્વીકારી. પરિવારની વિશાળતાને ગૌણ કરીને અનાસક્ત બની ગયાં. વ્યાપારનો સંક્ષેપ કરીને જીવનને સંતોષથી અમૃતમય બનાવ્યું.

આમ અનેકવિધ ધર્મના સંસ્કારોથી તેઓ આત્મવિકાસને પંથે આગળ વધતાં હતાં.

પ્રભુના ચાર્તુમાસની સ્થિરતા સમયે આ દંપતી પ્રભુ-દેશનાથી ધર્મના રંગે સવિશેષ રંગાતાં ગયાં. પ્રભુના ધર્મપરિવારમાં તેઓ ઉત્તમ શ્રાવકોની ગણનામાં પ્રસિલ્દ થયાં.

વ્રત ધારણમાં દિન-પ્રતિદિન જીવનસાધના ઉત્કટ અને ઉત્કૃષ્ટ બનતી હતી. પ્રભુનું સાન્નિધ્ય, દેશના અને પોતાનાં તે પ્રત્યેના સત્ પુરુષાર્થથી

આનંદ શ્રાવકે ભેદજ્ઞાનને પ્રાપ્તકરી જગતની માયાને મૂકી દીધી. અમૂલ્ય રત્નત્રયની પ્રાપ્તિ થતાં તેમનો સંસાર પ્રત્યેનો તુચ્છભાવ ગળી ગયો, અને એક દિવસ આનંદે પુત્રાદિને સર્વ કારભાર સોંપી નિવૃત્તિ લીધી. પ્રભુની આજ્ઞા મેળવી તેઓ કોલ્લાક સન્નિ વેશની પૌષધશાળામાં શેષ જીવન કેવળ ધર્મ-આરાધના માટે વીતાવવા લાગ્યા.

આનંદ પોતાની કેટલીક નબળાઈઓ જાણતા હતા. તેથી સાધુધર્મનો સ્વીકાર કરી ન શકવાનો તેમને રંજ હતો, પણ શ્રાવક ધર્મ એવો સ્વીકાર્યો કે તેઓ સાધુતાની નજીક હતા. અર્થાત્ તેમને અનશન જેવાં ઉગ્ર તપને અંગીકાર કર્યુ.

અનશનમાં પણ પોતાની ચિત્તવૃત્તિઓમાં દૃઢ રહેતા. પરિણામની શુધ્ધિની ફલશ્રુતિએ તેમણે અતીન્દ્રિય એવું ઉત્કૃષ્ટ અવધિજ્ઞાન પ્રગટ થયું.

અનશનના દિવસો પ્રસન્ન ચિત્તે વ્યતીત થઈ રહ્યાં હતા. આનંદ અંતરંગ આરાધનામાં અડગ હતા. અનશન તો મરણ પછી પૂર્ણ થાય તેવું કઠિન તપ હતું. પરંતુ આનંદ તો તેમાં જ પોતાનું શ્રેય જાણતા હતા.

દિન-પ્રતિદિન આનંદના અનશનની વાત પ્રસરતી ગઈ. નગરજનોમાં આનંદ લોકપ્રિય હતા અને તેમાંય આમરણાંત - તપ આદર્યું હતું; તેથી લોકપ્રવાહ તપના અનુમોદન માટે ચાલુ હતો.

એક દિવસ ગૌતમસ્વામી ભિક્ષાર્થે નગરના રાજમાર્ગ પરથી પસાર થતા હતા. ત્યારે તેમણે લોકમુખે શ્રામણોપાસક આનંદની સંલેખનાના સમાચાર સાંભળ્યા. ગૌતમ ગુણપ્રમોદ અને, ગુણ પ્રશંસક હતા. પોતે અનેક શિષ્યોના ગુરુપદે હતા. પરંતુ જેવા ભક્તિવત્સલ હતા તેવા સંવેદનશીલ હતા.

આનંદ જેવા ઉત્તમ શ્રાવકના અનશન તપની વાત સાંભળી તેમને આનંદ પ્રત્યે અહોભાવ થયો અને તેઓ તરત જ આનંદની પૌષધશાળામાં પહોંચ્યા. ગણધરપદે હોવા છતાં સરળ સ્વભાવી ગૌતમ આનંદની પાસે યોગ્ય સ્થાને ઊભા રહી તેમની શાતા પૂછવા લાગ્યા.

ન્યાનદના પણ હર્ષોલ્લાસ કેવો ? તેઓ ગૌતમસ્વામીને જોઈને અત્યંત આનંદિત થઈ ગયા. તેમને ઊભા થઈને વંદન કરવાનો ભાવ થયો, પણ લાંબા સમયના અનશનથી તેમનું શરીર શિથિલ થએલું હતું.; તેથી તેમણે હાથ જોડીને કહ્યું કે :

ંહે ગૌતમ ગણધર ભગવાન ! મારા અહોભાગ્ય છે કે, અનશનના અંતિમ દિવસોમાં આપનાં પવિત્ર દર્શન પામી હું કૃતાર્થ થયો ! પણ ઊભો થઈને આપની ચરણરજ લઈ શકું તેમ નથી; તેથી આપ મારા પર અનુગ્રહ કરીને મારી નજીક પધારો અને મારી ભાવના પૂર્ણ કરો. જેથી આપનું યોગબળ મારા અનશનમાં સહાયક બને.

ગૌતમસ્વામી તો સરળમતિ હતા. આનંદની વિનંતિનો સહર્ષ સ્વીકાર કરી, આનંદની નજીક આવ્યા. આનંદે સઉલ્લાસ ભગવાન ગૌતમની ચરણરજ મસ્તકે ચઢાવી, અને નિરામય રોમાંચ અનુભવી રહ્યા. તે પળોમાં જાણે તેઓ કર્મનિર્જરાનું કાર્ય સાધતાં હોય તેવું દૃશ્ય ખડું થયું!

ગૌતમસ્વામીએ પણ આનંદની ઉત્તમ ભાવનાના નિમિત્તે કેટલીક ઉપદેશ ધર્મવાર્તા કહી. યોગાનુયોગ અવધિજ્ઞાનની વાત નીકળતાં આનંદે સહજ જ કહ્યું કે ભગવાનની આજ્ઞાનું આરાધન કરતાં તેમની કૃપાએ મને વ્યાપક અવધિજ્ઞાન પ્રગટયું છે.

ગૃહસ્થને એવું ઉત્કૃષ્ટ વ્યાપક અવધિજ્ઞાન એ અપવાદજનક ઘટના છે. તેથી ગૌતમસ્વામીએ સાશ્ચર્યથી કહ્યું કે : 'આનંદ ! તમારા કથનમાં ભૂલ છે. તમારી આ માન્યતા મિથ્યા છે, માટે પ્રાયશ્ચિત લેવું ઘટે.'

ગૌતમસ્વામી આજ્ઞાના મહાન ઉપાસક હતા. સિલ્દ્રાંતના પણ મહા આરાધક હતા. કોઈ જીવ સિલ્દ્રાંતની પ્રણાલિનો અપલાપ કરી કર્મનો બંધ ન કરે તેવા કરૂણાભાવથી તેમણે આનંદને 'મિચ્દ્ર્શામિ દુકકડં' આ પવાનું સૂચવ્યું હતું.

આનંદ શ્રાવક પણ સત્યનિષ્ઠ હતા. સ્વપ્રશંસા કરી વિવેક ચૂકે તેવા ન હતા, પરંતુ તેમને થયેલા અવધિજ્ઞાનની હકીકત સાચી હતી, તેથી

તેઓએ વાત સહજભાવે કહી હતી. આથી તેમણે ગૌતમસ્વામી પ્રત્યે અત્યંત આદરથી વિનયભાવે પૂછ્યું કે :

'ભગવાન ! શું તીર્થંકરના શાસનમાં સત્ય ઘટના કહેવાનુ પણ પ્રાયશ્ચિત હોય છે ? મેં મને થયેલા અવધિજ્ઞાનની સત્યઘટના કહી છે. આપે તેનો સ્વીકાર કરવો જોઈએ અને તેમાં કથંચિત્ આપે પ્રાયશ્ચિત કરવું પડશે.'

ગૌતમસ્વામી અત્યંત સરળ સ્વભાવી હતા. આનંદ શ્રાવકની ઉપાસના તેઓ જાણતા હતા. તેઓ જેવા સત્યનિષ્ઠ હતા તેવા જ અનાગ્રહી હતા. પ્રભુના શાસનથી પ્રભાવિત હતા.

આનંદની વિવેક્યુક્ત વાણીનું શ્રવણ કરી તેઓ ઘડીભર તો ખેદખિન્ન થઈ ગયા કે મારાથી તપસ્વીની આશાતના થઈ હશે ?

પોતે મન:પર્યવજ્ઞાની હતા. પણ કેવા વિનમ્ન હતા કે તેમણે તરત જ નિર્ણય કર્યો કે ભગવાનને પૂછીને આનું સમાધાન મેળવું. જો મારો દોષ હશે તો હું ક્ષમા માંગીને નિશ્ચિત થાઉં.

આનંદ શ્રાવકને ધર્મલાભ કહી તેમને મળ્યાના આનંદ સહિત અને કંઈક સચિંત મને તેઓ ભગવાન પાસે પહોંચ્યા. અને સઘળી ઘટના પ્રગટ કરી અને પૂછયું કે પ્રભુ ! ક્ષમાપાત્ર કોણ છે ?

ભગવાન મહાવીર તો વીતરાગી હતા. તેઓ જીવ માત્ર પ્રત્યે સમાન ભાવવાળા હતા. તેમને તો આનંદ અને ગૌતમમાં સમાનવૃત્તિ હતી. ગૌતમ શિષ્ય છે, માટે નિકટના છે અને આનંદ પરાયા છે તેવી કલ્પના સુઘ્દ્રાં ત્યાં ફરકી શકે તેમ ન હતી. મારા-તારાના ભાવો તો તેમણે ખપાવી દીધા હતા તેથી ભગવાનનો પક્ષ સત્યનો હતો.

ભગવાને કહ્યું 'હે ગૌતમ ! આનંદ શ્રાવકના અવધિજ્ઞાનનું કથન સત્ય છે. આનંદ શ્રાવકને પરિણામની નિર્મળતાને કારણે તેમના અવધિજ્ઞાનની પણ વ્યાપક્તા છે, આથી તમને જે શંકા થઈ તેમાં જ્ઞાન

અને જ્ઞાની બંન્નેની આશાતના થઈ. એ દોષની મુક્તિ માટે તમારે આનંદની ક્ષમા માંગવી જોઈએ.

જેના આત્માના પ્રદેશે -પ્રદેશે વિનય, લઘુતા અને સરળતા ધારણ થયાં છે તેવા ગૌતમસ્વામીને સત્ય સમજાઈ ગયું! તેમને દુરાગ્રહ તો હતો જ નહિ. ફક્ત સત્ય શું છે તે જ જાણવાનું હતું. તેઓ દોષનો ભાર પળભર પણ રાખવા ઈચ્છતા ન હતા. આથી પ્રભુએ જેવી આજ્ઞા કરી કે તરત જ તેઓ આનંદ શ્રાવક પાસે પહોંચી ગયા.

આનંદ શ્રાવકના સંથારા પાસે જઈ અત્યંત નમ્રભાવે તેમણે પ્રશ્રાત્તાપયુક્ત સ્વરે ગદ્દગદિત થઈને કહ્યું કે 'હે આનંદ ! તમે સાચા છો. મેં તમારા કથનનો અનાદર કરી તમારી આશાતના કરી છે માટે મને ક્ષમા આપો !

આનંદ પણ રૂડા જીવ હતા. મહાન શ્રાવક હતા. આવા મહાન ગુરૂની આવી સરળતા અને ક્ષમાયાચનાથી તેઓ પણ ગદ્દગદ્દ થઈ ગયા ! તેમણે બે હાથે અંજલિ જોડી, વંદન કરીને ગૌતમસ્વામી પ્રત્યે અહોભાવ વ્યક્ત કર્યો.

> ધન્ય ભગવાન. ધન્ય આપની નમ્નતા; ધન્ય આપનું શાસન, ધન્ય આપની ભક્તિ !

હે ગણધર ગુરુ ! જયાં ક્ષમાની આવી ઉત્તમ પ્રણાલિ છે; એવું શાસન પામી હું પણ ધન્ય બન્યો છું, મારો જન્મ સાર્થક બન્યો છે !

ગૌતમસ્વામીની સરળતા અલૌકિક છે ! સામાન્ય માનવની તો ગુંજાયશ નથી. ગૌતમ સ્વામીને ન નડી લોક લજજા, ન નડી શિષ્યોની હાજરી, ન નડયું પોતાનું જ્ઞાન, ન નડી પોતાની પ્રતિભા. ધન્ય તેમની ૠજુતા!

પરંતુ આ ઘટનાથી તેઓ વધુ હળવા બન્યા તેનો તેમને આનંદ હતો. પ્રભુ પ્રત્યેની તેમની ભાવના વધુ નિક્ટ બની, કે પ્રભુએ મને ઉત્સૂત્રના અનર્થમાંથી બચાવી લીધો.

વાચકો, આ ઘટના વાંચીને આપણા માન-સ્વમાન અને અહંકારનાં પડળો ખૂલી જાય તેવું આ દશ્ય છે ! ઈન્દ્રભૂતિનું 'હું' કેવું ગળી ગયું ! આપણી કલ્પના બહારના તેમના જીવનનાં આ રહસ્યો આપણને ઉપદેશ આપે છે કે, જીવન સરળ બનાવો; સત્યનો સ્વીકાર કરવા હંમેશાં તત્પર રહો ! જયારે જયારે એવી તક મળે ત્યારે કર્મથી હળવા બનો !

પદવીથી મોટા, લબ્ધિથી ઊંચા, જ્ઞાનથી વિશેષ, ત્યાગમાં ઉત્તમ એવા ગુરૂગૌતમ ગૃહસ્થ સંસારી આનંદની ક્ષમા માંગવા જાય છે. પ્રતિક્રમણ જેવી ક્યામાં આ કામ પતાવી ન શકાય ? અથવા પ્રભુને કહેવા માત્રથી વાત પતી ન જાય ?

ભગવાનનું શાસન કહે છે કે તે જેમને દુભવ્યા છે, તેમની માફી ન માગતા સો વાર ઝંપાપાત કરે તો પણ મૂળ દોષ જતો નથી. પ્રભુના શાસનના સાચા પ્રભાવક ગૌતમસ્વામી હતા અને રહેશે. તેમણે શાસનની પ્રણાલિની અગ્રીમતા સ્વીકારી. જગતને પણ એ જ શિક્ષા આપી છે. ગૌતમસ્વામીની વાસ્તવિક લબ્ધિ આ હતી તેથીજ આપણને ચમત્કારિક લબ્ધિઓના પ્રંસગો પ્રાપ્ત થતા નથી, પણ પરમાર્થિક લબ્ધિઓનું દર્શન થાય છે. તેમને થતાં વંદન-ચંદનથી પણ શીતળ છે.

> ધન્ય ગુરુ ગૌતમ સ્વામી ! ધન્ય આનંદ શ્રાવક !

બહુ વિઘ્નોથી ભરપૂર અને ઝડપથી ચાલ્યા જતાં નાશવંત આયુષ્યવાળા જીવતરમાં પૂર્વે કરેલા દુષ્કર્મને જલ્દી દૂર કર, હે ગૌતમ ! એક ક્ષણનો પણ પ્રમાદ ન કર.

પીળું જીર્ણ પાન રાત્રિનો કાળ પૂરો થયે જેમ પડી જાય છે. તેમ મનુષ્યોનું જીવિત પણ આયુષ્ય પૂર્ણ થયે પડી જાય છે. માટે હે ગોતમ ! એક ક્ષણનો પણ પ્રમાદ ન કર.

# ધર્મશાસનપ્રભાવક ગૌતમ્

ભગવાન મહાવીરના ઉપદેશને ગ્રહણ કરી, તેને અનુરૂપ સૂત્રરચના ઓ કરી, ગૌતમસ્વામી પ્રભુના બોધની અવિરત પ્રભાવના કરતા. ધર્મપ્રભાવક ગૌતમસ્વામી જગતના જીવો કલ્યાણ પામે તેવી અત્યંત કરુણાવાળા હતા. આથી તેઓ ગામેગામ વિહાર કરીને જીવોના ઉધ્ધાર માટે પ્રભુના ઉપદેશને લોકભોગ્ય બનાવતા, અને હજારો માનવીઓ ગૌતમસ્વામીનો ઉપદેશ સાંભળી સંસારનો ત્યાગ કરી કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરતા. છતાં ગૌતમસ્વામી તો એમ જ માનતા કે આ સર્વ પ્રભુના ઉપદેશનો મહિમા છે.

ક્યારેક તેઓ પ્રભુની આજ્ઞા ધારણ કરી ચાલી નિકળતા તો ક્યારેક પોતે વિહારમાં જીવોને બૂઝવીને મોક્ષ ભેગો કરી દેતા. અનાદિકાળથી સંસારના યોગે દુ:ખને ભોગવતો જીવ ગૌતમવાણીની લબ્ધિઓથી સિધ્ધલોકનો યાત્રી બની જતો. ગૌતમ આવા અપૂર્વ પ્રભાવક હતા!

એક વખત ગૌતમસ્વામી વિહાર કરતાં કરતાં રાજગૃહી નગરીના નાલંદાવાસ નામના પરામાં હસ્તિધામ નામના ઉદ્યાનમાં પધાર્યા હતા. તે પરામાં ઉદક નામનો પેઢાલપુત્ર રહેતો હતો.

તે કાળે અને તે સમયે ભગવાન મહાવીરની પરંપરાના શ્રમણ નિગ્રંથી સ્થળે સ્થળે વિહાર કરતા હતા, અને તે લોકો પ્રભુના ઉપદેશ અનુસાર અહિંસાધર્મનું પાલન કરવા માટે બોધ આપતા. સૌ તેને પ્રતિજ્ઞારૂપે ગ્રહણ કરતા.

"રાજા વિગેરેની બળજબરીને કારણે, કોઈ ગૃહસ્થ કે ચોરને બંધનમાં નાખવારૂપ, તેવા હાલતાં-ચાલતાં જીવોની હિંસા બાદ કરતા, અને બધી હિંસાથી બચી શકાતું ન હોય તો અલ્પ પણ હિંસાથી બચી શકાય, એવી ભાવના રાખીશ અને હાલતા-ચાલતાં ત્રસ જીવોની હિંસા નહીં કરું."

ઉદક પાર્શ્વનાથની પરંપરાના નિર્ગ્રંથ શ્રમણ હતા. વીતરાગના જૈનદર્શનના મહાવ્રતની પ્રણાલિના સિદ્ધાંતો સમાન પરંપરાને અનુસરતા હોય છે પરંતુ દેશકાળને અનુસરીને કંઈક સુધારો થતો રહે છે. પાર્શ્વનાથની પરંપરાના શિષ્યો સરળ અને ૠજુ હતા. તેથી તેમના સમયમાં ચાર મહાવ્રતોનો આચાર હતો.

૧ અહિંસા, ૨ સત્ય, ૩ અચૌર્ય, ૪ અપરિગ્રહ.

મહાવીર ભગવાને કાળની વિપરીતતા અને લોકમાનસની વક્રતા જાણી પોતાના શુદ્ધજ્ઞાન વડે ચો**થું મહાવ્રત બ્રહ્મચર્ય આપ્યું. અને** પાંચમું અપરિગ્રહવ્રત આપ્યું. આમ ચાર મહાવ્રતને બદલે પાંચ મહાવ્રતનો આચાર થયો.

તે કાળે સ્ત્રીપણ, ગૃહ, ધન-ધાન્યની જેમ એક વસ્તુ ગણાતી હતી, એ અપેક્ષાએ સ્ત્રીનું વ્યક્તિ તરીકે અલગ અસ્તિત્વ ન હોય તેવું ફલિત થતું હતું. એક પ્રકારે તે કાળ સ્ત્રીજગત માટે અત્યંત અંધકારમય હશે ? ગમે તે હો ભગવાન મહાવીરે બ્રહ્મચર્યવ્રતના અલગ પ્રકારથી સ્ત્રીને પણ જડ સાધનોથી આત્મસ્વરૂપે અલગ માન્યતા આપી, સ્ત્રીજગતનો ઉદ્ધાર કર્યો, તેમ કહીએ તો ચાલે. અને તે ચંદનાસતીના મોક્ષ ગમનથી પ્રમાણિત થાય છે.

જોકે ભગવાન મહાવીરના શાસનમાં સ્ત્રીનું સ્થાન તો સિલ્દ્ર, બુલ્દ્ર અને મુક્ત આત્મા સુધીનું હતું, અને તેમના શાસનમાં પ્રગટ થતું રહ્યું. ચંદનબાળા, મૃગાવતી જેવી સતી સ્ત્રીઓએ મોક્ષને સાધ્ય કર્યો હતો. અગાઉ તીર્થંકરના સમયમાં પણ એમ થયું હતું.

જો કે જૈન પરંપરામાં આ પ્રણાલિ તો અનાદિકાળથી પ્રવાહિત રહી છે. પરંતુ સામાજિક રીતે સ્ત્રીજગતમાં અંધકાર વ્યાપી ગયો હતો તેને ભગવાન મહાવીરે આ પ્રયોગથી દૂર કર્યો, તે તેમની કરુણા દૃષ્ટિનું પ્રદાન છે.

ઉદક તર્કશીલ અને તિક્ષ્ણ બુધ્દ્રિવાળા હતા. ભગવાન મહાવીરની ૯૫

પરંપરાના શ્રમણ નિગ્રંથો દ્વારા અહિંસાધર્મના આ પ્રચાર અને આચારમાં તેમને કંઈ ક્ષતિ લાગતી હતી, તેથી તેઓ વિચારતા હતા કે જો ભગવાન મહાવીર જેવા કોઈ સમર્થજ્ઞાની નિર્ગ્રંથ મળે તો આ બાબતમાં તેઓ તેમની પરંપરાનો દોષ બતાવી શકે.

યોગાનુયોગ ગણધર ગૌતમ નાલંદાવાસના ઉદ્યાનમાં બિરાજમાન છે તેવા સમાચાર ઉદકે જાણ્યા, અને તેઓ તરત જ તેમને મળવા ગયા. ઉદકના મનમાં તો એમ હતું કે પોતે ગૌતમસ્વામીને તેમની પરંપરાનો દોષ બતાવી એક મહાન કાર્ય કરવાનો યશ મેળવશે.

ઉદકે ગૌતમસ્વામીને કહ્યું કે, તમારા શ્રમણ નિગ્નંર્થો આ રીતે અહિંસાનો પ્રચાર કરે છે તેમાં ગૌણપણે હિંસાનો દોષ રહેલો છે અમુક રીતે ત્રસ જીવોની હિંસા બાદ કરતાં આ વાક્ય છે તેમાં હિંસા ગર્ભિત છે.

ગૌતમસ્વામી તો જ્ઞાની હતા. ભગવાન મહાવીરના શાસન અને સિવ્દાંતને યથાર્થ રીતે જાણતા હતા. સૌમ્યસ્વભાવી અનાગૃહી ગૌતમસ્વામીએ શાંત,અને સ્વસ્થ મને ઉદકની વાત સાંભળી અને તેમને સત્ય સમજાવવા પ્રયત્ન કર્યો.

હે ઉદક ! નિગ્રંર્થ શ્રમણ મહાવ્રત ધારી છે, તે પ્રાણાંતે પણ અહિંસા પાળે છે. શાસનની પ્રણાલિના રક્ષણ માટે પણ અહિંસાધર્મને સેવે છે. એક જંતુને મારવાના નિમિત્તે જોતાં પોતાના પ્રાણનો ત્યાગ કરે છે. તેવા નિગ્રંર્થને હિંસાના ભાવ હોય નહિ, તેથી તમારું તેમ માનવું છે તે ભૂલ છે.

વળી શ્રમણ - શ્રાવક અણુવ્રતધારી છે. તે અહિંસા, પરિગ્રહયુક્ત છે તે સર્વથા હિંસા પાળી શક્તો નથી. વળી કોઈ રાજ્યના શાસનમાં તેને યુદ્ધ આદિમાં જોડાવું પડે, ન્યાય માટે વિરોધી હિંસા પણ થઈ જાય. આમ વ્રતધારી શ્રાવક પણ સંપૂર્ણ હિંસા પાળી શકે નહિ. તેથી તેને અલ્પહિંસાના દોષથી બચવા માટે આ પ્રતિજ્ઞા જરૂરી છે, તેમાં કોઈ દોષ નથી. જેથી પ્રતિજ્ઞા ખંડનનો દોષ ન લાગે.

નાના જીવની રક્ષા માટે મુનિઓએ લીધેલા અનશન, મેતાર્ય જેવા મુનિએ કોંચ પક્ષીને બચાવવા લીધેલું મૌન, સુદર્શન શ્રાવકે રાજાપાસે અભયારાણીને માટે અભય દાનનું માંગેલું વચન વગેરે દૃષ્ટાંતો પ્રસિદ્ધ છે.

આમ ઘણા પ્રકારે ઉદકને ભગવાન મહાવીરના શ્રમણ નિર્પ્રથોના અહિંસાના ઉપદેશ કથનમાં નિર્દોષતા છે તેનું ભાન કરાવ્યું.

ઉદકને પોતાના વિચારમાં રહેલા દોષનો ખ્યાલ આવી ગયો અને પોતે સ્વમાનભંગ થવાથી ખિન્ન થઈ ગયો. પરંતુ અહંકાર અને કદાગ્રહને કારણે તે ગૌતમસ્વામીના ખુલાસાથી સમ્મત ન થયો અને નિર્ગ્રથ શ્રમણોના દોષને આગળ કરતો રહ્યો.

સંવેદનશીલ અને કરુણાર્દ ગૌતમસ્વામીએ વિચાર્યું કે ઉદક પોતે અજ્ઞાનવશ કર્મનો ભાર વધારે છે, તેથી અત્યંત વાત્સલ્યપૂર્વક કહ્યું કે, હે ઉદક! મહાનુભાવ તમે તો નિગ્નંર્થમાર્ગના અનુયાયી છો. જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રના આરાધક છો. જન્મ-મરણ થી મુક્ત થવાના આરાધક છો. માટે સમજવું જરૂરી છે કે શ્રમણ નિર્ગ્રંથની ટીકા-નિંદા કરનાર પોતાનું ભાવિ વ્યર્થ બગાડે છે.

ગૌતમસ્વામી તો માન-અપમાનથી પર હતા પણ ઉદકના મનમાં વળેલી અપમાનની ગાંઠ છૂટી નહિ, તેથી ગૌતમસ્વામી પ્રત્યે કાંઈપણ આદર ન બતાવતા ઊઠીને ચાલ્યા ગયા.

પરપીડાભંજક ગૌતમસ્વામીએ ઉદકના મનનાં પરિણામ જાણી લીધાં, અને તેમને થયું કે જો ઉદક સમાધાન પામ્યા વગર જશે તો દુ:ખી થશે, એટલે પોતે ઊભા થયા, અને ઉદકને રોકીને અત્યંત સ્નેહ ભાવે કહેવા લાગ્યા કે, હે ઉદક! હે ભવ્યાત્મા! કોઈ નિર્ગ્રંથ શ્રમણ પાસેથી શંકાનું સમાધાન થાય તો આપણો ભ્રમ દૂર થાય, અને વળી જો તેના શ્રીમુખે ધર્મદેશના શ્રવણનો અવસર મળે તો એમ માનવું કે આ મારા મોટા ઉપકારી છે. સારું થયું તમે મને ભ્રમણાંથી મુક્ત કર્યો નહિ તો મારી શી અવગતિ થાત!

આમ વિચારી તેમનો આદર કરી તેમને સાક્ષાત્ ભગવાન માની તેમની પાસે વિશેષ ઉપાસનાનો માર્ગ ગ્રહણ કરવો જોઈએ

ગૌતમસ્વામીનાં અત્યંત મધુર વાક્યોનું શ્રવણ કરીને, જાણે પિતા પુત્રને હિતનો માર્ગ બતાવનાં હોય તેવા ભાવને અનુભવી, ઉદકને ગૌતમસ્વામીની વાત સ્પર્શી ગઈ. તેમનું મન તરત જ પશ્ર્યાતાપયુક્ત થઈ ગયું. તેમણે ગૌતમસ્વામીને આદરભાવે કહ્યું કે

"હે ગૌતમ ગણધર ! તમે મારા સાચા હિતસ્વી છો. આજ સુધી ગર્વમાં અને ભ્રમમાં હું રાચતો હતો. મને આવી મધુરવાણીમાં સાચી હકીકત જાણવા મળી નથી. મને ક્ષમા કરશો.

આપે કહેલ અહિંસાની પ્રણાલિ યથાર્થ છે હું તેનો સ્વીકાર કરું છું, અને આપના વચનોને શ્રધ્દ્રાપૂર્વક ધારણ કરું છું. આપ મને આપના સંઘમાં પ્રવેશ આપો."

આવા હતા ગૌતમસ્વામી; પ્રેમાળ, કરુણાર્દ સમતાવાન અને મધુરવચનવાળા હતા. તેમની વચનલબ્ધિ સૌને સ્પર્શી જતી અને જીવો સ્વકલ્યાણ પામતા.

> વીર વજીર, વડો અણગાર ચૌદ હજાર મુનિ શિરદાર જપતાં નામ હીય જયકાર જ્યો જ્યો ગૌતમ ગણધાર મુનિ ચંદ.

## બે મહાન સંતોનો સંવાદ

ત્રીજા આરાના અંતમાં થયેલા ભગવાન શ્રી ૠપભદેવની નિર્ગ્રંથ પરંપરામાં ત્રેવીસમા ભગવાન પાર્ત્યનાથ અને ભગવાન મહાવીરના શાસન વચ્ચે ફક્ત અઢીસો વર્ષનું અંતર હતું. આથી ભગવાન મહાવીરના કુળના ક્ષત્રિયો, રાજા અને બ્રાહ્મણો ભગવાન પાર્ત્યનાથના અનુયાયી હતા. તે સૌ ભગવાન પાર્ત્યનાથના પ્રરૂપેલા ધર્મના નિયમો પાળતા હતા, અને તત્ત્વોને સ્વીકારતા હતા.

ભગવાન મહાવીરે કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ પછી ધર્મોપદેશનો પ્રારંભ કર્યો, ત્યારે તેમાં ધર્મ પ્રભાવનાની સરળતા માટે કેટલાક ફેરફાર કર્યા.

ભગવાન પાર્સનાથના સમયમાં ભિક્ષુકો રંગીન વસ્ત્રો ધારણ કરતાં. ભગવાન મહાવીરે સહજપણે વસ્ત્રનો ત્યાગ કર્યો હતો, અને ભિક્ષુકો જીર્ણશીર્ણ વસ્ત્રનો ઉપયોગ કરતા હતા.

ભગવાન પાર્શ્વનાથના સમયમાં ચાર મહાવ્રત હતા. ચોથા અપરિગ્રહ કે પરિગ્રહપરિમાણ વ્રતમાં જર, જમીન અને જોરૂનો સમાવેશ થતો તેથી ચાર મહાવ્રત આ પ્રમાણે હતા.

## ૧. અહિંસા ૨. સત્ય ૩. અચૌર્ય અને ૪. અપરિગ્રહ.

બ્રહ્મચર્યનો સમાવેશ અપરિગ્રહમાં થતો. જર-ધન, જમીન-ઘર, ક્ષેત્ર આદિ, જોરૂ-સ્ત્રી, આમ સ્ત્રી પણ જડ પદાર્થો સાથે પરિગ્રહનું સાધન ગણવામાં આવતી. આથી મૈથુન વિરૂદ્ધ બ્રહ્મચર્યનું વ્રત અલગ માનવામાં આવતું ન હતું. અપરિગ્રહ વ્રતમાં તેનો સમાવેશ થતો. એક અપેક્ષાએ ભગવાન મહાવીરે એ સમયમાં સ્ત્રી અને શુદ્ધ જાતિનો મહાન ઉદ્ધાર કર્યો એમ કહીએ તો તે અસ્થાને નથી. શુદ્ધજાતિના દીક્ષીત થયેલા મુનિનો સ્વીકાર કરી તેમને સંઘમાં સમાવી લેવામાં આવતા. અને ગ્રહસ્થો પણ ધર્મનો સ્વીકાર કરી શકતા હતા.

સ્ત્રી જગતની અત્યંત અવગણના કે અંધકાર સમા જીવનનો ઉધ્ધાર કરવાજ જાણે ભગવાન મહાવીરે અપરિગ્રહમાંથી સ્ત્રીને, ધનાદિ જડ પદાર્થો સાથે ન ગણતા, અલગ પ્રધાનતા આપીને તેને ચેતન સ્વરૂપ મહાન તત્ત્વરૂપે અલગ સ્થાન આપ્યુ અને અપરિગ્રહ વ્રતમાંથી સ્ત્રીના વ્યક્તિત્વને પ્રધાનતા આપી બ્રહ્મચર્યવ્રતની પ્રરૂપણા કરી.

ભગવાન મહાવીરના સમયના જીવોની સામાન્ય ચેષ્ટાઓ વક્ર અને જડ મનાય છે. તેથી પણ બ્રહ્મચર્ય વ્રતની નિષ્ઠા અને પવિત્રતા જાળવવા માટે આ અલગ વ્રત અત્યંત આવશ્યક જણાય છે.

આવા ફેરફારો સામાન્ય જન-સમાજની સમજણમાં આવી શકતા નહિં, તેથી આ ફેરફારો ચર્ચાસ્પદ થવા પામ્યા હતા. અને તેથી ધર્મ પ્રભાવનામાં અનિશ્ચિતતા પ્રવર્તવા લાગી. સમજુ માનવોના મન બેચેન થવા લાગ્યા. શ્રમણો પણ ચિંતિત હતા, કે આવી ચર્ચાઓ ધર્મને હાનિ પહોંચાડશે માટે શંકાનું સમાધાન થવું અત્યંત જરૂરી છે.

એકવાર યોગાનુયોગ ભગવાન પાર્શ્વનાથની પરંપરાના શ્રમણ કેશિકુમાર પોતાના સંઘ સાથે વિહાર કરી શ્રાવસ્તી નગરીના તિંદુક નામના ઉદ્યાનમાં પધાર્યા હતા. કેશીકુમાર શાસ્ત્રમાં પારંગત હતા, અપ્રમત્ત દશાના શ્રમણ હતા, તત્ત્વના સાચા જીજ્ઞાસુ અને સરળ સ્વભાવી હતા.

આજ સમયે ભગવાન મહાવીરના પ્રથમ શિષ્ય ગણધર ગૌતમસ્વામી પોતાના વિશાળ સમુદાય સાથે શ્રાવસ્તી નગરીના કોષ્ટક ઉદ્યાનમાં ઉતર્યા હતા.

ઈન્દ્રભૂતિ ગૌતમ અત્યંત નમ્ર, સરળ, અને તત્ત્વ જીજ્ઞાસુ હતા. વળી તેઓ વાત્સલ્યભાવથી સૌને ઉપદેશ આપતા. જન સમાજ તેમના પ્રત્યે અત્યંત સદ્દભાવ રાખતો હતો. અને તેમની અમૃતતૃલ્ય વાણીથી પ્રભાવિત થતો.

યોગાનુયોગ બંન્ને મહાત્માઓ મળતા ત્યારે નિખાલસ ભાવે ધર્મચર્ચા

કરતા. તેમાં આચારભેદની વાતો પણ થતી. નિર્ગ્રંથ પરંપરાના ધર્મનું તત્ત્વ અને ધ્યેય તો સમાન હતા. છતાં આચાર અને ક્રિયાનો ભેદ કેમ છે તે <del>શંક્રનું નિ</del>વારણ સૌ ઈચ્છતા હતા.

શ્રમણ કેશીકુમાર ઈન્દ્રભૂતિ ગૌતમ કરતાં વયમાં મોટા હતા અને મતિ, શ્રુત તથા અવધિજ્ઞાનના ધારક હતા.

ઇન્દ્રભૂતિ ગૌતમ મતિ, શ્રુત અવધિજ્ઞાન અને મન:પર્યવ જ્ઞાન એમ ચાર જ્ઞાનના સ્વામી હતા. વયમાં નાના હતા, પરંતુ વિદ્યમાન તીર્થંકર ભગવાનના પટ શિષ્ય હતા અને મોટા સમુદાયના ગણધર હતા છતાં તે ઓ અત્યંત સરળ અને વિનમ્ર હતા.

શિષ્યવૃંદમાં થતી ચર્ચાઓના કારણે ગૌતમ સ્વામીએ વિચાર્યું કે, ભલે કેશીકુમાર જ્ઞાનમાં અલ્પતા છે, પણ વયોવૃદ્ધ છે તેમજ વડીલ છે, માટે મારે તેમને મળવા જવું જોઈએ. આથી તેઓ પોતાના કેટલાક શિષ્યો સાથે કેશીકુમારને મળવા તિંદુક વનમાં પહોંચી ગયા.

શ્રમણ કેશીકુમારે ગૌતમસ્વામીને આવતાં જોયાં, કે તુરતજ અત્યંત વિનમ્ર ભાવે તેમની સામે ગયા, અને તેમનું અને તેમના શિષ્ય સમુદાયનું હાર્દિક સ્વાગત કર્યું.

બંન્નેના સ્વભાવમાં સહજતા હતી, સાચી જીજ્ઞાસાવૃત્તિ હતી. તેમને કોઇ વાદ વિવાદ કરીને અન્યોઅન્ય, જય પરાજય કરવાનો કોઇ ઉદ્દેશ ન હતો. બંન્નેના પવિત્ર મનોભાવથી વાતાવરણ પણ જાણે ઉલ્લાસમય બની ગયું. સહજપણે ધર્મચર્ચાની શરૂઆત થઈ.

વિનયશીલ શ્રમણ કેશીકુમારને ગૌતમસ્વામી પ્રત્યે અત્યંત આદર સહિત પ્રશ્ન પૂછવાની અનુજ્ઞા માંગી. કેશીકુમાર શ્રમણ : "હે પૂજય ! ભગવાન પાર્શ્વનાથે ચાર મહાવ્રતોના ધર્મનું નિરૂપણ કર્યું હતું. તેમનો સમુદાય આજ સુધી ચાર મહાવ્રતો પાળતો આવ્યો છે, અને ભગવાન મહાવીરે વર્તમાન પાંચ મહાવ્રતની પ્રરૂપણા કરી આવો ફેરફાર શા માટે કર્યો ?"

ગૌતમસ્વામી: "હે કેશીકુમાર! તમારો પ્રશ્ન યોગ્ય છે. તમે જાણો છો કે બંન્ને ભગવાનના ઉપદેશનું પ્રયોજન તો મોક્ષમાર્ગનું છે. આચરણમાં જે વ્યાવહારિક ફેરફાર કર્યો છે, તે દેશકાળને લક્ષમાં રાખીને કર્યો છે. આ કાળના માનવોનો સ્વભાવ ભગવાન પાર્શ્વાનાથના સમય જેવો સરળ નથી. તેમની બુલ્દ્રિ જડ છે અને પ્રવૃત્તિ વક્ક છે તેથી આચારના શુલ્દ્ર પાલન માટે ફેરફાર કર્યો છે.

ભગવાન પાર્શ્વનાથના સમયમાં અપરિગ્રહના વ્રતમાં સાધકો સહજપણે સ્ત્રીનો ત્યાગ અર્થાત્ બ્રહ્મચર્યને ધારણ કરી લેતા, પણ આ કાળના સાધકો બુલ્દિને જોડી કંઇ છૂટછાટ લે તો વ્રતનો ભંગ થાય, તેથી બ્રહ્મચર્ય વ્રતનો અલગ સ્પષ્ટ ઉલ્લેખ કર્યો છે. તાત્ત્વિક દૃષ્ટિએ તો બંન્નેનો હેતુ કેવળ નિર્પ્રથ માર્ગને અનુસરવાનો છે અને આત્માની વિશુલ્દિ માટે છે."

કેશીકુમાર શ્રમણનું અને તેમના સમુદાયનું શંકાનું નિવારણ થતાં સૌ પ્રસન્ન થયા.

ગૌતમસ્વામીની ગંભીરતા જ્ઞાન પ્રતિભા અને નિખાલસતાથી પ્રભાવિત થઇને કેશીકુમાર શ્રમણના ચિત્તમાં ઉદ્દભવતા કેટલાક પ્રશ્નો તેમણે પૂછયા.

કેશીકુમાર : "હે મહાભાગ ! અંતરંગમાં ચાલતા વિષય અને વિકલ્પો રૂપી શત્રુઓની વચમાં રહીને પણ આપે તેમને કેવી રીતે પરાજિત કર્યા હતા ?"

ગૌતમસ્વામી: "હે શ્રમણ! સૌ પ્રથમ એ સર્વ દુશ્મનોનો રાજા જે મોહ હતો તેણે મેં પ્રથમ પરાજય આપ્યો હતો. જયાં મન વશમાં આવ્યું કે કષાય અને વિષય વશ થાય છે. આમ મન વશ કરતાં કોઇ શત્રુ આપણને હરાવી શક્તો નથી, તેથી આત્મવિકાસ શક્ય બને છે."

કેશીકુમાર : "છતાં હે ગૌતમસ્વામી ! મન રૂપી ઘોડો લગામ તોડીને

ખોટે માર્ગે દોડી જાય છે ત્યારે તેના પર કેવી રીતે કાબુ મેળવી શકાય ?"

ગૌતમસ્વામી: "હે શ્રમણ ! મન રૂપી ચંચળ અને તોફાની ઘોડાને પ્રથમ શ્રુતજ્ઞાનના આધારે ગુરુની કૃપા વડે કાબુમા લેવો. ત્યાર પછી આત્મજ્ઞાન પ્રાપ્ત થયે તેને કાબુમાં લઈ શકાય છે. પછી તેને ધર્માચરણમાં જોડતા તેના સર્વ તોફાનો શમી જાય છે."

કેશીકુમાર : "હે મહાનુભવ ! જન્મ, જરા અને મરણના અનાદિના પ્રવાહમાં તણાઇ જતાં જીવને કોણ બસાવી શકે ?"

ગૌતમસ્વામી : "હે શ્રમણ ! આ સંસારના અનાદિના જન્મ આદિ પ્રવાહથી બચાવનાર એક માત્ર સર્વજ્ઞના પ્રરૂપિત ધર્મનું શરણ છે. વિનશ્વર એવા આ સંસારથી બચાવનાર શુદ્ધ ધર્મ છે તેમ જાણવું."

કેશીકુમાર : "આ સમસ્ત સંસાર કર્મરૂપી બંધનથી જકડાએલો છે તે બંધનોથી મુક્ત થવાનો માર્ગ તમે કેવી રીતે શોધ્યો ?"

ગૌતમસ્વામી : "આ સંસારમાં બંધન રૂપ જીવનું અજ્ઞાન અને મોહ છે. વળી સંસારના પદાર્થોમાં આસક્તિ, સ્ત્રી આદિમાં સ્નેહ, પરિગ્રહની મૂર્છામાં જીવ બંધનથી ફસાય છે. મેં પ્રથમથીજ તે બંધનોને છોડવાનો સત્યપુરૂષાર્થ કર્યો હતો. અને ભગવાનના બોધને ગ્રહણ કરીને કર્મ બંધનોથી હું મુક્ત થઇ મારો આત્મવિકાસ સાધી રહ્યો છું."

કેશીકુમાર : "અંતરના ઉડાણમાં રહેલા સૂક્ષ્મ દોષોનો ઘણો પ્રભાવ હોય છે. તે વિષવેલ જેવા હોય છે તેને જડમૂળથી આપે કેવી રીતે છેદી નાંખ્યા ?"

ગૌતમસ્વામી: "હે શ્રમણ! પૂર્ણતા કે વીતરાગતા પામતાં પહેલાં આપણા મનમાં સૂક્ષ્મ દોષો કે ક્ષાયો તે વિષવેલ છે. તે આપણી મોક્ષરૂપ સાધનાને નષ્ટ કરી નાંખે છે, અને જીવ પાછો સંસાર સાગરમાં ડૂબે છે. પરંતુ જે વીતરાગમાર્ગ અને પ્રભુની આજ્ઞાઓ આરાધ છે તે એ વિષવેલને જડમૂળથી ઉખેડીને મુક્ત થઇ જાય છે. તેમ હું તેવી વિષવેલ રૂપ આશા

તૃષ્ણાથી મુક્ત થઇ સુખપૂર્વક વિચરૂં છું.

કેશીકુમાર : "હે ગૌતમ ! હ્રદયમાં ઉડે ઉડે કોઈ સર્વનાશ કરવાવાળો અગ્નિ જીવના સુખ-શાંતિને હરી લે છે. તેવા અગ્નિને કેવી રીતે શાંત કરવો ?"

ગૌતમ : "હે શ્રમણ ! એ અગ્નિ એટલે જ ક્રોધાદિ ક્યાયો છે. તે જ્ઞાન, ધ્યાન, શીલ અને વૈરાગ્યના જળ સિંચનથી શાંત થાય છે."

ગૌતમસ્વામી તરફથી સંતોષજનક જવાબ મળતા તેમની સૌમ્ય અને પવિત્રવાણીથી સૌની શંકાનું સમાધાન થયું. સૌના અંતરમાં પ્રકાશ પથરાઈ જતાં કેશીકુમાર અને તેમના શ્રમણ સમુદાયે ભગવાનના પાંચ મહાવ્રતનો સ્વીકાર કરી તેમના આચારમાં દૂધમાં સાકર ભળે તેમ ભળી ગયા.

જ્ઞાનીઓના મત એક હોય છે. આમ બંન્ને મહાન શ્રમણોના મિલને ધર્મની પરંપરામાં ઐક્યતાનો અદ્ભૂત પાઠ શીખવી દીધો.

> શાન બલ તેજ ને સકલ સુખસંપદા, ગૌતમ નામથી સિધ્ધિ પામે. અખંડ પ્રચંડ પ્રતાપ હોય અવનીમાં, સુર નર જેલને શીશ નામે સૌભાગ્યવિજયજી

# ગૌતમસ્વામી અને અતિમુક્તક

તે કાળે, તે સમયે ગ્રામાનુગ્રામ વિચરતાં ભગવાન મહાવીર સંઘ સહિત પોલાસપુર નગરમાં પધાર્યા. તેમની સાથે તેમના અનન્ય ભક્તિપરાયણ શિષ્ય ગૌતમ હતા. ભગવાન મહાવીર તો પૂજનીય અને સન્માનનીય હતા, પણ તેમનું કૃપામૃત પામીને ગૌતમ પણ જનસમાજમાં સન્માનનીય અને આદરણીય હતા.

ગણધરોમાં મુખ્ય, હજારો શિષ્યના ગુરુ, સંઘના નાયક, લબ્ધિયુક્ત ગૌતમસ્વામીની પ્રતિષ્ઠા અદ્વિતીય હતી. ભગવાનની દેશના સાંભળવા આવતા રાજા, મહારાજાઓ, નગરપતિઓ અને પૂરો સંઘ સૌ ગૌતમસ્વામીને સન્માન આપતા પરંતુ તેઓ નિરહંકારિતાનો અજોડ આદર્શ હતા. ફળ બેઠાં પછી આંબો ઝૂકે, તેવું તેમના જીવનમાં ચરિતાર્થ થયું હતું.

નાનાં મોટાં સૌની સાથે નિસ્પૃહભાવ છતાં વાત્સલ્યપૂર્ણ તેમનો વ્યવહાર જનમાનવ માટે સુલભ હતો. તેઓ શુધ્ધ ચારિત્રથી, પવિત્ર ગુણોથી રિલ્ડ્રિ-સિલ્ડ્રિઓ વડે મહાન હતા. છતાં તેમની મહાનતા કોઇને તાપ ઉપજાવતી ન હતી પણ શીતળતા આપતી હતી. પરમાત્મા પ્રત્યેના તેમના અનન્ય અનુરાગે અહંકાર અદૃશ્ય થઇ ગયો હતો. કેવળ સરળ અને મૃદુ વ્યક્તિત્વ તેમનું સ્વરૂપદર્શન કરાવતું હતું.

આવા ગૌતમસ્વામીના પરિચયમાં આવીને જીવો <sup>4</sup>ધન્ય બની જાય તેમાં શું આશ્ચર્ય છે !

ભગવાન અને ભક્તના આ યુગલનો જે નગરમાં વાસ હતો તે નગરનો રાજા વિજય હતો, તેને શ્રીદેવી નામે શીલવાન રાણી હતી. તેને એક અતિમુક્તક નામે સુકોમળ રાજકુમાર હતો. રાજ પરિવારમાં સૌને તેના પર અત્યંત સ્નેહ હતો. અતિમુક્તકના ગુણો પણ સૌને આકર્ષણ થાય તેવા હતા.

એકવાર ગૌતમ ગણધર પોલાસપુરના રાજમાર્ગેથી ભિક્ષા માટે જઇ રહ્યા હતા. તે રાજમાર્ગ પર આવેલા ઇન્દ્રસ્થાન નામના મેદાનમાં રાજકુમાર તેના મિત્રો સાથે બાલક્રીડામાં પ્રવૃત્ત હતો. રમત પણ બરાબર રંગમાં જામી હતી, એ જ સમયે ગૌતમ ગણધર ઇન્દ્રસ્થાન મેદાન પાસેથી પસાર થતા હતા. અચાનક અતિમુક્તક રાજકુમારની દષ્ટિ તેમના પર પડી. આ પહેલાં તેણે આવા મુનિવેશમાં કોઈ સાધુને જોયા ન હતા. આથી તેને આશ્ચર્ય થયું.

વિશિષ્ટ શ્વેતાંબર ધારી. કરમાં ભિક્ષાપાત્ર નીચી નજરે ચાલતાં ગૌતમ ગણધરને જોતાં

રાજકુમારને મોટું કુત્હલ થયું. તે એકધારી દૃષ્ટિથી તેમને જોતો જ રહ્યો અને કેમ જાણે ગૌતમસ્વામીની સરળ મુખમુદ્રા સામેથી તેની નજર દૂર થતી ન હતી. તે રમતને છોડીને તેમની નજીક આવ્યો. અને વિનયસહ પૂછવા લાગ્યો :-

> 'હે મહાપુરુષ ! આપ કોણ છો ? શા માટે નગરમાં ફરી રહ્યા છો ?'

જેવા ગૌતમસ્વામી ૠજુ અને મૃદુ હતા; તેવો બાળક પણ નિર્દોષ અને સુકોમળ હતો. તેની બાલસુલભ મધુર વાણીનું શ્રવણ કરી ગૌતમસ્વામીએ પ્રત્યુતર આપ્યો. હે ! દેવાનુપ્રિય,

હું શ્રમણ નિર્ગ્રંથ છું. ભિક્ષાના પ્રયોજનથી નગરમાં ધૂમી રહ્યો છું

અતિમુક્તક : "ભગવાન, આપ મારા નિવાસે ભિક્ષા માટે પધારો. ગૌતમસ્વામીએ સહજભાવે સમ્મતિ આપી, આથી રાજકુમાર અત્યંત પ્રસન્ન થઈ ગયો અને જાણે ચિર-પરિચિત હોય તેમ તેણે ગૌતમસ્વામીની આંગળી પકડી લીધી. વાત્સલ્યમૂર્તિ ગૌતમ પણ તેની સાથે તેના દોર્યા

દોરવાઈ રહ્યા. ભાવિમાં શું નિર્માણ થયું હતું ?

તેઓ રાજમહેલ નજીક પહોંચ્યા ત્યાં રાણી શ્રીદેવીએ આશ્ચર્યકારી ઘટના જોઈ. મહામુનિ ગૌતમસ્વામીની આંગળી પકડી અતિમુક્તક કંઈ વાતચીત કરતો આવી રહ્યો છે. રાણી પણ ભાવવિભોર થઇ ગઇ. મહાશ્રમણ મારે આંગણે પધાર્યા, ધનભાગ્ય ! બાળકની આંગળી પકડી તપસ્વી ભિક્ષા માટે પધાર્યા કે તરત જ તે ઝરૂખામાંથી નીચે આવી. ગૌતમસ્વામીને વંદના કરી, ભિક્ષાનું પ્રદાન કરી તે પાવન થઈ ગઈ.

ભિક્ષા ગ્રહણ કરી ગૌતમસ્વામી ધર્મલાભ આપી ચાલવા લાગ્યા. પણ રાજકુમારને તો તેમના પ્રત્યે એક ગૂઢ આકર્ષણ ઉત્પન્ન થયું હતું. તેથી તે પૂછવા લાગ્યો, "ભંતે!

### હવે આપ ક્યાં જશો ? આપનો નિવાસ ક્યાં છે ?"

રાજકુમારના પ્રશ્નનો જવાબ આપતા ગૌતમ બોલ્યા "હે રાજકુમાર!

તમારા નગરના ઉદ્યાનમાં મારા ધર્મગુરુ ભગવાન મહાવીર પધાર્યા છે, હું પણ તેમની સાથે છું."

ગૌતમસ્વામીના સરળ સ્વભાવયુક્ત પ્રત્યુત્તરથી બાળકે નિર્ભયતાથી પૂછ્યું : "હે ભદંત ! હું તમારી સાથે ભગવાનના દર્શનાર્થે આવી શકું ? ગૌતમે બાળકને સમ્મતિ આપી. રાણી કંઈ વિચારે, પૂછે તે પહેલાં તો રાજકુમાર ગૌતમ ગણધર સાથે ચાલી નીકળ્યો. બંને ભગવાનની પાસે પહોંચ્યા અહીં કોઈ પરિચયની જરૂર ન હતી.

રાજકુમારની નિર્દોષ મુખમુદ્રા કુતૂહલયુક્ત, પ્રસન્ન-દૃષ્ટિ અને વિનય તેની પાત્રતા સૂચવતાં હતાં.

ભગવાનનું અનુપમરૂપ, જ્ઞાનયુક્ત દૃષ્ટિ, પવિત્ર પ્રતિભા, અને વાત્સલ્યપૂર્ણ આવકારથી રાજકુમાર ત્યાં જ ગોઠવાઈ ગયો. રાજમહેલ વિસ્મૃત થયો. પ્રભુના વચનનું અમૃત પીતો બાળક વૈરાગ્ય પામ્યો. જે કાર્ય

પંડિતો કે વૃલ્દ્રોને માટે દુર્લભ તે આ બાળકને સુલભ કેમ થયું ?

ભગવાન મહાવીર અને ગૌતમસ્વામીનાં વાત્સલ્યે આ બાળકને સુલભબોધિ કરી લીધો. બાળકનું મન ઠરી ગયું. રાજમાર્ગ ઉપર આંગળી પકડીને ચાલતા ગૌતમસ્વામીએ ત્યારે જ બાળકના મનને હરી લીધું હતું.

રાજકુમારે પ્રભુ પાસે દિક્ષાની માગણી કરી. ભગવાને માતાપિતાની આજ્ઞા લેવા સૂચવ્યું. રાજકુમારની દીક્ષાની વૃત્તિથી માતાપિતા મોહવશ ક્ષોભ પામી ગયાં. આવો સુકોમળ શિશુ દીક્ષા કેમ પાળી શકશે ? પરિષહો અને ઉપસર્ગો કેમ ખમી શકશે ?

આ તો ક્ષિત્રિય બાળક હતો. રણ મેદાનથી પાછો ન પડે, તે પરિષહ ઉપસર્ગથી કેમ પાછો પડે ? આખરે માતાપિતાની રજા મેળવી તે દિક્ષીત થયો.

ગૌતમસ્વામીના પરમાર્થ સ્નેહપાશમાં આવા કેટલાય બાળકો, યુવાનો અને રાજકુમારો તેમની ત્યાગવૈરાગ્ય પ્રધાન અધ્યાત્મસાધનાની સુધાનું પાન કરી કૃતાર્થ થયા હતા.

ત્યાગ વૈરાગ્યનો માર્ગ કઠણ મનાય છે. પણ ગૌતમસ્વામીના વાત્સલ્યનું ઝરણું એવું વહેતું કે તેમાં ભોગી, રોગી, કોમળ કે કઠણ પ્રકૃતિના જીવો આ માર્ગમાં સરળતાથી અને શીધ્રતાથી પ્રવેશ કરતા; આ તેમની અલૌકિક લબ્ધિ હતી.!

- ૧ દેવ મનુષ્ય અને પશુઓ દ્વારા ઘોર ઉપસર્ગ કરવામાં આવે તો પણ જે કોધથી તમ થતો નથી તેનો એ નિર્મળ ક્ષમા ધર્મ છે.
- ર ઓછામાં ઓછા પ્રમાદને લઇને પણ મેં આપની તરફ ઉચિત વ્યવહાર ન કર્યો હોય તો હું શલ્ય તથા કપાય રહિત થઈ આપની ક્ષમા માગું છું.

## અંગૂઠે અમૃત વસે

જૈનધર્માવલંબીજનોના કંઠે આ પંક્તિ ગવાય છે. દરેક પોતાના વાંછિતની પ્રાપ્તિ પ્રમાણે તેનું અર્થઘટન કરે છે. જો કે ગૌતમ સ્વામીના લબ્ધિભંડારનું રહસ્ય કોઈ અનેડું છે, તે કોઈ વિરલ જીવો જ પામે છે.

વિશ્વમાં થયેલા મહાન આત્માઓની વિશિષ્ટતાઓ મહાન, સુખદ, અનુમોદક અને ઉપકારી હોય છે. પણ ગૌતમસ્વામીની લબ્ધિ ક્હોકે વિશિષ્ટતાઓ અદ્દભુત હતી. આ પંક્તિના ભાવાર્થની કલ્પનાના મનોભાવ જ આપણને ગૌતમસ્વામીના ઐશ્વર્યનું સાનંદાશ્વાર્ય ઉત્પન્ન કરે છે.

ઇન્દ્રભૂતિ જન્મથી જ પૂર્વજન્મના ઉત્તમ સંસ્કાર સહિત જન્મ્યા હતા, અને વિપ્રવર તરીકે તેમનું જીવન ઘણું ઊંચું હતું. ગૃહસ્થ છતાં સુખભોગ, આશા તૃષ્ણા, કંચનકામિની અને વિષયથી તેઓ ઉન્મુખ હતા, અનાસક્ત હતા. તેમનું જીવન વિદ્યાભ્યાસથી રંગાયેલું હતું.

તે કાળના શાસ્ત્રવિદ્દ અને મંત્રપાઠી દેશપ્રદેશ ફરતી વિદ્યાપીઠ જેવું તેમનું જીવન ઉજજવલ હતું. રૂપ મળવા છતાં તેનો મદ ન હતો, બળ મળવા છતાં કોઇની સામે યુદ્ધમાં ઉતરવાનો મત્સર ન હતો, અનેક સુખ સગવડો છતાં ભોગ પ્રત્યે આદર ન હતો. તેઓ તપસ્વીજીવન જીવતા હતા.

એક કાળે શાસ્ત્રજ્ઞાનનું માન તેમને સર્વજ્ઞ તરીકે પંકાવા પ્રેરતું હતું. અને એ પણ ભગવાન મહાવીરના સાન્નિધ્યથી મીણની જેમ પીગળી ગયું હતું. તે પછી ગૌતમને થયેલો આવિર્ભાવ તો કેવળ નિર્મળ, સરળ, ઉદાર, વિશાળમના, વાત્સલ્યપૂર્ણ, ભાવનાયુક્ત હતો.

તેમના સાન્નિધ્યમાં સંસારતાપથી તપ્ત જીવો શીતળતા પામતા, અને ભવરોગ અને ભાવરાગ શમવાની યુક્તિ પ્રાપ્ત કરતા. તેમની ઉપસ્થિતિ સુવાસિત પુષ્પની જેમ આનંદ આપતી. સર્વજ્ઞ પરમાત્માની આજ્ઞા પ્રમાણે

સાધેલી સાધનાની ફલશ્રુતિએ અંતરંગને અજવાળ્યું હતું. અનેક લબ્ધિઓ તેમને પ્રગટ થઇ હતી. સાધુતા તો તેમને વરેલી જ હતી, પણ પૂર્વ જીવનમાં રહેલી શંકા અને લોકસંજ્ઞા પણ પ્રભુના શરણના સ્વીકારથી નષ્ટ થઇ જવાથી, નિર્મળ સાધુતા પ્રગટી હતી. આ સાધુતા એટલે તપ, ત્યાગ, વૈરાગ્ય, તિતિક્ષા, કાયાની માયાની નિવૃત્તિ, કષ્ટ છતાં પ્રસન્નતાપૂર્વકનું જીવન હતું. અંતિમ સાધ્ય મુક્તિ હતું.

ઇન્દ્રભૂતિગૌતમ પાસે પૂર્વનું સામર્થ્ય, આત્મબળ કાંઇ ઓછા ન હતા, તેથી તો તેઓ પ્રભુ પાસે પહોંચી શક્યા હતા. ઝવેરીની દુકાને ઝવેરાત લેવા ઝવેરી જાય, ક્યાં શ્રીમંત જાય, તેમ પ્રભુ પાસે પહોંચવા પાત્રતા જોઇએ.

ભગવાનનું પવિત્ર શાસન પામીને, તપ, ત્યાગ, વૈરાગ્યનો સન્માર્ગ પામી ગૌતમસ્વામીની પ્રતિભા ચારે દિશાએથી પ્રગટ થવા માંડી હતી. અવિરતપણે સાધનાકમને સેવતા ગૌતમમાં સ્હેજે લબ્ધિઓ પ્રગટ થઇ હતી. તેને કોઇ રત્નના ઢગલા કે સોનૈયા સાથે સરખાવી શકાય તેમ નહતી. કારણ કે આ લબ્ધિઓ નિર્મળ જીવનની નીપજ હતી. સ્વાધીન ઐશ્ચર્ય હતું.

છતાં ગૌતમસ્વામીનું લક્ષ તો એક જ હતું. કેવળ પ્રભુભક્તિ. અંતરગતપણે તેમનું ચિત્ત આત્મોપાસનાયુક્ત મુક્તિ પ્રત્યેજ આકર્ષાયેલું રહેતું. પરંતુ તેમની પવિત્રતાના આકર્ષણથી તેમના પ્રભુ પ્રત્યેના અનન્ય અહોભાવથી અથવા અત્યંત નિસ્પૃહ ભાવનાયુક્ત તપ તેજથી, વણમાંગી લબ્ધિને રિલ્ડિઓ તેમના ચરણમાં ઝૂકેલી હતી. કેમ જાણે તેમને પણ આ ઉત્તમ સ્થાન ગમી ગયું ન હોય ! આ મહાપુરષ દ્વારા પ્રગટ થવા તે રિલ્ડિ-સિલ્ડિઓએ પોતે જ તેમનું શરણ સ્વીકાર્યું હતું, અને છતાં ગૌતમયોગી જાણે તેનાથી સાવ વિરક્ત હતા.

છતાં તેમની લબ્ધિઓ તે કાળના જગતના જીવો માટે નિરાશામાંથી બહાર નીકળવાનો આશાનો તંતુ હતી. તેથી તો તેમના વચનનો બોધ

પામી જીવ સંસારને સહેજે ત્યાગી દેતો. આશ્ચર્ય તો એ છે કે આ લબ્ધિઓ ગૌતમના કેવળ પાર્થિવ દેહને વરી હતી તેવું ન હતું. તેમનું આત્મૌપમ્ય પણ આ લબ્ધિઓએ સ્વીકાર્યું હતું. તેથી જ આજે તેમનો દેહ આપણી સમક્ષ ન હોવા છતાં આપણે તેમના નામનો મહિમાં આત્મરૂપ ગણી તેમને સ્મરીએ છીએ.

શ્રી ગુરુ ગૌતમ સમરીએ, વાંછિત ફળ દાતાર

"ઉપર ગૌતમસ્વામીની લબ્ધિઓમાં પરમાર્થનું તત્ત્વ સવિશેષ હતું, કારણ કે વિશુદ્દજીવનયોગ દ્વારા આ લબ્ધિઓ વગર આકાંક્ષાએ પ્રગટ થઇ હતી. ગૌતમે પ્રભુભક્તિનું ફળ ઇચ્છયું ન હતું. તેમણે ભક્તિને ભક્તિસ્વરૂપે જ રાખી હતી. તેથી તે પ્રભુના નિર્વાણ પછી મુક્ત થયા. આ ભક્તિમાં જ તેમની મુક્તિ સમાયેલી હતી.

ગૌતમસ્વામીની લબ્ધીઓનું રહસ્ય શું હતું ?
તેઓના હાથનો સ્પર્શ થતો અને જીવોના દુઃખદર્દ દૂર થતાં.
તેમના સાન્નિધ્યથી દીનતા દૂર થતી.
એમના મળમૂત્ર સુગંધિત અને ઔષધરૂપ હતાં.
તેમની નાડીઓ અને ઇન્દ્રીયો નિર્મળ હતી.
તેઓ આકાશગમન કરી શકતા હતા.
અન્યનાં મનન-વિચારો જાણી શકતા
અને તેમનો વચનયોગ તો જીવોનું તારણ બની જતો.

મોક્ષને પ્રયોજનભૂત યોગસાધકને અનેક પ્રકારની લબ્ધિઓ પ્રગટ થાય છે. તે કાળમાં અને આજે પણ સાધકો કોઈવાર પોતાની સાધાનાનું અવમૂલ્યન કરી નાખે છે. આ તો મહાન ગણધર, પદધારી, ૠજુસ્વભાવી, નિર્લેપી, અનન્ય ભક્ત, આજ્ઞાંક્તિ શિષ્ય મહાન મનોજયી હતા. લબ્ધિ કે રિધ્ધિનાં બળો તેમને બાધક ન હતા, છતાં કોઇનું કલ્યાણ થતું હોય તો સહજપણે જગતને તેમની લબ્ધિઓની જાણકારી પણ પ્રાપ્ત થતી.

જગતના ભોળા લોકો તેમની એક લબ્ધિને વિશેષ જાણે છે કે તેમના અંગૂઠામાં એવી લબ્ધિ હતી કે તેના સ્પર્શ માત્રથી પાત્ર અક્ષય બની જતું.

છતાં મહાપ્રાજ્ઞ ગૌતમસ્વામીને એ લબ્ધિઓમાં કાંઇ રસ ન હતો. તેઓ જાણતા હતા કે આ લબ્ધિ પાછળ ભલે આત્મશક્તિ કામ કરતી હોય, તો પણ તે મુક્તિને સહાયક નથી. તેઓ હંમેશા ચિંતિત રહેતા કે પ્રભુના ચરણનું શરણ ગ્રહણ કરીને પ્રભુની અમૃતવાણી ઝીલીને વળી પોતાના જ ઉપદેશથી બોધ પામીને કેટલાય જીવો તેમની નજર સન્મુખ સંસાર તરી ગયાને પોતે કેમ રહી ગયા! શો દોષ છે કે મારાં ઘાતીકર્મો નાશ પામતાં નથી ? તેમને આવો સંતાપ ક્યારેક થઈ આવતો ને ભગવાનને પૂછતા કે મારો શો દોષ છે?

કરુણાસાગર પ્રભુ કહેતા કે "હે ગૌતમ ! તમે મારા જેવી પદવીના સ્વામી છો; પણ તમને મારા પ્રત્યેનો પ્રશસ્ત રાગ બાધક થાય છે. મોક્ષ માર્ગ એવો તો સૂક્ષ્મ છે કે ત્યાં શુભરાગ કે પ્રશસ્તરાગ પણ બાધક થાય છે. તે રાગ દૂર થતાં તમે પણ સ્વસ્વરૂપની પ્રાપ્તિ કરશો."

આવા કથનથી ગૌતમ શાંત થતાં ને પ્રભુ ભક્તિમાં જ સંતોષ માનતા, ભક્તિમાં એટલા લીન થતા કે મુક્તિને ભૂલી જતાં !

એવામાં એક દિવસ તેમની અનુપસ્થિતિમાં ભગવાનની દિવ્યવાણીમાં પ્રસ્તુત થયું કે જે કોઈ ઉત્તમ સાધક પોતાની લબ્ધિઓની સહાયથી અષ્ટાપદ તીર્થની યાત્રા કરી, ત્યાં રહેલાં ચોવીસ જીનબિબોની અપૂર્વ વંદના કરે, અને એક રાત્રી ત્યાં ધ્યાન ધરે, તો તે જીવ મોક્ષને પાત્ર થઈ તદ્દભવ મોક્ષ પામે.

પ્રભુની દેશનાનું સઉલ્લાસ શ્રવણ કરી દેવો સ્વસ્થાને જતાં, આ કથન અન્યોન્ય કહેતા હતા., તે વાત ગૌતમસ્વામીના શ્રવણે પડી અને તેમનું મન કંઇક નિ:શંક થયું, કે પ્રભુએ કરેલું આ નિરૂપણ એજ મારું તારણ છે. મોક્ષનો આવો સરળ ઉપાય જાણ્યા પછી કોણ

#### તેને સાધવા ન પ્રેરાય ?

આમ વિચારી આજ્ઞાધારક ગૌતમસ્વામી પ્રભુ પાસે પહોંચ્યા. પ્રદક્ષિણા કરી વંદન કર્યા પછી પ્રભુ પાસે પોતાના ભાવ રજૂ કર્યા. કેવળજ્ઞાની સર્વજ્ઞ પરમાત્મા તો સર્વ ભાવિના જાણનાર હતા કે ગૌતમની આ યાત્રા અનેક જીવોના આત્માર્થનું કારણ થવાની છે. પ્રભુએ તેમને વાત્સલ્યભાવે સંમતિ આપી.

બાળસ્વભાવી નિર્દોષ ગૌતમસ્વામીનું મન નાચી ઊઠયું. અહો ! હવે તો મોક્ષ પ્રગટ થયો જ સમજો અને શીધ્રતાથી યાત્રા માટે રવાના થયા.

ગૌતમને અપ્ટાપદ પહોંચવું કંઇ કઠણ નહોતું. અનેક લબ્ધિના ભંડાર તેઓ પ્રભુ પાસેથી ઉદ્યાનમાંથી બહાર નીકળ્યા કે તરત જ આકાશગામીવિદ્યાના બળે ગણત્રીની પળોમાં અપ્ટાપદ પર્વતની તળેટીએ જઇને ઊભા રહ્યા.

તે સમયે ગિરિરાજની તળેટીમાં કોટિન, દિન્ન અને સેવાલ નામના ત્રણ તાપસો દરેક પોતાના પાંચસો પાંચસો શિષ્યોના પરિવાર સાથે પવિત્ર ગિરિની યાત્રા કરવાના કામી હતા. તે સૌને મુક્તિની લગની લાગી હતી. પણ ગિરિરાજની ટોચે પહોંચવા તેમની પાસે લબ્ધિ ન હતી. આથી પ્રથમ તે પ્રાપ્ત કરવા તેઓએ ઉગ્ર તપક્ષર્યા આદરી હતી.

કોટિન્ન અને તેમના પાંચસો ૫૦૦ શિષ્યો ઉપવાસને પારણે ઉપવાસ કરતાં અને તે સ્થાને મળતાં કંદમૂળ આદિનો આહાર કરી તપશ્ચર્યા કરી, પ્રથમ શિખર સુધી પહોંચ્યા હતા.

દિન્ન તાપસના પાંચસો શિષ્યો તેમની સાથે બે ઉપવાસના પારણે બે ઉપવાસ કરી કેવળ વૃક્ષના પાંદડા ખાઈને પારણું કરતાં, તેઓ આ તપના બળે બીજા શિખર સુધી પહોંચ્યા હતા.

ત્રીજા તાપસ સેવાલ તેમના શિષ્યો સાથે ત્રણ ઉપવાસના પારણે ફક્ત સૂકી સેવાળનો આહાર કરી તપના બળે, ત્રીજા શિખરે

પહોંચ્યા હતા.

હજી પર્વતની આખરી ટોચ તો ઘણી દૂર હતી. ત્યાં પહોંચવા જેટલી તેમની શક્તિ ન હતી.

આશા નિરાશામાં અટવાયેલા તેઓએ હજી પોતાનો પ્રવાસ તો ચાલુ રાખ્યો હતો; ત્યાં તેમણે તેજસ્વી ગૌતમસ્વામીને આવતા જોયા.

ગૌતમ જેવા તેજસ્વી હતા તેવા જ તપસ્વી હતા પણ પ્રભુભક્તિના બળે અંતરની પ્રસન્નતાથી તેમની કાયા સૌષ્ઠવવાળી હતી.

તાપસો વિચારમાં પડયા કે આપણા જેવા તપસ્વી કેટલાય સમયની સાધના પછી પણ હજી માંડ એક બે કે ત્રણ શિખર સુધી પહોંચ્યા છી એ, તો આ સ્થૂળકાય શ્રમણ ગિરિરાજની ટોચે કેવી રીતે પહોંચશે ? તાપસો વિસ્મયભરિત નેત્રે જોતાં રહ્યા ને ગૌતમસ્વામી તો સૂર્યનાં કિરણનો આધાર લઇ પોતાની આકાશગામીની વિદ્યા વડે ઝડપથી ગિરિરાજ ઉપર ઊડવા માંડયા અને આખરના શિખરે પહોંચી ગયા.

આવું અદ્દભુત અકલ્પનીય દૃશ્ય જોઇ તાપસો સમજી ગયા કે આ શ્રમણ કોઇ મહાયોગક્રિયાવાળા સિધ્ધપુરુષ છે. જે કાર્યસિધ્ધિ આપણે છ-છ માસની તપશ્ચર્યા પછી પણ કરી શક્યા નથી, તે આ મહામાનવે તો ગણત્રીની પળોમાં કરી લીધી. માટે હવે જયારે તેઓ પાછા ફરે ત્યારે આપણે તેમના શિષ્ય થઇશું; જેથી આપણને મોક્ષની પ્રાપ્તિ થઇ શકે.

ગૌતમસ્વામી અષ્ટાપદના મંદિરમાં પહોંચ્યા અને ચાર, આઠ, દસ અને બેના ક્રમથી ગોઠવેલા ચોવીસ તીર્થંકરોની પ્રતિમાજીનાં દર્શન કરી કૃતાર્થ થઇ ગયા. તેમને માટેનો આ મોક્ષપ્રાપ્તિનો ઉપાય હતો, ને વળી તેમના ભાવ એવા નિર્મળ હતા કે તે ગિરિસજ પર મોક્ષ પામી શકે. પરંતુ ભવિતવ્યતાનો વિપાક બાકી હતો, તેથી તેવો યોગ બન્યો નહિ છતાં તેઓ પ્રભુદર્શનથી તૃપ્ત થયા.

વળી અપ્ટાપદ પર્વતનો મહિમા જ એવો હતો કે લબ્ધિધારી કોઇક

જ મુનિ ત્યાં પહોંચતા. પરંતુ રાવણ જેવા મહાવિદ્યાધરો, અનેક દેવો, અસુરોથી ગિરિરાજ પર પ્રભુનો દરબાર ભરેલો રહેતો. એ સર્વને ગૌતમસ્વામીનો યોગ પ્રાપ્ત થયો. તેઓ તેમનો ઉપદેશ સાંભળવાથી પ્રસન્ન થયા.

ગૌતમસ્વામી પ્રભુધ્યાનમાં એક્તાન થઇ અપ્રમત્તપણે રાત્રી પૂર્ણ થયે પ્રાત:કાલે નીચે ઊતર્યા.

તળેટીમાં અને ગિરિરાજના નીચેના ભાગમાં પેલા તાપસો તો ઉત્સુક્તાથી રાહ જોતાં જ બેઠા હતા, ક્યારે આ મહાયોગી આવે અને અમે તેમના શિષ્યો થઇએ. તેમની ભાવનાને અનુસરી ગૌતમ તેમની નજીક પહોંચ્યા. ત્યાં તો મુખ્ય ત્રણ તાપસો તેમના શિષ્યવૃંદ સાથે ગૌતમસ્વામીને વીંટળાઈ ગયા. તેમને વિનીતભાવે કહેવા લાગ્યા કે, હે મહાત્મા ! હે મહાતપસ્વી ! આપના દર્શનથી અમે પવિત્ર થયા છીએ, આપ અમારા ગુરુ છો. આપ અમને આપના શિષ્યો તરીકે સ્વીકારી લો. ગૌતમસ્વામીએ તરત જ પ્રભુનું સ્મરણ કર્યું કે અહો ! પ્રભુના શાસનનો કેવો મહિમા છે એકી સાથે આવા મહાત્માઓ શાસનનો સ્વીકાર કરે છે. ધન્ય છે પ્રભુના શાસનને !

પ્રભુ પ્રત્યેના અહોભાવથી જેનું તન, મન, ધન સર્વ રંગાયેલું છે તેવા ગૌતમ પોતે ગુરુપદે રહેવા કરતાં શિષ્યપદમાં સુખી હતા. આથી તેમણે કહ્યું કે, "હે તાપસો ! તમારી ભાવના ઉત્તમ છે, તમે સૌ પરમાત્મા ભગવાન મહાવીરને ગુરુપદે સ્થાપો, તેમાં તમારું કલ્યાણ છે. તે આપણા સૌના ગુરુ છે." આ તેમનો પરમ વિનય હતો.

તાપસો સવિસ્મય ગૌતમને જોઇજ રહયા ! આવા લબ્ધિવંત મહાત્માને પણ ગુરુ હશે ? આથી તેઓએ ગૌતમને પૂછયું કે, "હે ગુરૃદેવ ! શું આપને માથે વળી ગુરૂ છે ? તમે આવા લબ્ધિધારી છો તો તમારા ગુરૂ તો કેવા હશે ?"

ગૌતમ કહે "મારા ગુરુ તો સર્વજ્ઞાની અને સર્વદર્શી છે. અત્યંત

અહિંસક અને વીતરાગ ભાવવાળા છે. દેવેન્દ્રોને દર્શનીય છે. સુરેન્દ્રોને સેવનીય છે. મુનીન્દ્રોને માનનિય છે. પ્રાણી માત્રને પૂજનીય છે. વિશ્વને વંદનીય છે.

તાપસો કહે કે "અમને તેમના દર્શન કરાવી ઉપકૃત કરો."

પરંતુ અમારી ભાવના એવી છે કે અમને આ પવિત્ર સ્થાને ભગવાનના શાસનની દીક્ષા આપવાનો અનુગ્રહ કરો.

તાપસોની યોગ્યતાને ઉત્સુકતા જોઇ ગૌતમસ્વામીએ તેઓને જૈનશાસનની દીક્ષા આપી, વળી આ તાપસો કેટલાય સમયથી લૂખાસૂકા આહાર વડે તપશ્ચર્યા કરતા હતા, તેમને શ્રી ગૌતમે પૂછ્યું કે આજે તમે કેવા પદાર્થથી પારણું કરવા ધારો છો ? તમારો શો અભિગ્રહ છે ?

તાપસો કહે "અમને નિર્દોષને ઉત્તમ એવા ખીરના પારણાં કરાવો." આ પ્રદેશમાં એમ થવું અશક્ય હતું. પણ ગૌતમસ્વામીએ પોતાની લબ્ધિથી પોતાનું પાત્ર ખીરથી ભરી દીધું ને બધા તાપસોને આદેશ કર્યો કે પારણાં માટે પંક્તિમાં ગોઠવાઇ જાવ.

પછી તો "અંગૂઠે અમૃત વસે" એ લબ્ધિથી પાત્ર ભરાઇ ગયું ને બધાને પારણાં થયાં.

તાપસોએ પારણું કર્યું તે એક નિમિત્ત હતું. પણ તે સમયની ગૌતમગુરુની આવી અનુપમ લબ્ધિનો વિચાર કરતાં તેઓને અત્યંત અહોભાવ પ્રગટ થયો. પાંચસોએક તાપસો કે જેઓ માત્ર સૂકી સેવાળનો આહાર કરતા હતા, તેમની આવી શુધ્ધ ભાવનાથી તેમનું ઉપાદાન જાગૃત થતાં, શુક્લધ્યાનને આરૂઢ થઇ તેઓ તેજ સ્થળે એકી સાથે કેવળજ્ઞાન પામ્યા.

धन्य ते वेणा; धन्य ते घडी.

ત્યાર પછી ગૌતમગુરુએ સૌ તાપસો સહિત પ્રભુ પ્રત્યે પ્રસ્થાન કર્યું. માર્ગમાં તાપસોને ધર્મોપદેશ આપતા સુખપૂર્વક સૌ વિહાર કરતા હતા. ૧૧૬

વળી ગૌતમસ્વામી સૌને પ્રભુના ગુણોનું તથા પુણ્યાતિશયોનું મહાત્મ્ય સમજાવતા હતા. ત્યાં તો તેઓ સમવસરણ નજીક આવી પહોંચ્યા.

સૂકાં પાંદડાં આરોગી તપશ્ચર્યા કરનાર પાંચસોએક તાપસોએ પ્રભુના આ બાહ્ય પુણ્યાતિશયો જોયા તેની અલૌકિકતા નિહાળી, તેનું નિમિત્ત પાંમી તેઓના ભાવોની ઉત્કૃષ્ટ વિશુધ્દિ, થતાં તેઓ પણ શુક્લધ્યાન પર આરૂઢ થઇ કેવળજ્ઞાન પામ્યા.

હવે પછી વારો હતો ત્રીજા પાંચસોએક તાપસોનો જેઓ કંદમૂળ ખાઇને તપશ્ચર્યા કરતા હતા. ક્રમે કરીને તેઓએ સૌ ભગવાનના સમવસરણમાં પ્રવેશ કર્યો. પ્રભુના દર્શનના નિમિત્ત માત્રથી તેઓને કેવળજ્ઞાન પ્રગટ થયું.

પ્રભુના નામનો, પર્ષદાનો અને દર્શનનો મહિમા અવર્ણનિય છે. આ કાળના માનવીને આવું પુણ્ય ક્યાંથી મળે ? અને કથંચિત મળ્યું હશે ત્યારે સંસારની ઉપાદેયતામાં જીવ ક્યાંય રાચતો હશે. ધન્ય તાપસોને ન સ્થાન, ન કાળ કોઇનોય પ્રતિબંધ નહિં. શુધ્ધ નિમિત્ત અને ઉપાદાનની શુધ્ધિથી મોક્ષ પ્રગટ થયો. જેના કર્મોનું બીજ બળેલી સીંદરી જેવું થઇને રહ્યું છે, તેમને નિમિત્ત મળતાં નિજસ્વરૂપ પ્રગટ થઇ જાય છે.

પરંતુ ગૌતમસ્વામી તો આત્મભાવનાયુક્ત મસ્ત યોગી હતા. તેમનું ધ્યાન પ્રભુમાં લીન રહેતું. તેમને ક્યાં ઉપયોગ મૂકવાનો અવકાશ હતો કે, આ તાપસો કેવો બોધ પામ્યા છે તે જાણું તો ખરો !

હવે આ સૌ ભગવાનના સિંહાસનની નજીક પહોંચ્યા હતા, એટલે ગુરૂગૌતમે સૌને આજ્ઞા કરીકે સૌ ભગવાનને વંદન કરી સાધુ સમુદાયની શ્રોણીમાં ગોઠવાઇ જાઓ.

પ્રભુ; "હે ગૌતમ ! તમે કેવળીની આશાતના ન કરો."

પ્રભુનાવચન તહત્તી ગણીને ગૌતમસ્વામી મૌન રહ્યા, અને સૌ તાપસોની ક્ષમા માંગી. સૌ તાપસો કેવળીની પર્યદામાં ગોઠવાઇ ગયા.

આટલા અલ્પકાળમાં તાપસો કેવળજ્ઞાન પામ્યા તો શું પોતે કરેલો ૧૧૭

આ પ્રયાસ પણ મોક્ષના હેતુભૂત નહિ થાય ? વળી ગૌતમસ્વામીનું ચિત્ત ખેદ પામ્યું. મોક્ષના પ્રયોજન માટે કરેલી આશાભરી યાત્રાપણ શું નિરાશામાં પરિણમશે ? મારું ભવિતવ્ય કેવું હશે ?

તેમના મુખપરના ઘેરા ખેદને જાણીને ભગવાને કહ્યું; "હૈ ગૌતમ ! તમે નિરાશ ન થાઓ, તમને નિજપદની પ્રાપ્તિ આ જ ભવમાં થશે." પ્રભુના મુખે નિ:શંક વચન સાંભળી ગૌતમ સાક્ષાત્ પરમાત્માનો અનુભવ પામી નિ:શંકિત થઇ ગયા.

## ગૌતમ પૂછે મહાવીરને

ગૌતમ પૂછે મહાવીરને, 'ઉત્તર આપો હે ભગવાન ! કૃપા કરીને કહો પ્રભુ મને, ક્યારે મળશે કેવળજ્ઞાન ?

> કરી કરુણા પ્રભુ કહે છે, "સાંભળ ગૌતમ દઈને ધ્યાન; જે દિન મુજ નિર્વાણ થાશે, તે દિન મળશે તને કેવળજ્ઞાન.

"બીજાં ઝટપટ કેવળી થાતાં કેવળ હું જ અભાગી ?" 'કારણ કે હે ગૌતમ ! તું છે, મુજ શરીરનો રાગી.'

> 'અંગૂઠે અમૃત વસે, લબ્ધિતણા ભંડાર; શ્રી ગુરુ ગૌતમ સમરીએ, વાંછિત ફળ દાતાર.

## ગુરુ શિષ્ય સંવાદ - ૧

## (ગૌતમ પૃચ્છાના આધારે)

અનંત લબ્ધિવંત ગૌતમગણધર પૂર્વાસ્થામાં પણ શાસ્ત્રોના પારંગત હતા. વર્તમાન અવસ્થામાં ચોથા મન:પર્યવજ્ઞાનના સ્વામી હતા. પ્રભુએ પ્રથમ ઉપદેશમાં આપેલી ત્રીપદી પર જેઓએ અનેક શ્લોકોની રચના કરી હતી. તેઓએ જગતના જીવોના હિતાર્થે, અને પ્રભુની દિવ્યવાણીનું રસપાન કરવા અનેક પ્રશ્નો પ્રભુ સમક્ષ પૂછ્યા હતા. અને ત્રિકાળજ્ઞાન વર્તી ભગવાન શ્રી મહાવીરે ભવ્ય જીવોના સમાધાન અને શ્રેયાર્થે પૂર્વાપર અવિરોધપણે તેના ઉત્તર આપ્યા હતા. પરંપરાએ આચાર્યોએ તે સૂત્રોને શાસ્ત્રબધ્ધ કર્યા હતા. તેવા એક શાસ્ત્રનું નામ છે.

## 'ગૌતમ પૃચ્છા'

આ ગ્રંથમાંથી કેટલાક પ્રશ્નોનું સંક્લન કરી તથા સરળતાથી સમજાય તે માટે તેની ટૂંકી નોંધ લખવામાં આવી છે. જેનું અન્ય આચાર્યોના ગ્રંથમાંથી સંપાદન કરેલું છે.

ગૌતમપૃચ્છા ગ્રંથના પ્રશ્નોત્તરો જીવને સંસારનું અને તેમાં થતાં પરિભ્રમણનું વાસ્તવિક દર્શન કરાવે છે. પ્રાયે અજ્ઞાનવશ જીવ જાણતો જ નથી કે તેને આવું કોઈ દુ:ખ ભોગવ્યું છે, ભોગવવું પડશે, કે ભોગવી રહ્યો છે. શુભયોગમાં તે નશીલા માનવની જેમ જ ભોગવૃતિમાં ફસાય છે. તેને કલ્પના પણ હોતી નથી કે તે સમયે તે એક જાળ ગુંથે છે અને તેમાં જ ફસાય છે.

આ ગ્રંથના પ્રશ્નોત્તરોના વાંચન, મનન અને ચિંતન કરવાથી જીવને વાસ્તવિક સંસારના પ્રવાહનો ખ્યાલ આવે તો જીવ નિજશક્તિ અને સત્તપુરુષાર્થ વડે મુક્ત થાય તેવો જ્ઞાનીઓનો નિશ્ચયથી ઉપદેશ છે.

### ગૌતમ :

- ૧. જીવ નરકે કેમ જાય ?
- ર. તે જ જીવ સ્વર્ગે કેમ જાય ?
- ૩. તે જ જીવ તિર્યંચ કેમ થાય ?
- ૪. તે જ જીવ મનુષ્યપણં કેમ પામે ?

સરળસ્વભાવી ગૌતમ સ્વામીએ વનયાન્વિત થઈને પૂછેલા પ્રશ્નોના પ્રત્યુત્તરમાં જગતવત્સલ કરુણાસાગર ભગવાન મહાવીરે કહ્યું કે:

હે ગૌતમ ! તેં જે પ્રશ્નો પૂછ્યા છે તે સર્વ સુખ - દુઃખરૂપ, શુભાશુભ પરિણામો, એક જ જીવ પોતાના કરેલા કર્મને વશ થઈને કર્માનુસારે પામે છે. તેનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે.

નરકગતિનું કારણ ! જે જીવહિંસા આચરે છે, અસત્ય બોલે છે, ચોરી કરે છે, પરસ્ત્રીસેવન કરે છે, ઘણા પ્રકારના આરંભ પરિગ્રહના પાપમાં આસક્ત છે. આ પાંચે પ્રકારની વિરાધના કરે છે. તે નરકગામી થાય છે.

વળી જે અત્યંત ક્રોધ કરે છે, અતિશય માની છે. માયાવી છે, પ્રપંચી અને લોભી છે, રોદ્ર પરિણામ વાળો છે સાધુજનોની નિંદાવૃત્તિવાળો છે અધર્મી છે, દુષ્ટ બુધ્ધિવાળો છે, કૃતધ્ન છે તે પોતાના દુષ્ટ કૃત્યો અને પરિણામોને કારણે અત્યંત દુ:ખકારી એવી નરકગતિને પામે છે.

નોંધ : વાચકે અહીં એક તથ્ય સમજવાનું છે કે આ ચાર પ્રશ્નો પ્રત્યેક જીવને આશ્રયીને પૂછવામાં આવ્યા છે. અ નામનો એક જીવ પ્રથમ શરીરનું આયુષ્ય પુરું થતા પોતાના જ ફૂર પરિણામના કરણે નરકે જાય. વળી ત્યાંથી આયુષ્ય પૂરું થતાં તે જ જીવ તિર્યંચ થાય. તે જીવ ઘણા દુ:ખ સહીને મનુષ્યપણું પામે, અને તે જીવ શુભપ્રવૃત્તિ દ્વારા અને શુભભાવને કારણે દેવલોક પામે.

આ સર્વ શુભાશુભભાવનું પરિણામ છે. તે શુભાશુભ કર્મનો છેદ થતાં જીવ સંસારના સર્વ પ્રકારોથી, કર્મોથી, ચાર ગતિથી સર્વથા મુક્ત થાય છે.

#### નરકની માહિતી :

આમ તો જગતમાં મનુષ્ય પ્રાયે ચારે ગતિમાં ભ્રમણ કરે છે. પૂર્વે નરકગતિમાં જઈ આવ્યો છે, છતાં ત્યાંના દુ:ખને તે વિસરી ગયો છે. કારણકે તેની પાસે એવું જ્ઞાન ક્યાં છે કે પોતાના ભૂત કે ભાવિકાળને જાણી શકે ? શાસ્ત્ર પ્રમાણથી જો તે વાત જીવ સ્વિકારે તો ઉપર કહેલા પાપથી બચવા તે પ્રયત્નશીલ બને. માટે અહીં નરકની કેટલીક માહિતી પ્રસ્તુત કરી છે.

### નરકનું સ્થાન :

ચૌદરાજલોકપ્રમાણ આ સૃષ્ટિના નીચેના ભાગમાં સાત રજજુ પ્રમાણ ક્ષેત્રમાં સાત નરકભૂમિ આવેલી છે. તેને અધોલોક કહેવામાં આવે છે.

આ સાતે પૃથ્વીઓ એકબીજાની ઉપર છત્રાકારે આવેલી છે. એના નામ પ્રમાણે તેની વિશેષતા હોય છે.

૧.રત્નપ્રભા = આ પૃથ્વીમાં રત્નોની પ્રધાનતા છે.

ર.શર્કરાપ્રભા = આ પૃથ્વીમાં કાંકરાની પ્રધાનતા છે.

૩.વાલુકાપ્રભા = અહીં રેતીની પ્રચુરતા હોય છે.

૪.પંકપ્રભા = પૃથ્વીમાં કાદવની વિશેષતા છે.

૫.ધમપ્રભા = આ પૃથ્વીમાં ધૂમાડો વિશેષ હોય છે.

૬.તમ:પ્રભા = આ પૃથ્વી અંધકારમય છે.

૭.તમ: તમ: પ્રભા = વિશેષ અંધકારમય છે.

### નરકભૂમિની રચના :-

રત્નપ્રભા સર્વ પ્રથમ છે. તેના પછી ઘનોદધિ, - જામેલું ગાઢું પાણી જે ફેલાઈ જતું નથી. ત્યાર પછી ઘનવાત - આ વાયુ એવો સઘન છે કે

ફેલાઈ જતો નથી. ત્યાર પછી તનુવાત - આ પવન ખૂબ પાતળો છે. આ પાણી કે વાયુ ફેલાતા નહિ હોવાથી એક્બીજા ઉપર ધારણ થઈ રહ્યા છે. ત્યાર પછી આક્રશ છે. વળી પુન: બીજી પૃથ્વી. ઘનોદધિ, ઘનવાત, તનવાત અને આક્રશ એમ સાતમી પૃથ્વી સુધી છત્રાકારે આ ભૂમિઓ રહેલી છે.

રત્ન પ્રભા પૃથ્વી પર મનુષ્યો, તિર્યંચ ભવનપતિ વ્યંતર દેવો અને નારકો રહેલા છે. રત્નપ્રભા પૃથ્વી પૂરી નારકોના આવાસોવાળી નથી, પણ તેમના આવસોથી હજારો યોજન દૂર અન્ય જીવોના સ્થાનો છે.

ં જેમ એક જ નગરમાં રાજાના મહેલ વિગેરે, નાગરિકોના ઘરો, ગરીબોના ઝૂંપડા અને પશુપંખી રહે તેમ રત્નપ્રભા પૃથ્વી પર ચારે પ્રકારના જીવો છે. છતાં નરકની પૃથ્વીની અંશ માત્ર અસર અન્યના સ્થાનોને થતી નથી. તેવી રીતે અન્યોન્ય ઘણા અંતરે તે તે સ્થાનો આવેલા છે.

નરકના જીવોની સ્થિતિ :-

જન્મ: ઉપપાત જન્મ હોય છે.

જે તે પૃથ્વીના આવાસોની ભીંતમાં અશુભ પુદ્દગલોથી ભરેલી કુંભીઓ હોય છે. જેના મોં સાંકડા અને ઉદર વિશાળ હોય છે. જેમાં જીવ નરકમાં ઉત્પન્ન થાય છે; તે કુંભીના અશુભ પુદ્દગલોને ગ્રહણ કરી શરીર રચે છે; પછી પરમાધામી દેવો કે અરસ પરસ એ સાંકડા મુખની કુંભીમાંથી જીવને ખેંચે કે ટૂકડા કરીને બહાર કાઢે, તેમનું વૈક્રિય શરીર ભેગું થઈ જાય તે ઘણે ઉંચે ઉછળી પાછું પછડાય છે. આવા ભયંકર દુ:ખથી ગર્ભ વગર નારકો ઉપપાત જન્મથી ઉત્પન્ન થાય છે.

નારકોના આયુષ્ય ખૂબ લાંબા અને નિકાચિત હોય છે. તેઓ જીવવાનું પણ ઇચ્છે નહિ તેટલું દુ:ખ હોય છે. તેમના શરીર પારા જેવા હોય છે. શરીરના ટૂકડા થાય, તે પુન: પારાની જેમ જોડાઈ જાય છે.

અશુભ પરિણામ :- અત્યંત અશુભ હોય છે.

બંધન :- શરીર આદિ પુદ્દગલો અત્યંત અશુભ હોય છે, તેમાંથી સતત્ દુર્ગંધ નીકળ્યા કરે છે.

ગતિ : ચાલવાની પવ્દતિ. નારકીનો જન્મ અશુભથી ભરેલો છે તેથી તેમની ચાલ પણ ઉંટ જેવી કઢંગી હોય છે.

સંસ્થાન : આકૃતિ. નરકના ક્ષેત્રની અને નારકીની આકૃતિ ભયંકર, ડરામણી હોય છે જે જોતાંજ ઉદ્વેગ થાય.

ભેદ : નરકાવાસોની ભીંત અને નરકના શરીરમાંથી અશુભ પદાર્થો ખરતા હોય છે.

વર્ણ : તે ક્ષેત્રમાં સર્વત્ર અંધકાર હોય છે. દરેક પદાર્થો નો વર્ણ ત્રાસજનક અત્યંત કૃષ્ણ હોય છે.

ગુંધ : આ ભૂમિઓ અશુચિ પદાર્થોની ભરેલી હોવાથી સદાય દુર્ગંધ છુટે છે.

રસ = આ ભૂમિના રસો અત્યંત કડવા હોય છે.

સ્પર્શ = અત્યંત ઉષ્ણ કે શીત સ્પર્શ હોય. તથા વીંછીના ડંખ કરતા પણ અધિક ત્રાસજનક હોય છે.

અગુસલધુ=હલકા કે ભારે શરીરનો આ પ્રકાર અનિષ્ટ હોય છે.

શબ્દ = અત્યંત કષ્ટ અને વેદનાને કારણે તેઓ આકંદ કરતા હોય છે. તે શબ્દો સાંભળવાથી ત્રાસ છૂટે તેવા હોય છે.

અશુભદેહ = હુંડક સંસ્થાન, અવયવોની રચના બેડોળ, વૈક્રિય હોવા છતાં અશુભ પુદ્દગલોથી ભરેલું હોય છે.

વેદના = ક્ષેત્રકૃત, પરસ્પર ઉદીરિત, પરમાધઆમી કૃત એમ ત્રણ પ્રકાર છે.

ક્ષેત્રકૃત વેદના દશ પ્રકારે છે.

શીતવેદના = અતિશય ઠંડી હોય છે. કોઈ મનુષ્ય હિમશિખર ઉપર શિયાળાની રાત્રીએ ખૂલ્લા શરીરે બેસે અને ઠંડી લાગે તેનાથી અનંતગણી ઠંડી હોય, નારકીને જો ત્યાં બેસાડે તો તેને ગરમી લાગે.

ઉપ્ણવેદના અત્યંત ઉપ્ણતા હોય છે. વૈશાખમાસની ગરમીમાં ભારે ભઠ્ઠીમાં ખૂલ્લા શરીરે માણસ બેઠો હોય તેના કરતાં પણ અત્યંત ગરમી હોય છે. નારકને ત્યાં બેસાડે તો તેને ઠંડક લાગે.

૧,૨,૩, નરકભૂમિઓ ઉષ્ણવેદના યુક્ત છે.

૪,૫, ઘણા નારક સ્થાન ઉષ્ણ અને થોડા શીત વેદનાવાળા હોય છે. પાંચમીમાં તેથી ઉલટું છે.

૬,૭, બંને શીત વેદના હોય છે.

ક્ષુધાવેદના = આ જીવોને ક્ષુધા એટલી તીવ્ર લાગે કે પૃથ્વીનું સઘળું ધાન્ય ભક્ષણ કરી જાય, દૂધના સમુદ્રો પી જાય. આ વેદના વૃધ્ધિ પામતી જ રહે પણ ખાવાના પદાર્થો મળે નહિ.

તૃષા વેદના = પૃથ્વી પરના સર્વ સમુદ્રોનું જળ પીવા જેવી તૃષા લાગે પરંતુ તેમનો કંઠ સદા સુકાતો રહે છે.

ખણજ = છરી જેવા પદાર્થીથી ખણે તો પણ શમે નહિ.

પરાધીનતા = પરમાધામી દેવની આજ્ઞા ઉપાડવી પડે.

જવર = તેમના શરીર અત્યંત ગરમ અર્થાત અત્યંત પ્રમાણમાં જવર હોય તેવા ગરમ હોય છે.

દાહ = શરીરમાં સદા બળતરા રહ્યા કરે

ભય=વિભંગજ્ઞાન હોવાથી આગામી દુ:ખને જાણે અને પરમાધામી દેવોથી પણ ભય પામે, તથા અરસપરસ નારકોથી ભય પામે.

શોક = આ ક્ષેત્રમાં કોઈ સુખનું સાધન જ નથી તેથી નિરંતર શોક પામ્યા કરે.

અશુભવિક્રિયા = તેમના પુદ્દગલો અશુભ હોવાથી તેઓ શુભ વૈક્રિય શરીર બનાવવા પ્રયત્ન કરે તો પણ તે અશુભ બન્યા કરે.

જેમ જેમ નીચે નીચેની પૃથ્વી આવે તેમ તેમ આ બધી અશુભતા વૃધ્ધિ પામે છે.

પરપસ્પર ઉદીરિતવેદના : પૂર્વભવના વૈરને કારણે આ જીવો પરસ્પર ફૂરતાથી લડે છે. સમ્યગદૃષ્ટિ નારકોને પ્રાયે આવા ભાવ થતા નથી. નવા ઉત્પન્ન થતા નારકોને જુના નારકો કે પરમાધામીદેવ દુ:ખ આપે છે.

પરમાધામી કૃત વેદના=ત્રીજી નરક સુધી નારકોને પરમાધામી દેવો અત્યંત ત્રાસ આપે છે. તેમના અવયવો ને છેદે, કાપે, ભાલાથી કાયાને વિંધે, છતાં તેમને ત્યાં કોઈ બચાવે નહિ. પરમાધામીદેવોની હલકી મનોવૃત્તિ તેમના આવા દૃષ્યકૃત્યમાં આનંદ આપે છે. પછી મરીને મહાદૃ:ખ ભોગવે છે.

આયુષ્ય=દસ હજાર વર્ષથી ૩૩ સાગરોપમ જેવા લાંબા અને નિકાચિત હોય છે.

આ પૃથ્વીમાં દ્વીપ, સમુદ્ર, પર્વત, કુંડ, શહેર, ઝાડ, છોડ તથા બાદર વનસ્પતિ, વિક્લેન્દ્રિય, દેવ, મનુષ્ય કે તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય હોતા નથી.

ગતિ = નારકી સ્વયં એટલા દુ:ખ ભોગવે છે કે પુન: નારકી થતો નથી. વળી પુણ્યના કોઈ સાધન ન હોવાથી દેવલોકમાં જતો નથી. એટલે તિર્યંચ કે મનુષ્ય થાય છે.∕

## નરકગતિનું કારણ :-

મનુષ્યાવતાર મળવા છતાં છેલ્લા શ્વાસ પર્યત સંસાર પ્રત્યેની

અત્યંત આસક્તિ, અભક્ષ્યાહાર અનંતકાય, માંસાહાર, મદિરાપાન, છળપ્રપંચચ, સ્વજનોને પીડા આપવાવાળો, ધર્મ પ્રત્યે દ્રોહ કરનારો, જ્ઞાન અને જ્ઞાનીની નિંદા કરવાથી જીવ નરકાયુનો બંધ કરે છે.

ક્રોધાંધ, મદાંધ, માયાંધ, લોભાંધ, તથા હિંસક વૃત્તિ અને પ્રવૃત્તિવાળો, કસાઈ જેવા ધંધાવાળો, વૈરવૃત્તિ દ્વારા લોકો સાથે કલેશ કરવાવાળો, અત્યંત ફ્રૂર પરિણામી, પરસ્ત્રીગમન કરવાવાળો, ધર્મ પ્રત્યે દ્વેષી, વ્યસની, વિશ્વાસધાતી, વગેરે પાપકર્મોનું ઉપાર્જન કરી તે જીવ નારકી તરીકે ઉત્પન્ન થાય છે અને આવા મહાદુ:ખો ભોગવે છે.

વળી તેમને વિભંગજ્ઞાન હોવાથી પૂર્વ જીવનના વૈરીને જોઈને તેને અત્યંત ત્રાસ આપે છે. અનેક પ્રકારના શસ્ત્રો વિકૂર્વીને અન્યોન્ય મારે છે. પરસ્પર શરીરનો ઘાત કરી કાપી નાંખે છે. અન્યોન્ય ત્રાસથી બચવા પ્રયત્ન કરે છે પણ કોઈ તેમને ત્યાં બચાવી શકતું નથી. એક બીજાનો ત્રાસ જોઈ નારકો તેમાં આનંદ માને છે. પરીમાધામી દેવો માટે તો જાણે આ નારકો કોઈ કાપકૂપી, ખાંડીને કે દળીને રમવાના માટીના રમકડા જેવા લાગે છે. જેમ જેમ તેમનો ત્રાસ વધ, તેઓ બૂમો મારે તેમાં પરમાધામીને વધુ સુખ ઉપજે છે.

પૂરા આયુષ્યના કાળ સુધી એક શ્વાસોશ્વાસ જેટલો સમય પણ દુ:ખરહિત હોતો નથી.

પ્રશ્ન ર. તે જ જીવ મરીને સ્વર્ગે કેમ જાય ?

ભગવાન : હે ગૌતમ ! જેમ જીવ કૂર પરિણામ આદિ કરીને નરકગતિ પામે, તેમ બાળતપ, સંરાગ સંયમાદિ દ્વારા શુભપરિણામ વડે દેવગતિ પામી સ્વર્ગે જાય છે."

નોંધ : દેવલોકનું સામાન્ય વર્ણન :

- ૧) ભવનપતિ દેવો : મોટા ભવનમાં રહેવાવાળા.
- ર) વ્યંતરદેવો:વન ઉપવનમાં રહેવાવવાળા.

- ૩) જયોતિષીદેવો : સ્થિર અને ફરતા બે પ્રકારના દેલો પ્રકાશમાન વિમાનોમાં રહે છે. સૂર્ય, ચંદ્ર, ગ્રહ, નક્ષત્ર, અને તારા વગેરે.
- ૪) વૈમાનિકદેવો : જેમનું નિવાસ સ્થાન વિમાન છે.

જન્મ : સુખરૂપશ્ય્યામાં વૈક્યિપુદ્દગલોને ગ્રહણ કરી નવયુવાન જેવાં શરીરનો ઉપપાત જન્મ હોય છે.

ક્ષેત્ર : ભવનપતિ તથા વ્યંતર દેવો તિર્ચ્છલોકમાં રત્નપ્રભા પૃથ્વીના વિસ્તારમાં રહે છે.

જયોતિષી દેવો : અઢી દ્રીપની બહાર. તિચ્છોલોકથી ઉપરના ભાગમાં રહે છે.

વૈમાનિકદેવો: બાર દેવલોકની ઉપરના ભાગમાં છે.

દેવલોકના આવસો અત્યંત સુંદર અને રમણીય હોય છે.

શરીર : વૈક્યિ શરીર હોવાથી નાના મોટા થઈ શકે છે.

શુભપુદ્દગલોના બનેલા હોય છે. દેવોના આયુષ્ય લાંબા હોય અને નિકાચિત હોય છે.

સુખ : ભૌતિક દૃષ્ટિએ દેવલોકમાં મનુષ્યલોક કરતાં અત્યંત વૈભવના સાધનો ઉપલબ્ધ હોય છે.

ઠંડી-ગરમીના દુ:ખ, ક્ષુધા-તૃષ્ણાના દુ:ખ, રોગ કે ભોગના દુ:ખ હોતા નથી. પુણ્યભોગનું વિશિષ્ટ સ્થાન દેવલોક છે.

છતાં પોતાના વૈભવ કરતાં અન્ય દેવોનો વિશેષ વૈભવ જોઈ ઈર્ષાના કારણે તેઓ દુઃખી થાય છે. મૃત્યુ પહેલા છ માસ રહે ત્યારે કંઠમાં ધારણ કરેલી માળા કરમાવાથી, મૃત્યુના ભયથી અત્યંત દુઃખી થાય છે. વળી જે દેવો સમ્યગ્દૃષ્ટિ નથી તે દેવો અત્યંત ભોગવિલાસના પરિણામે મહદ્દઅંશે એકેન્દ્રિય કે અન્ય તિર્યંચગતિમાં ઉત્પન્ન થાય છે.

અનુત્તર વિમાનવાસી દેવો પ્રાયે એકાવતારી હોય છે. મનુષ્ય જન્મ પામી મોક્ષ માર્ગની સાધના કરી મુક્ત થાય છે.

અન્ય સમ્યગ્દૃષ્ટિ દેવો પોતાના સુખભોગમાંથી નિવૃત્ત થઈ તીર્થંકરના જન્મ આદિ કલ્યાણકમાં જઈ ભક્તિ કરી સમકીતને ઉજજવળ રાખે છે.

પ્રશ્ન .૩ ગૌતમ : તે જ જીવ તિર્યંચમાં કેમ જાય !

ભગવાન મહાવીરે કહ્યું કે : હે ગૌતમ !

"જે માણસ પોતાના સ્વાર્થ માટે, મિત્રનો પરિચય રાખે છે. પોતાના સ્વાર્થ માટે, મિત્રનો પરિત્યાગ કરે છે. પોતાનું કાર્ય સર્યા પછી તે મિત્રનો ત્યાગ કરે છે, પોતાના સ્વાર્થને કારણે લોભવશ મિત્રને પણ દુ:ખમાં નાંખે છે. તેનું અશુભ બોલે છે. પોતાના મનની વાત મિત્રથી છૂપાવે અને મિત્રની વાત પ્રગટ કરી વિશ્વાસઘાત કરે."

વળી જે પ્રકૃતિથી માયાવી હોય, પ્રપંચવાળો અને નિર્દય હોય નિંદારસ માણનારો હોય તે પ્રાયે તિર્યંચપણે ઉત્પન્ન થાય છે.

સામાન્યપણે એવું મનાય છે કે પશુ-પક્ષી તે તિર્યંચ છે. વાસ્તવિક રીતે જે દેવ, મનુષ્ય કે નારક નથી તે સિવાયના સર્વ પ્રાણી તિર્યંચ છે. તિચ્છાલોકમાં દ્વીપોમાં, સમુદ્રોમાં તિર્યંચો હોય છે.

એકેન્દ્રિય : ફક્ત સ્પર્શેન્દ્રિયવાળા જીવો :

૧ પૃથ્વી કાય = માટી ખનીજ વગેરે

ર અપ કાય = પાણીના જીવો

૩ તેઉ કાય = અિનના જીવો

૪ વાયુ કાય = પવનના જીવો

૫ વનસ્પતિકાય = નિગોદ અને પ્રત્યેક વનસ્પતિ બંને જીવો.

પ્રથમના ચારમાં સૂક્ષ્મ જીવો છે, જે ચક્ષુગોચર નથી. સાધારણ વનસ્પતિમાં નિગોદના જીવો સોયના અગ્ર ભાગે અનંતજીવો એક શરીરમાં ભેગા રહે તેવા સૂક્ષ્મ હોય છે. પ્રત્યે કે વનસ્પતિને ફળ ફૂલ વગેરે એક જીવનું શરીર એક હોય પણ તમામ પ્રસિધ્ધ કંદમૂળમાં અનંતકાય જીવો છે. તેમના શરીર ચક્ષુગોચર છે.

આ સર્વ જીવો તિર્યંચયોનિવાળા છે.

બે ઈદ્રિય : તે સ્પર્શ અને રસ બે ઈદ્રિયવાળા છે. શંખ, કોડા, છીપ વગેરે

તે ઇદ્રિય : તે સ્પર્શ, રસ અને ગંધવાળા છે. કીડી, ઉધઈ, ઈયળ, મંકોડા વગેરે.

ચઉરિન્દ્રિય : તે સ્પર્શ, રસ, ગંધ અને ચક્ષુ વાળા છે. માખી, ભમરી, વીંછી, મચ્છર, પતંગીયા વગેરે

અસંજ્ઞિ પંચેન્દ્રિય તિર્યંચ : તે સ્પર્શ, રસ, ગંધ, ચ**લુ** અને શ્રોત્રન્દ્રિયવાળા છે. મન વગરના તે અસંજ્ઞિ છે, સર્પ, દેડકો, માછલી, વગેરે

સંજ્ઞિ પંચેન્દ્રિય તિર્યંચ : માતા પિતાના સંયોગ વડે ઉત્પન્ન થનારા તે સંજ્ઞિ છે. પશુ - પક્ષી વિગેરે.

આ પાંચે પ્રકારના જીવો તિર્યંચગતિવાળા કહેવાય છે.

નરકગતિની દૃષ્ટિએ આ ગતિના જીવોનું દુ:ખ કંઈક અલ્પ હોવા છતાં તેઓ અત્યંત દુ:ખવાળા છે.

નિગોદના જીવો કોઈ શસ્ત્ર આદિથી ઘાત પામતા નથી પણ તેમના જીવન મરણની વ્યવસ્થા એવી છે કે તે એક શ્વાસોચ્છ્વાસ જેટલા સમયમાં ૧૭ થી અધિકવાર જન્મ મરણ કરે છે. અનંતકાળ એ જ સ્થાને ઉત્પન્ન થાય છે.

ચેતન સ્વરૂપ જીવ હોવા છતાં અત્યંત અજ્ઞાનરૂપ અંધકારમય જીવન જીવે છે. તે તેમનું દુ:ખ છે.

જગત સ્થિતિના ન્યાયે એક જીવ સિધ્ધ થાય ત્યારે એક જીવ નિગોદથી છૂટકારો પામે. અને વિકાસક્રમમાં આવે.

આમ જીવના વિકાસક્રમના પ્રથમ જન્મદાતા સિધ્ધ છે.

નિગોદ પછી ચાર સૂક્ષ્મ અને બાદર એકેન્દ્રિય જીવો, તેમની દશા નિગોદ જેવી છે. છતાં પ્રત્યેક શરીરવાળા છે, અને નિગોદની જેમ અત્યંત અલ્પ વિકાસવાળા છે. ત્યાર પછી પ્રત્યેક વનસ્પતિના જીવોનો વિકાસક્રમ છે. પરંતુ આ જીવો નિરંતર અન્યોન્ય સંઘર્ષ, બળાતા, દટાતા, ખોદતાં, ચંપાતા, એમ અનેક પ્રકારે મોટા જીવો વડે વિરાધના ને નાશ પામતા હોય છે, તેમના દુ:ખોને, વર્ણન વચનાતીત છે.

વળી તે જ સ્થિતિમાં અકલ્પનીય કાળ સુધી ઉત્પન્ન થવું અને મરવું તે દુ:ખ અસહ્ય છે. જ્ઞાન સ્વરૂપ ચૈતન્યને અત્યંત આવરણ તે મૂળ દુ:ખ છે. કેવળ દુ:ખ સહન કરીને આ જીવો ક્રમે ક્રમે વિકાસ પામે છે.

આ સઘળા જીવો પણ તિર્યંચજાતિમાં ગણાય છે.

બેઈન્દ્રિય જીવો :- શંખકોડા આદિ જીવો પણ નિરંતર જન્મ મરણના દુ:ખને પામે છે. વળી તેમના શરીરનો અનેક પ્રકારે ઉપયોગ કરવા તેમના જીવનને નર્દયપણે ટૂંકાવી દેવામાં આવે છે. તેમનું રક્ષણ તો થતું જ નથી પણ ભક્ષણ તો અત્યંત દુ:ખદાયી છે.

તેઈન્દ્રિય જીવો : - કીડી, ઉધઈ જેવી ગતિમાં જન્મ પામી, જમીનના ખોદાણ, અગ્નિ જેવા ઉપદ્રવ, અને મનુષ્યોના ખેતી વગેરેના કાર્યોમાં આ જીવો અસંખ્ય પ્રમાણમાં નાશ પામે છે. સ્વયં તેમના જીવન પણ કષ્ટદાયક હોય છે. દયાહીન માનવો તો તેમના જાણે શત્રુ હોય તેમ તેમનો અનેક પ્રકારે નાશ કરે છે.

ચઉરિન્દ્રિય જીવો = સ્પર્શેન્દ્રિય, રસનેન્દ્રિય, ઘાણેન્દ્રિય, ચક્ષુરિન્દ્રિય આ ચાર ઈન્દ્રિયોવાળા છે.

ભમરા, તીડ, મચ્છર, આદિ છે.

મનષ્યજાતિના લોકો આ જીવોનો પોતાની સુખાકારી માટે દવાઓ છાંટી નાશ કરે છે. અગર મધપૂડા જેવા પ્રકારોનો લાભ લેવા તેમને ધૂમાડા વગેરેથી મારવામાં આવે છે. બીજી અનેકરીતે આ જીવો વિરાધના પામે છે.

એકેન્દ્રિયથી માંડીને ચઉરિન્દ્રિય સુધીના અસંખ્ય જીવો વરસાદ, તડકો, કે અન્ય રીતે પણ નાશ પામે છે. વળી જન્મને યોગ્ય પ્રયાપ્તિ થતાં પહેલા પણ નાશ પામે છે.

સંજ્ઞિ તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય જીવો :- સ્પર્શેન્દ્રિય, રસનેન્દ્રિય, ઘાણેન્દ્રિય, ચક્ષુરિન્દ્રિય અને શ્રોગેન્દ્રિય એમ પાંચ ઈન્દ્રિયવાળા છે. તેઓ મનવાળા છે પરંતુ મનુષ્ય જેટલી વિકસિત વિચારદૃષ્ટિ હોતી નથી.

તિર્યંચો ત્રણ પ્રકારના છે. સ્થળચર, જળચર અને ખેચર (આકાશગામી) માતાપિતાના સંયોગથી ઉત્પન્ન થનારા ગર્ભ જ છે.

તિર્યંચો પ્રાયે અશરણ અને અનાથ છે. જે મનુષ્યોએ આ જીવોને ભક્ષ્ય માન્યા છે, તેઓ તેમના માંસ ચરબી મેળવવા તેમને અત્યંત ત્રાસ આપે છે. ઔષધીઓ બનાવવા તેમના હાડકાંનો, ચરબીનો ઉપયોગ કરવા, તથા તેમના ઉપર રાસાયણિક પ્રયોગ કરવા તેમને નિર્દયપણે ત્રાસ આપવામાં આવે છે.

અરે ! આજના આ ભારતમાં પશ્ચિમના અધિપતિઓએ પોતાને માટે નરકનું આમંત્રણ મેળવવા પીંપરમિંટ અને ચોકલેટ જેવા આકર્ષણ પદાર્થો ઉત્પન્ન કરી તે દ્વારા આબાલ વૃઘ્દ સૌની હોજરીને ભ્રષ્ટ કરી છે. કારણ કે તે પદાર્થોમાં આ પ્રાણીઓની ચરબી ભેળવવામાં આવે છે.

માનવના ભરોસે જીવનારા, રામ કે ક્યલને પ્રિય આ પશુઓ,

મહાવીર સ્વામીની જેના પર કરૂણા દૃષ્ટિ છે તેવા નિર્દોષ અને મૂક જાનવરોને સેંકડોની સંખ્યામાં ગોઠવી એક જ શસ્ત્ર વડે મરણને શરણ કરવામાં આવે છે. તે વખતના તેમના તરફડાટનું જ્ઞાની પણ કદાચ વર્ણન કરી ન શકે.

વસ્ત્રો બનાવવામાં, જૂતા, બેગ જેવા ભોગવટાના સાધનોમાં આ પ્રાણીઓની ચામડી કેવી રીતે ઉતરડાતી હશે ? તેમના શિંગડા અને વાળ લેવા માટે પણ તેમને મારવામાં આવે છે. તે દ્રશ્ય જ અકલ્પનીય દુ:ખદાયી છે.

પક્ષીઓનું જગત પણ આવા ત્રાસથી મુક્ત નથી. આજના માનવીને તેમના માંસ તો ઠીક પણ પીંછા વગેરેનો ભોગ કરીને શું પ્રાપ્ત કરવું હશે ? તે ઉપરાંત તેમના અવયવોનો, માંસાદિનો ભોગ કરીને માનવ તેમના દુ:ખને ભવિષ્યમાં પોતાનું બનાવી રહ્યો છે ?

પશુ પક્ષીઓના જગતના આવા અનેકવિધ દુ:ખો વર્ણનાતીત છે. વળી જંગલાના અરસપરસના વૈર ભાવ પણ સર્પ નોળિયાની જેમ દુ:ખદાયક હોય છે. વનમાં લાગતી દાહ, વાવાઝોડા જેવા ત્રાસ પણ કંઈ ઓછા નથી. નરી પરાધીનતામાં તિયેંચો જીવન ગુજારે છે. તેઓ પોતાના રક્ષણ કે પોષણ માટે કંઈ કોર્ટ કચેરીમાં દાવો માંડી શકતા નથી. તેમને માથે સતત્ ભય તોળાયેલો હોય છે.

ગધડા, બળદ કે ઉટ જેવા પ્રાણીઓને જે ભાર ઉચકવો પડે છે, અને ડામરની સડક પર દોડવું પડે છે, તે બિચારા મૂંગે મોઢે સહે છે. તેવા અનેક પ્રકારના દુ:ખ તિર્યંચયોનિ પામીને જીવે સહન કર્યા છે. તે વાતનું વિસ્મરણ કરી માનવ આ જીવનમાં મળેલો અવસર ભૂલી પુન: તેવા દુ:ખની પ્રાપ્તિને આમંત્રણ આપે છે.

તિર્યંચગતિનો હેતુ : - (કારણ)

ઉન્માર્ગની દેશના - જેનાથી સંસારની વૃદ્ધિ થાય.

ઉત્સૂત્રની દેશના - સર્વજ્ઞના વચનથી વિપરીત કહે.

સન્માર્ગનો નાશ :- જેનાથી મોક્ષમાર્ગના સાધનોને હાનિ થાય તેવો ઉપદેશ આપનાર, માયા, કપટ કરનાર, જાતિ આદિનો ગર્વ કરનાર. મનમાં શલ્ય રાખનાર, દુષ્ટ આચરણ કરનાર વગેરે દુરાચરણ કરનાર જીવો તિર્યંચ ગતિને પામે છે.

જેમ જેમ જીવ નીચેની તિર્યંચ ગતિ પામે છે, તેમ તેમ મહા દુ:ખ પામે છે. પુન: તે સ્થાનોથી વિકાસ થવામાં અનંતકાળ નીકળી જાય છે. માટે દુરાચારનો ત્યાગ કરી જીવે સદાચાર સેવી સન્માર્ગમાં આવવું.

સારાંશ કે કપટ, માયા, દંભ, વગેરે દુર્ગુણો છે. તેને સેવવાથી મનુષ્ય ગતિ મળવા છતાં જીવ પ્રાયે તિર્યંચગતિમાં જાય છે. બુધ્ધિની વક્કતાનું આ પરિણામ છે. માટે તિર્યંચો મનુષ્યોની જેમ ઉન્નત મસ્તકે ચાલી શક્તા નથી, આડા ચાલે છે.

પ્રશ્ન ૪ ગૌતમ : તે જ જીવ મનુષ્યગતિ કેમ પામે છે ?

ભગવાન : હે ગૌતમ ! જે જીવ સરળચિત્તવાળો હોય, નિરાભિમાની હોય, મંદ ક્ષાયાદિવાળો હોય, સુપાત્રમાં દાન આપનારો હોય માધ્યસ્થ ભાવનાવાળો હોય, ન્યાયી હોય, સાધુત્યાગી જનોના ગુણોની પ્રંશસા કરવાવાળો હોય, અલ્પપરિગ્રહી હોય. સરળચિત્ત વાળો અને સંતોષી હોય, દેવગુરુનો ભક્ત હોય તે જીવ મરીને મનુષ્યગતિ પામે છે.

## ટ્રંકનોંઘ :

ચૌદરાજલોકની મધ્યમાં પુરુષસંસ્થાનરૂપે મનુષ્યલોક છે. સવિશેષ જંબુદ્ગીપ, ધાતકીખંડ અને અર્ધો પુષ્કરદ્ગીપ છે, આ અઢીદ્ગીપમાં મનુષ્યો તથા યુગલિક મનુષ્યો વસે છે.

૧૫ કર્મભૂમિ : જેમાં શસ્ત્રોનો, લેખનનો અને વ્યાપાર ઉદ્યોગ ધંધાનો વ્યવહાર છે. વળી આ ભૂમિમાં તીર્થંકરાદિનો જોગ મેળવવાથી મોક્ષમાર્ગની સાધના થઈ શકે છે. દુ:ખ મિશ્રિત સુખ હોય છે. મનુષ્ય

પોતાની કરણી પ્રમાણે ચારે ગતિમાં જન્મ પામે છે.

૩૦ અકર્મભૂમિ છે : જેમાં યુગલિક મનુષ્યો રહે છે. અહીં શસ્ત્રો કે વ્યાપાર આદિનો વ્યવહાર નથી. કલ્પવૃક્ષ દ્વારા તેમના જીવનની સામગ્રી પૂર્ણ થાય છે. મહદ્દઅંશે સુખભોગવાળું જીવન છે. પણ આ ક્ષેત્રે મોક્ષમાર્ગની સાધના થઈ શક્તી નથી. આ જીવો સરળ હોવાથી તથા પાપજનક પ્રવૃત્તિ ન હોવાથી દેવગતિ પામે છે.

પક અંતરદ્વીપો છે ! જેમાં યુગલિકો વસે છે. જેની વિગત ઉપર પ્રમાણે છે.

ચારે ગતિમાં મનુષ્ય દેહ મોક્ષમાર્ગની સાધનામાં બાહ્ય નિમિત્ત કારણ હોવાથી તેની ઉત્તમતા મનાઈ છે. વળી સંજ્ઞીપણું- સ્પષ્ટ વિચારશક્તિ તે પણ માર્ગપ્રાપ્તિમાં નિમિત્ત કારણ છે. જેના દ્વારા જીવ પોતાના હિતાહિતનો વિચાર કરી શકે છે. તેથી દેવો પણ માનવ જીવનની અભિલાષા કરે છે.

કર્મભૂમિનો અર્થ પણ એ છે કે કર્મનો ક્ષય કરવાના બાહ્યપણે યોગ્ય નિમિત્તો, તીર્થંકરાદિનું અવલંબન કર્મભૂમિમાં મળે છે. સંયમધર્મની આરાધના ચારે સ્થાનોમાંથી ફક્ત મનુષ્યગતિમાં ઉત્તમપણે થાય છે કે જે મુક્તિનું કારણ બને છે. માટે હે ભવ્યજીવો ! આ મળેલા માનવદેહની સાર્થક્તા સમજીને કૃતાર્થ થઈ જવું તે આપણું કર્તવ્ય છે.

> જ્યારે તીર્થંકર પોતે વિદ્યમાન નહિ હોય ત્યારે અનેક મહાપુરૂષોએ અનુભવેલો મોક્ષમાર્ગ તો પ્રગટ છે. તેથી ધર્મીજનો આશ્વાસન લઈ સંયમમાં સ્થિર થશે. તો હે ગૌતમ! હમણા મારી હાજરીમાં, આ ત્યાય યુક્ત માર્ગમાં એક સમય માત્રનો પણ પ્રમાદ ન કર.

## ગુરૂ શિષ્ય સંવાદ - ૨

## (પ્રશ્નોત્તરો શ્રી ભગવતીસૂત્રના આધારે)

ગૌતમસ્વામી ભગવાન મહાવીર પાસે શિષ્યત્વ પામ્યા હતા. ત્યાર પછી નિષ્કામ ભક્તિ દ્વારા અત્મવિશુધ્ધિના બળે તેમને ચોથું મન:પર્યવજ્ઞાન પ્રગટ થયું હતું. છતાં તેઓ અત્યંત સરળ અને વિનયી હોવાથી, અનકવિધ પ્રશ્નો પૂછી પોતાના જ્ઞાનની વૃધ્ધિ કરતાં, આથી પર્ષદામાં ઉપસ્થિત ભવ્યજીવોને પણ પ્રભુની કલ્યાણમયી વાણીને લાભ મળતો રહેતો.

આત્મશ્રેયને કારણભૂત આ પ્રશ્નોના કર્તા મુખ્યત્વે ગણધર ગૌતમ તો હતાં ઉપરાંત અન્ય ગણધરો, તીર્થિકો અને અન્ય જિજ્ઞાસુઓ પણ હતા. કાળક્રમે જિનવાણી ગ્રંથબધ્ધ થતાં, આ પ્રશ્નોતરોની ગ્રંથમાં રચના થઈ. તેમાં સવિશેષ શ્રી ભગવતીસૂત્રમાં હજારો પ્રશ્નો અને ઉત્તરોનો સમાવેશ થયો હતો. પ્રસ્તુત ગ્રંથ આગમોમાં સર્વોત્કૃષ્ટ મનાય છે. વર્તમાનમાં આ ગ્રંથની વાચના આચાર્યભગવંતો આપતા હોય છે. તેમાંથી કેટલાક પ્રશ્નોતરો અત્રે ટૂંક નોંધ રૂપે લીધા છે.

તે કાળે તે સમયે રાજગૃહ નગરીની બહાર ઇશાન ખૂણામાં આવેલા ગુણશીલચૈત્યમાં ભગવાન મહાવીર પધાર્યા હતા, ત્યારે ઇન્દ્રમહારાજાએ સમવસરણની રચના કરી. ભગવાન તેમાં વિરાજમાન થયા, ત્યારે ઇન્દ્રભૂતિ ગૌતમ ગણધર આદરસહિત ઉભા થયા. અને ભગવાનની નજીક જઈ અંજલિ જોડી પ્રશ્નો પૂછતા હતા.

## આરંભ, સંરંભ સમારંભ વિષે

ગૌતમ : હે ભગવંત ! જીવ આત્મારંભી છે ! પરારંભી છે ? તદુભયારંભી છે કે અનારંભી છે !"

ભગવાન : "હે ગૌતમ ! આ સંસારમાં જીવો આશ્રૃવ દ્વારા પ્રવૃત્ત થઈને આત્મારંભી હોય છે. પરારંભી હોય છે. તદુભયારંભી હોય છે. મુનિજનો અનારંભી હોય છે."

ટૂંક નોંધ : સંસારી જીવોને મન વચન કાયાના યોગ દ્વારા તથા ક્યાયભાવથી જે આશ્રવ થાય છે તે આરંભ છે તેના ૧૦૮ ભેદ છે.

આરંભ સમારંભ અને સમરંભ એ ત્રણ ભેદને મન વચન કાયાના ત્રણ યોગ વડે ગુણતાં  $3 \times 3 = C$  વળી કરવું. કરાવવું અને અનુમોદવું તે ત્રણ પ્રકારે ગુણતાં  $C \times 3 = 2$  ભેદ થયા. તેનો ક્રોધ, માન, માયા, લોભ આ ચાર કષાય વડે ગુણતા  $2 \times 7 = 90$  ભેદ આરંભના છે.

સંરંભ : માનસિકપણે સંગ્રહ કરેલા ક્રોધ, માન, માયા અને લોભ સંબંધી ક્ષાયજન્ય વૃત્તિઓની વર્તના તે સંરંભ છે. રાગાદિભાવોના વિકલ્પ પ્રમાણે વૃત્તિઓનું પ્રગટ થવું તે સંરંભ છે.

સમારંભ : મનની ક્ષાયજન્ય વૃત્તિઓથી ઉત્તેજિત થઈ અન્ય જીવોનો ઘાત કરવો, તથા પોતાના જ અધ:પતન માટે શસ્ત્રાદિ વસાવવા, કુસંગ દ્વારા અસદાચાર કરવો, વગેરેને માટે જે સામગ્રી એકઠી કરવી તે સમારંભ છે

આરંભ : ઉપર પ્રમાણે સામગ્રી મેળવીને અન્યને પીડા આપવી કે તેના પ્રાણ હરી લેવા તે આરંભ છે.

આત્મારંભી : આ પ્રમાણે દુર્બુધ્ધિવશ આત્મા વિવશ થઈ આરંભમાં જોડાઈ કુકર્મ કરે છે. મહદ્દઅંશે પરને ઘાત કરવારૂપ દુષ્ટવૃત્તિ દુર્ભવ્ય કે અધોગામી જીવને હોય છે. તે સ્વયં પોતે જ આરંભના એ કાર્યો કરવા પ્રેરાય છે. અને પુન: દુ:ખદાયી કર્મ ઉપાર્જન કરે છે.

પરારંભી : કોઈ જીવ કુસંગ દ્વારા પ્રેરાઈને અન્યની સહાયથી પરને પીડા આપવા જે આરંભ કરે છે, તે પરારંભી છે.

તદુભયાનંદી : દુર્બુધ્ધિવશ પોતે આરંભ કરે અને અન્ય પાસે કરાવે ૧૩૬

તે તદુભયાનંદી છે.

અનારંભી : મુખ્યત્વે મુક્ત જીવો અનારંભી છે. છતાં અપ્રમત્તદશામાં વર્તતાં મુનિજનો અનારંભી છે.સાધક અવસ્થાવાળા પ્રમત્ત હોવા છતાં જેઓ ગુરુઆજ્ઞામાં રહીને શુધ્ધઅનુષ્ઠાનમાં રત છે તે અનારંભી છે. વળી ઉદયમાં આવતા કષાયજન્ય ભાવોને જેમણે સ્વાધ્યાય, જ્ઞાન બળ અને ધ્યાનબળ દ્વારા શમાવી દીધા છે, તે અનારંભી છે.

સંયમધારી હોવા છતાં જેના મન વચન કાયાના યોગો અશુભ એવા આહરાદિની લોલુપતામાં રસગારવ છે, ૠધ્ધિ સુધ્ધિઓનો આકાંક્ષી હોવાથી ૠધ્ધિ ગારવ છે, કે દેહાધ્યાસથી શાતાગારવને સેવીને જ અશુભ પ્રવૃત્તિઓ આદરે છે તે આત્મારંભી, પરારંભી કે ઉભયારંભી હોય છે.

દ્રવ્યસંયમને ગ્રહણ કર્યા પછી જો ભાવસંયમને સાધતો નથી તેવો સાધક સંરંભ આરંભ કે સમારંભથી મુક્ત નથી. અત્યંત આરંભવાળો અવિરતિ હોય છે. જો કે એકેન્દ્રિયાદિ જીવોથી લઈને સર્વ સંસારીજીવો કષાયના અલ્પાધિક ભાવવાળા હોવાથી આરંભી હોય છે.

# અલ્પાયુષ્યનું કારણ

ગૌતમ ! "હે ભગવાન ! જીવો એવા કેવા કર્મો કરે છે કે જેનાથી ટૂકું આયુષ્ય ભોગવે છે."

ભગવાન ! "હે ગૌતમ જીવાહિંસા કરવાથી અને જૂઠું બોલવાથી જીવો ટૂંકુ આયુષ્ય ભોગવે છે.

વળી શ્રમણને અપ્રાસુક અને અનેષણીય (સદોષ) આહાર આપવાથી ટૂંકું આયુષ્ય ભોગવે છે.

ટૂંક નોંધ - જીવહિંસા કરનાર હિંસક છે

ક્રોધ, આવેશ કે દ્રેષવશ અન્ય જીવોનો ઘાત કરનાર અથવા અન્યની ભાવનાઓને તોડનાર હિંસક છે.

રાગ અથવા દ્વેષથછી પરસ્ત્રીના શીયળને કે સતીત્વને ભ્રષ્ટ કરનાર હિંસક છે.

અત્યંત ભોગાસક્ત થઈને કે ક્રુરતાપૂર્વક મૈથુન સેવનાર હિંસક છે. અન્યની આજીવિકાનું સાધન ધન કે વ્યાપારને હાનિ કરે કે છીનવી લે તે હિંસક છે.

અન્યને વિશ્વાસઘાત કરવો, ખોટા લેખ લખવા કે ખોટી સાક્ષી પૂરવી, અન્યની વસ્તુ ચોરીને સંતાપ ઉત્પન્ન કરવો કે કરાવવો તે હિંસક છે. અત્યંત હિંસાયુક્ત વ્યાપારાદિ કરવા તે ભાવ હિંસક છે.

રાગાદિ કષાયિક ભાવ હિંસા હોવાથી તેવા ક્લેશજનિત ભાવવાળો હિંસક છે.

ક્ષાયવશ કે પ્રમાદવશ જીવહિંસા કરનાર અલ્પાયુષી હોય છે. વળી કર્મની પ્રણાલિ અનુસાર તે દુ:ખ પામેલા જીવો પણ હિંસકના પ્રત્યે વેરભાવવાળા થાય છે. અને તેવો યોગ થતાં તે જીવો પોતાના દુ:ખનો બદલો લે છે. માટે અન્યના શત્રુ બનવું તે મહાપાય છે. ફૂર પરિણામથી જેમ નરકગિત જેવા દીર્ધકાળના દુ:ખ ભોગવવા પડે છે, તેમ આયુષ્યની અલ્પતા હોય છે, અને દુ:ખ અત્યંત ભોગવવા પડે છે.

બીજું કારણ, અસત્ય બોલનાર પણ અલ્પાયુષી હોય છે. હિંસક માનવની વૃત્તિની જેમ અસત્યભાષીની વૃત્તિ પણ દુષ્ટ હોય છે.

માયા છળ કે પ્રપંચ કરનાર પણ હિંસક પરિણામવાળો છે. અસત્ય, માયા કે લોભયુક્ત ભાવવાળો માનવ હિંસક મનાય છે.

ટૂંકમાં કોઈપણ પ્રકારના દુષ્ટ, કુર કે સ્વાર્થજનિત પરિણામો હિંસાનું કારણ બને છે, તેથી એવા પરિણામવાળો જીવ હિંસક કહેવાય છે.

હિંસક માનવનું આયુબંધ અલ્પ બંધાય છે. અને અન્ય જીવોને પીડા આપનારો હોવાથી તે તે જીવોના નિસાસારૂપ શાપ તેને લાગે છે, તેથી પ્રાપ્ત સુખોને ભોગવી શકતો નથી.

દાનાદિ કિયાઓમાં પણ જો ઉપયોગ ન રાખે અને તે તે સ્થાનોમાં લોકો દુ:ખ પામે તો પણ તે જીવને દોષ લાગે છે.

ભગવાન : હિંસક જીવન શાપયુક્ત છે. અહિંસક જીવન સુખદાયી છે. વળી ભવસાગર તરવા માટેનું મુખ્ય સાધન સમક્તિ છે, તે હિંસક માનવને પ્રાપ્ત થતું નથી. અને સમક્તિ વગર ચારિત્ર પ્રાપ્ત ન થાય, અંતે જીવ મુક્તિથી વંચિત રહી જાય માટે હિંસકભાવ મહા દુઃખદાયી છે.

અલ્પાયુષ મળવાનું ત્રીજું કારણ :- મહાવ્રતધારી સાધુજનોને દોષિત આહારાદિ આપવાથી જીવ બીજા ભાવે અલ્પાયુષી થાય છે. રત્નત્રયના ધારક પવિત્રાત્માની નિંદા કે તિરસ્કાર કરનાર પણ અલ્પાયુષી હોય છે."

ટૂંકનોંધ :- વળી લોભ, સ્વાર્થ કે માયાવશ જીવ પોતાને ધનાદિની પ્રાપ્તિ થાય એટલા માટે જો સાધુજનોની સેવા કરે તો તે પણદોષી છે.

દ્રષ્ટિરાગથી પ્રેરાઈને જે સાધુજનોની સંગતથી જીવોની હાનિ થાય તેવા આરંભ કરે તો તે પણ અલ્પાયુષી થઈ દુ:ખ ભોગવે છે. અને દીર્ઘાયુષી થાય તો પણ દુ:ખ ભોગવે છે.

ગૌતમ : "હે ભગવાન ! સંવરધર્મી આત્મા કોઈ કાળે કામથી અને ભોગથી લેપાતો નથી. તેથી જિજ્ઞાસા થાય છે કે કામ એ શું છે ? અને ભોગ શું છે ?

કામ અને ભોગ રૂપી છે કે અરૂપી ? જીવ છે કે અજીવ છે ? જીવો અને અજીવોને કામ હોય છે ? ભોગના કેટલા પ્રકાર છે ?"

ભગવાન : "હે ગૌતમ ! સંવર ધર્મનું પાલન કરવાવાળા મુનિરાજો કામ કે ભોગોથી લેપાતા નથી; કારણ કે તેઓ પાંચ સમિતિ, ત્રણ ગુપ્તિને ધારણ કરનારા છે. બાવીસ પરિષહોને સમભાવે સહન કરનારા છે. ક્ષમાદિ દશધર્મોના સમ્યક્ પ્રમાણે પાલનકર્તા છે; વળી તેમનું ચિત્ત અનિત્યાદિ બાર ભાવનાઓથી ભાવિત થયેલું છે, અને જ્ઞાનચાર આદિ પંચાચારને આચારનારા છે. બ્રહ્મચર્યનું નવવાડથી પાલન કરે છે. આવા આત્મભાવમાં

રમણ કરનારા મુનિરાજોથી કામ ભોગ દૂર રહે છે."

આઉપરાંત ગૃહસ્થાશ્રમી, વ્રતધારી શ્રાવક પણ કામ ભોગથી ઉત્પન્ન થતાં આશ્રવોનો યથા શક્તિ ત્યાગ કરે છે, તે પણ સંવરમાર્ગને આરાધ છે. ઉત્તમભાવયુક્ત સામાયિક શ્રાવક માટે સંવરધર્મ છે."

### ટૂંકનોંધ :

કામ શું છે ? મન દ્વારા જે અભિલાષા કરાય તે કામ છે. આ કામ અર્થાત્ ઈચ્છાઓ અનેક પ્રકારની છે. એકેન્દ્રિયથી માંડીને પાંચે ઇન્દ્રિયોના વિષયો કામભોગ છે. માત્ર સ્પર્શેન્દ્રિયની વિષયવાસના તે કામ નથી, પરંતુ પાંચે ઇન્દ્રિયના સુખની ઈચ્છા તે કામ છે. શબ્દ અને રૂપ કામ છે. શબ્દ શ્રવણથી અને રૂપ જોવાથી કામ જાગે છે.

ભોગ શું છે ? મનથી ચિંતવેલી કામવાસનાને શરીર દ્વારા ભોગવવામાં આવે છે તે ભોગ છે. કામ અને ભોગનું જોડલું છે.

મુખ્યત્વે વર્ણ (રૂપ) સ્પર્શ, ગંધ અને રસ દ્વારા ભોગ થાય છે. સામાન્ય રીતે પાંચે ઇન્દ્રિયો પોતપોતાના કામ અને ભોગમાં તીવ્ર અભિલાષવાળી હોય છે, અને તેથી તે તે કામ અને ભોગને ભોગવે છે. ઇન્દ્રિય વિષયગ્રહણ કરે છે, મન તેમાં લોલુપ થાય છે.

- ૧. સ્પર્શેન્દ્રિય દ્વારા પ્રત્યેક પદાર્થમાં રહેલા શીત, ઉષ્ણ, સ્નિગ્ધ, રૂક્ષ, લઘુ, ગુરુ, મૃદુ તથા કર્કશ સ્પર્શની અભિલાષા દ્વારા ઇન્દ્રિયસુખ ભોગવે છે.
- ર. રસનેન્દ્રિય દ્વારા પ્રત્યેક પદાર્થમાં રહેલા કડવા, તીખા, ખાટા,મધુર, તૂરા આદિ રસોની અભિલાષા કરી ઇન્દ્રિયસુખ ભોગવે છે.
  - ૩. ધ્રાણેન્દ્રિય દ્વારા પ્રત્યેક પદાર્થમાં રહેલા સુગંધ, દુર્ગંધને ભોગવે છે.
- ૪. ચક્ષુરિન્દ્રિય દ્વારા પ્રત્યેક પદાર્થમાં રહેલા લાલ, વાદળી, પીળા, ધોળા અને કાળા વર્ણને ગ્રહણ કરીને ભોગવે છે.

પ.શ્રોત્રેન્દ્રિય દ્વારા પ્રત્યેક પદાર્થમાં રહેલા વિવિધ શબ્દને ગ્રહણ કરી ભોગવે છે. પાંચે ઈન્દ્રિયોના ત્રેવીસ વિષયોથી મન ઘેરાયેલું રહે છે.

ઇન્દ્રિયો મનને આધીન હોય છે, અને અનાદિકકાળથી કર્મવશ આત્મા મનને આધીન હોય છે; આથી જીવે અનંતકાળમાં અનંતભવોમાં અનંત પદાર્થોની અભિલાષા કરી ભોગ કર્યા છે.

આ કામભોગના સંસ્કારો આત્માના પ્રદેશો પર વ્યાપી ગયા છે, તેથી આત્માને કામભોગોની વૃત્તિ રહ્યા જ કરે છે. આ ક્રમ શક્ટચક જેવો છે. આત્માને મન સાથ આપે છે, મનને ઇન્દ્રિયો સાથ આપે છે, અને મોહવશ જીવ પોતાનું સ્વરૂપ ભૂલી કામભોગને વશ થઈ તેમાં સુખ માને છે. કોઈ જીવો તો કામભોગને વશ થઈ દુરાચારો, અને ભયંકર દૃષ્કૃત્યો કરી ઘોર કર્મ ઉપાર્જન કરે છે, તેને કારણે મહા દુ:ખ પામે છે.

પ્રારંભમાં સુખરૂપ લાગતા, અંતમાં અત્યંત દુ:ખદાયી, આ વિષય-કામભોગોથી વિરક્ત થવાનો ઉપાય ત્યાગ અને વૈરાગ્ય છે. આ બે પારમાર્થિક સાધન વગર જીવ કામભોગોના ભરડાથી મુક્ત થાય તે અસંભવિત છે. અર્થાત્ સંવરધર્મી-સંયમમાર્ગી આત્મા કામભોગોથી વિરક્ત હોય છે.

આત્મજ્ઞાન વગરના ત્યાગ અને વૈરાગ્ય પ્રારંભમાં જીવને કામભોગ જિતાઈ ગયા છે તેવો ભ્રમ પેદા કરે છે; પણ મોહરાજાના કોઈ બળવાન સુભટનો ભેટો થતા વૈરાગ્ય મોળો પડી જાય છે. માટે જ્ઞાન સહિતના વૈરાગ્યવાન જીવ કામભોગને પરાજય આપવા સમર્થ હોય છે.

મોહરાજાના અનેકવિધ સુભટોમાંથી, ક્ષાયજનિત ક્રોધ, માન, માયા કે લોભના અંશનો અથવા કોઈ એકનો વિકાર પેદા થતાં, મુનિઓ પણ ચલાયમાન થાય છે. ક્રોધવશ નિયાણું કરે, માનવશ અટકી જાય અને કરેલા તપ-જપ સર્વને હોડમાં મૂકી સંસારની વાસનાને આધીન થઈ અધોગતિને પામે છે.

વળી પાંચે ઇન્દ્રિયોને વશ થઈ, અથવા કોઈ સ્પર્શ કે રસને વશ ૧૪૧

થઈ, કરેલા તપાદિને તેની અભિલાષામાં ચૂકવી દે છે; કે મને તપના બદલામાં આવા સુખો મળો. આમ કામનું પ્રાબલ્ય વધી જતાં આત્માના પરિણામ શિથિલ બને છે.

કોઈપણ એક ક્યાયભાવનો ઉદય કે વિષયભોગની લાલસા જીવને ઘેરી લે છે, ત્યારે તે જીવ કામી થાય છે. અને જીવનું પ્રારબ્ધ કંઈ બધી કામનાઓ પૂરી થાય તેવું હોતું નથી, ત્યારે તેની આકૂળતા વધી જાય છે; અને તે જીવ વિવેકશૂન્ય થઈ, નહિ કરવા યોગ્ય કાર્ય કરી દુ:ખ પામે છે.

પરંતુ સંવરધર્મી મુનિ કે વ્રતધારી શ્રાવક કામભોગને આધીન થતો નથી. તેની પ્રવૃત્તિ સમ્યક્ હોય છે. સમયોચિત નિવૃત્તધર્મનું આરાધન કરે છે. પ્રતિકૂળ સંયોગોમાં સમતા રાખે છે. ક્ષમા જેવા ગુણનું સેવન કરે છે. શુભભાવનાઓને ચિત્તમાં ધારણ કરે છે. બાર વ્રતનું પાલન કરે છે તે જીવો કામભોગથી પરાજય પામતા નથી.

શાશ્વત સુખનો કામી સંવર દ્વારા સુખને પામે છે.

ભગવાન : "કામ રૂપી હોય છે, કારણ કે કામની ઉત્પતિ ઈચ્છામાંથી થાય છે. ઈચ્છાનું મૂળ મોહનીય કર્મ છે; અને કર્મોરૂપ કાર્મણવર્ગણા પુદ્દગલ હોવાથી સ્પર્શ, રસ, ગંધ અને રૂપ સહિત હોવાથી કામ રૂપી છે. જેનું મૂળ રૂપી છે તેની નિપજ રૂપી હોય. તે પ્રમાણે શરીર દ્વારા કે ઇન્દ્રિયો દ્વારા થતાં ભોગો પણ પુદ્દગલ આશ્રયી હોવાથી રૂપી છે. અરૂપી નથી. કારણ કે અરૂપી તત્ત્વના સૂક્ષ્મ કે સ્થૂલ અંશમાં સ્પર્શાદિ હોતા નથી."

કામ જીવ છે કે અજીવ ?

સંજ્ઞી એટલે મનવાળા જીવો, ભાવમન (ઉપયોગ) દ્વારા કામને વિષયભૂત બનાવે છે. ભાવમન ઉપયોગને વ્યક્ત થવાનું સાધન હોવાથી સચિત્ત છે. તેથી સંજ્ઞી જીવોનો કામ સજીવ (અચિત્ત) છે.

જયારે કામ અસંજ્ઞી-દ્રવ્યમનવગરના જીવોના શરીરને વિષયભૂત હોય

છે. તેઓ મન દ્વારા વિષયને ગ્રહણ કરતા નથી, પણ શરીર દ્વારા ગ્રહણ કરે છે, અને શરીર પૌદ્દગલિક હોવાથી તેમનો કામ અજીવ (અચિત) ગણાય છે. જોકે તે જીવ શરીર દ્વારા કામને સેવે છે, પણ તેમાં જીવનું સંજ્ઞાબળ રહેલું છે તેથી સચિત્ અચિત્ની મિશ્રતા પણ માનય છે. આ પ્રમાણે ભોગ માટે જાણી લેવું.

કામ ભોગ જીવ છે કે અજીવ ?

શરીર કે ઇન્દ્રિયો દ્વારા મનના માધ્યમથી થતી કામ ભોગની વૃત્તિ અશુધ્ધ આત્માની દશા હોવાથી જીવરૂપ છે. પરંતુ ઇન્દ્રિયાદિ અજીવ હોવાથી તેના નિમિત્તતી સ્પર્શાદિની કામ ભોગની ઈચ્છા તે અજીવ મનાય છે. તે રીતે ભોગમાં ઘટાવવું.

કામ-ભોગ અજીવને હોય નહિ. જીવને જ હોય; કારણકે ઈચ્છાનું ઉદ્દભવવું જીવની વિકારી દશામાં હોય છે.

જીવ જેમ ભોગો ભોગવવા સમર્થ બને છે, તેમ આત્મભાવ વડે મળેલા ભોગોનો ત્યાગ કરવા સમર્થ બને છે ત્યારે સંવરભાવને સેવતો કર્મોની નિર્જરા કરે છે. શરીરની દુર્બળતાથી ભોગો ભોગવી ન શકે તે નિર્જરા નથી, પણ જ્ઞાન અને વૈરાગ્યપૂર્વક ભોગોનો ત્યાગ કરે છે ત્યારે નિર્જરા કરવા સામર્થ્ય બને છે.

ભોગની સામગ્રી ન મળે અને મનમાં તે ભોગો પ્રત્યે લાલસા રહ્યા કરે તો તે અભોગી જણાવા છતાં ભોગી જાણવો. કામભોગની વાસના શમી ન હોય અને વૃધ્ધાવસ્થા આવે તો પણ તે માનસિક વાસનાથી કે ઇન્દ્રિયનાં વિષયથી વિરક્ત થતો નથી. તેથી આર્ત કે રોદ્રધ્યાનથી મરણ પામી દુર્ગતિમાં પહોંચે છે.

જ્ઞાનીપરમાત્મા કહે છે વૃધ્ધાવસ્થા જેવી નિ:સહાય સ્થિતિમાં આત્મવીર્ય પ્રવર્તતું નથી, માટે જયારે દેહમાં શક્તિ છે, ત્યાં સુધી આત્મભાવના પુષ્ટ કરો, અને યુવાનીમાં ધર્મનું આરાધન કરો.

પરમાવિધ કેવળજ્ઞાની તથા તદ્દભવ મોક્ષગામી હોવા છતાં ભગવાન મહાવીરે સર્વસંગ પરિત્યાગ કર્યો. વધતા પુરૂષાર્થ માટે સાડાબાર વર્ષનું મૌન સેવ્યું, અને કર્મની તીવ્ર નિર્જરા માટે ઉગ્ર તપશ્ચર્યા કરી. અનિદ્રાપણે રહ્યા. માટે જે જીવ તરવાનો કામી છે તેણે સંસારની કામના તથા ભોગનો ત્યાગ કરવો આવશ્યક છે.

## વેદનાનું વેદન અનિચ્છાપૂર્વક છે ?

ગૌતમ : "હે ભગવાન ! અમનસ્ક - મનવગરના જીવો જેવા કે પૃથ્વી, પાણી, અિન, વાયુ અને વનસ્પતિ કાયિકો તથા બે ઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય, ચઉરેન્દ્રિય અને સંમૂર્ચ્છિમો - જીવો સંસાર સમુદ્રમાં પરિભ્રમણ કરી રહ્યા છે, તેઓને કરેલા કર્મોને ભોગવવા પડે છે. તેઓ શું અનિચ્છાપૂર્વક વેદનાનું વેદન કરે છે ?"

ભગવાન : "હે ગૌતમ ! પૃથ્વીકાયાદિ, એકેન્દ્રિયાદિ કે સંમૂર્ચ્છિમ જીવોનું જ્ઞાનવરણીય કર્મ પ્રબળ ઉદયવાળું છે. તેથી તેઓ તત્ત્વની અશ્રધ્ધાવાળા છે. વળી તેમને તીવ્ર મોહનીય કર્મનો ઉદય હોવાથી તેઓ મૂઢદશાવાળા છે. અર્થાત્ તેઓ અજ્ઞાનરૂપ અંધકારને કારણે કર્મોની જાળમાં ફસાયેલા છે. તેથી કર્મોની વેદનાનું વેદન અનિચ્છાએ કરવું પડે છે.

ટૂંકનોંધ : તેઓને મનવાળા જીવો જેવું દ્રવ્ય મન નથી, પરંતુ તેમને સંજ્ઞારૂપ ઉપયોગની શક્તિ (મન) છે. એટલે તે વડે તેઓ મન વગરના હોવા છતાં વેદના, દુ:ખની ઈચ્છા ન હોવાં છતાં, સુખદુ:ખની તીવ્ર વેદના ભોગવે છે. તેઓની જ્ઞાનશક્તિ અત્યંત આવરણવાળી હોવાથી શૂન્યવત્ છે."

ટૂંકનોંધ : "જીવોને આવી અત્યંત દુ:ખદાયક દશા પામવાનું કારણ શું છે ?"

યનુષ્ય જેવા અવતાર પામીને સમ્યગદર્શન, જ્ઞાન કે ચારિત્રની

વિરાધના કરનાર કે સમ્યગદર્શનાદિ રહિત જીવો મનુષ્ય હોવા છતાં વિવેકશૂન્ય થઈને, મિથ્યાત્વના ગાઢ અંધકારમાં સત્યાસત્યનો વિવેક ચૂકી જાય છે. ત્યારે જીવન પર્યંત કેવળ ભોગ વિલાસમાં રાચીને એવા કર્મો ઊપાર્જન કરે છે, કે તેઓ મૃત્યુ પામીને આવા સ્થાનોમાં ઉત્પન્ન થાય છે, અને તીવ્રવેદના બોગવે છે.

મનુષ્યને પૂર્વપુણ્યના યોગે સાંસારિક સુખના સાધનો મળે છે, ત્યારે મર્યાદા ચૂકીને હિંસા અહિંસાનો, સદાચાર કે દુરાચાકનો ભેદ સમજયા વગર ગમે તે રીતે ભોગ ભોગવવામાં હિંસાદિ આચરે છે, તેથી અત્યંત પાપકર્મનું બંધન કરી દુ:ખ પામે છે.

પ્રશ્ન : અમનસ્ક જીવો અનિચ્છાએ વેદના ભોગવે છે તેમ શું સમનસ્ક જીવો જ્ઞાનશક્તિવાળા હોવા છતાં અનિચ્છાએ વેદના ભોગવે છે ?

ઉત્તર : અમનસ્ક જીવોની જેમ સમનસ્ક જીવો પણ ઉપયોગના અભાવમાં કર્મોનું વેદન કરે છે.

ટૂંક નોંધ : ગર્ભજ તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય તથા મનુષ્ય પણ ઉપયોગની શૂન્ય અવસ્થામાં અર્થાત્ જ્ઞાનની અભાન અવસ્થામાં અનિચ્છાએ કર્મને ભોગવે છે. ચક્ષુથી પદાર્થોને જોઈ શકવા શક્તિમાન હોવા છતાં પણ પ્રકાશના અભાવે અંધકારમાં વસ્તુનું દર્શન થતું નથી, તેમ જ્ઞાન ઉપયોગના અભાવમાં અસ્થિરતાને કારણે જીવ સુખદુ:ખનું વેદન કરે છે. તે અકામ નિર્જરા છે. તેથી જૂનું કર્મ દૂર થાય છે, પણ નવા કર્મ બંધાતા જાય છે.

જ્ઞાનના અભાવમાં વર્તતો ઉપયોગ અજ્ઞાનમૂલક હોય છે, તે સમયે માણસની ખાવા-પીવાની, ગમનગમનની સર્વ ક્રિયામાં આસક્તિ અને કામભોગની વિવશતાને કારણે, એ સર્વ ક્રિયા અસાતાવેદનીય કર્મના બંધનું કારણ બને છે, અને કર્મનો વિપાક થતાં, ઈચ્છા ન હોવાં છતાં તે તે કર્મની તીવ્ર વેદના જીવને ભોગવવી પડે છે, ત્યારે વળી નવા કર્મનું બંધન પણ થતું રહે છે.

પરંતુ જો જીવ આત્મભાવમાં ઉપયોગને સ્થિર કરે, જ્ઞાનપૂર્વક વર્તના કરે, સમ્યક્ પ્રકારે ચારિત્રને પાળે, તો તેની ક્રિયાઓ નિર્જરાનું કારણ બને છે; કારણકે તેની સર્વક્રિયાઓ સંયમ અર્થે છે.

વળી જે પદાર્થોની પ્રાપ્તિ અસંભવ છે તેને માટે આર્તધ્યાન કરીને જીવ તીવ્ર કર્મબંધ કરે છે, અને અંતે દુ:ખ પામે છે. માટે ભગવાન કહે છે કે એવા દુધ્યાર્નને છોડીને સંયમ માર્ગ ગ્રહણ કર જેથી સાચા સુખની પ્રાપ્તિ થાય.

#### આત્માના ભેદ વિષે

ગૌતમસ્વામી : હે ભગવાન ! આત્મા કેટલા પ્રકારના છે !"

ભગવાન : "હે ગૌતમ ! આત્માના આઠ ભેદ છે."

પર્યાપર્થિકનયની અપેક્ષાએ આત્માની જુદી જુદી યોગ્યતા અનુસાર આ ભેદ કહેવામાં આવ્યાં છે.

૧. દ્રવ્યાત્મા, ૨. કષાયાત્મા, ૩. યોગાત્મા ૪. ઉપયોગાત્મા

૫. જ્ઞાનાત્મા, ૬. દર્શાનાત્મા, ૭. ચારિત્રાત્મા, ૮. વીર્યાત્મા.

ટૂંકનોંધ :-

દ્રવ્યાત્મા : જે ઉપયોગ લક્ષણે સનાતન સ્ફ્રિંગ એવો આત્મા, અર્થાત જેનું ઉપયોગ મુખ્ય લક્ષણ છે, તે સ્વ અને પરને નિરંતર જાણે છે, વળી જુદી જુદી અવસ્થાઓ, - પર્યાયોનો ગ્રહણ, ત્યાગ કરે છે તે દ્રવ્યાત્મા છે. વળી કષાયાદિ વિભાવજનિત અવસ્થાઓનો ત્યાગ કરી શુદ્દ દ્રવ્યરૂપ પોતાના સ્વભાવને પ્રાપ્ત થયેલો આત્મા દ્રવ્યાત્મા છે.

દ્રવ્ય અને પર્યાય શું છે ?

દ્રવ્ય અને પર્યાય એ પદાર્થનું સ્વરૂપ છે.

દ્રવ્ય : જે નિરંતર ટકવાવાળું છે તે દ્રવ્ય છે, દ્રવ્ય નિત્ય છે.

પર્યાય : દ્રવ્યની બદલાતી અવસ્થાઓ તે પર્યાય છે, પર્યાય ક્ષણિક છે. અર્થાત્ આત્મા દ્રવ્યદ્રષ્ટિથી નિત્ય છે. શરીરાદિ બદલાતી અવસ્થા ઓથી અનિત્ય છે, તે પર્યાયદ્રષ્ટિ છે.

પર્યાયદ્રષ્ટિને ગૌણ કરી આત્મા શુદ્ધદ્રવ્યરૂપે પ્રગટ થાય તે દ્રવ્યાત્મા છે. હું દેહાદિ સ્વરૂપ નથી પણ શુદ્ધ ચૈતન્યસ્વરૂપ છે તેવું લક્ષ્ય જેને વર્તે છે તે દ્રવ્યાત્મા છે.

#### કષાયાત્મા :

આત્મા સ્વભાવે જ્ઞાનાદિ ગુણોવાળો શુદ્ધ છે, પરંતુ ક્ષાયાદિ વિભાવદશાની વૃદ્ધિ થતાં તે ક્ષાયાત્મા કહેવાય છે ક્ષાયારૂપ મોહનીય કર્મના પ્રભાવથી આત્માના શુધ્ધ સ્વભાવ પર આવરણ આવે છે. તેવા કષાય જનિત આત્માને ક્ષાયાત્મા કહે છે.

#### ૩ યોગાત્મા :

મન વચન અને કાયાને યોગ કહેવામાં આવે છે. સંસારી જીવને, મન વચન કાયાના યોગ નિરંતર પ્રવર્તે છે. તેથી તે જીવ યોગાત્મા કહેવાયા છે.

#### ૪ ઉપયોગાત્મા :

જીવ ઉપયોગ લક્ષણવાળો છે. અજીવ પદાર્થમાં ઉપયોગ હોતો નથી. જીવના ઉપયોગના પ્રકારો ઘણા છે તેમાં મુખ્ય બે ભેદ છે. જ્ઞાન ઉપયોગ અને દર્શન ઉપયોગ.

ઉપયોગ - જગતના પદાર્થોનો બોધરૂપ વ્યાપાર.

જ્ઞાન - ઉપયોગ વિશેષ ગુણવાળો છે, અર્થાત પદાર્થને સ્પષ્ટરૂપે જાણે છે.

દર્શન ઉપયોગ - સામાન્યગુણવાળો છે. પદાર્થને સામાન્યપણે જાણે છે.

જ્ઞાનના પાંચ પ્રકાર છે, મતિજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન, અવધિજ્ઞાન, મન:પર્યવજ્ઞાન, કેવળજ્ઞાન.

અજ્ઞાનના ત્રણ પ્રકાર, મતિ અજ્ઞાન, શ્રુત અજ્ઞાન, અવિધ અજ્ઞાન. આમ જ્ઞાન આઠ પ્રકારે હોવાથી, જ્ઞાન ઉપયોગ આઠ પ્રકારે છે. જેનું જ્ઞાન સમ્યક્ પ્રકારે પરિણમ્યું છે તેના પ્રથમ ત્રણ જ્ઞાન સમ્યગ્ જ્ઞાન છે. મન:પર્યવજ્ઞાન જ્ઞાનીમુનિને હોય છે. કેવળજ્ઞાન પૂર્ણ શુધ્ધ જ્ઞાન છે.

જે મિથ્યાજ્ઞાન સહિત છે તેના મતિ શ્રુત અવધિ અજ્ઞાન ગણાય છે.

દર્શન ઉપયોગ - ચાર પ્રકારે છે.

ચક્ષુદર્શન, અચક્ષુ દર્શન, અવધિદર્શન અને કેવળદર્શન. જ્ઞાનના આઠ અને દર્શનના ચાર મળીને મુખ્યત્વે ઉપયોગના બાર પ્રકાર છે.

#### ૫ જ્ઞાનાત્મા :

આત્મા અનંત ગુણોવાળો છે પણ તેનો મુખ્યગુણ જ્ઞાન હોવાથી આત્મા જ્ઞાનાત્મા કહેવાય છે.

#### ૬ દર્શનાત્મા :

દર્શનગુણ સામાન્ય બોધને ગ્રહણ કરે છે છતાં તે ગુણ આત્માનો હોવાથી જીવ દર્શનાત્મા કહેવાય છે.

#### ૭ ચારિત્રાત્મા :

ચારિત્રની અપેક્ષા તેના ત્રણભેદ છે. અવિરતિ, દેશવિરતિ અને સર્વ વિરતિ. જેને અવિરતિનો ત્યાગ કર્યો છે અને દેશવિરતિ કે સર્વ વિરતિધર્મનો સ્વીકાર કર્યો છે તે ચારિત્રાત્મા છે.

#### ૮ વીર્યાત્મા :

આત્મા જયારે પોતાની વીર્ય-શક્તિનો સંચાર કરે છે. સંસારભાવથી ઉત્થાન કરે છે. ત્યારે તે વીર્યાત્મા કહેવાય છે.

આત્માના આઠ પ્રકારોમાં પરસ્પર સંબંધ :

જે દ્રવ્યાત્મા હોય તે ક્ષાયાત્મા હોય કે ન હોય

જે કષાયાત્મા છે તે નિયમથી દ્રાવ્યાત્મા છે.

જેણે ક્યાય ક્ષીણ કે ઉપશાંત કર્યા છે તે ક્યાયાત્મા નથી કારણકે ક્યાય તે આત્માની સ્વાભવિકતા નથી, પણ મોહજનિત વૈભાવિક દશા છે. ક્યાયને ક્ષીણ કરીને ગુણસ્થાનક પર આરોહણ કરતો જીવ ક્યાયી હોતો નથી.

યોગાત્મા નિયમથી દ્રવ્યાત્મા છે. દ્રવ્યાત્મા યોગઆત્મા હોય કે ન હોય, કારણ કે સિધ્ધાત્મા યોગરહિત છે.

ઉપયોગાત્મા, દ્રવ્યાત્મા અને સિધ્ધાત્મા બંને ઉપયોગાત્મા છે. સંસારી અને સિધ્ધ સર્વ જીવ ઉપયોગ લક્ષણવાળા હોય છે. સમ્યગદૃષ્ટિ આત્મા જ્ઞાન આત્મા છે. જ્ઞાનાત્મા છે ત્યાં દ્રવ્ય આત્મા છે જ. સિધ્ધના જીવો જ્ઞાન આત્મા છે.

સમ્યગદૃષ્ટિ દર્શનાત્મા છે. અને સિધ્ધાત્મામાં દર્શન ઉપયોગ હોવાથી સિધ્ધાત્મા દર્શનાત્મા છે.

સિધ્ધાત્મા ચારિત્રધર્મથી મુક્ત છે તેથી ચારિત્રાત્મા નથી.

અવિરતિ સમ્યગદૃષ્ટિ જીવો પણ ચારિત્રાત્મા નથી. કારણ કે સર્વ વિરતિ કે દેશવિરતિ નથી

સિધ્ધાત્મા દેહધર્મવાળા ન હોવાથી વીર્યવાળા નથી, અર્થાત તેમનું અનંતવીર્ય પ્રગટ હોવાથી કોઇ ઉત્થાન આદિ નથી તે સિવાયના સર્વ જીવો વીર્યાત્મા છે.

## આત્મસ્વરૂપ વિષે

ગૌતમ : " હે પ્રભુ ! આત્મા શું જ્ઞાનસ્વરૂપ છે ? જ્ઞાન અને આત્મા

વચ્ચે ભિન્નતા છે. જ્ઞાન એ જ આત્મા છે કે અજ્ઞાન એ જ આત્મા છે ?"

કેવળજ્ઞાની પરમાત્માએ જવાબમાં કહ્યું કે;-

"હે ગૌતમ ! આત્મા અપેક્ષાએ જ્ઞાનસ્વરૂપ છે. વાસ્તવમાં જ્ઞાન જ સ્વયં આત્મા છે.

જેમ જમીનમાંથી પત્થરરૂપે નીકળેલો હિરો હજી હિરારૂપે પ્રગટ થયો નથી, તેમ જીવ અજ્ઞાન અને મિથ્યાત્વની મલિનતા યુક્ત હોવાથી તે જ્ઞાનસ્વરૂપે પ્રગટ થયો નથી, ત્યાં સુધી તેની અવસ્થા અજ્ઞાનમય છે.

અનાદિકાળથી જીવ કર્મ સાથે સંબંધવાળો છે. છતાં જ્ઞાન એ આત્માનો ગુણ હોવાથી સહભાવી છે. અને કર્મ તે ક્રમભાવી અવસ્થા છે. જ્ઞાનગુણ સહભાવી હોવાથી ક્યારેય પણ આત્માથી, નિગોદથી માંડીને સિધ્ધ અવસ્થા સુધી, અલગ નહિ થાય. અને કર્માદિ પર્યાયો સમયવર્તી ક્રમભાવી હોવાથી તે અલગ થઇ શકે છે. જયાં સુધી મોહનીય આદિ કર્મોનો પ્રભાવ આત્મા પર છે ત્યાં સુધી જીવ સંસારમાં પરિભ્રમણ પામે છે.

છતાં પણ ભવ્યાત્માની યોગ્યતા થતાં જેમ નદીનો પત્થર અથડાઈ કૂટાઈને ગોળાકાર બને છે તેમ તે જીવ ક્યાયોનો પરાજય કરવા સમર્થ બને છે. અનાદિકાળના રાગદ્ભેષરુપ મિથ્યાત્વની ગ્રંથિને મોળી પાડી દે છે. અને ક્રમે કરી જીવ શુધ્ધ અધ્યવસાય વડે ગ્રંથિને છેદી સમક્તિ પ્રાપ્ત કરે છે. અર્થાત જ્ઞાનાવરણીય કર્મ રૂપાંતર થઇ સમ્યગજ્ઞાનરૂપે પ્રગટ થાય છે.

આથી હે ગૌતમ ! આત્મા સ્વભાવે જ્ઞાનરુપ છે, અને અપેક્ષાએ અજ્ઞાનરુપ છે.

જ્ઞાન અને આત્મા અભિન્ન છે. જ્ઞાનગુણ અરૂપી છે તેથી તે આત્માનો છે. જ્ઞાનગુણ સર્વ પદાર્થોને જાણે છે તેથી પ્રગટ લક્ષણ વાળો જણાય છે. જડ પદાર્થ રૂપી છે તેથી તેમાં અરુપી ગુણ ન હોય.

અજ્ઞાન એ આત્માની વિકારી પર્યાય છે. છતાં અજ્ઞાન આત્મરૂપ નથી કારણ કે મિથ્યાત્વાદિ કર્મ જડ છે. તેની હાજરીમાં થતું જ્ઞાન ૧૫૦

અજ્ઞાન છે, તેથી અજ્ઞાન આત્મરૂપ નથી. અજ્ઞાન અવસ્થામાં જીવમાં ર્ચતન્યનો અભાવ નથી એથી એમ માનવું કે આત્મા શુધ્ધ-સ્વદ્વ્યની અપેક્ષાએ જ્ઞાની છે, અને પરદ્રવ્યની કર્મજન્ય અવસ્થાની અપેક્ષાએ અજ્ઞાની છે

સ્વ સ્વરૂપે જ્ઞાની છતાં સંસારના માયા પ્રપંચને આચરતો, વિષય કષાયને સેવતો આત્મા અજ્ઞાની છે. આથી નિશ્ચયનયથી આત્મા સ્વભાવે જ્ઞાની છે. વ્યવહારનયની અપેક્ષાએ સાવરણ આત્મા અજ્ઞાની છે."

### ટંકનોંધ :-

મહાવીરનું શાસન અર્થાત જૈનદર્શનની શૈલી સાપેક્ષ છે. અને કાંતદૃષ્ટિયુક્ત ભગવાનની વાણીમાં નિશ્ચય અને વ્યવહારનો સમન્વય છે. એથી આત્મા એકાંતે જ્ઞાની કે અજ્ઞાની નથી. પૂર્ણતા પામતા સુધી જેમ જ્ઞાનઉપયોગની તરતમતા રહે છે. તેમ અજ્ઞાનની પણ અલ્પાધિકતા હોય છે. છતાં આત્મા જ્ઞાનસ્વરૂપ હોવાથી જ્ઞાનનો સર્વથા ક્ષય થતો નથી. પણ અજ્ઞાનનો સર્વથા ક્ષય થાય છે. કારણ કે અજ્ઞાન આત્માની વૈભાવિક અવસ્થા છે.

સત્તા અપેક્ષાએ નિગોદવર્તી જીવ જ્ઞાની છે અને સિધ્ધાત્માઓ પણ જ્ઞાની છે. છતાં નિગોદઆદિ જીવોનું જ્ઞાન આવરણ યુક્ત છે. અને સિધ્ધાત્માઓનું જ્ઞાન પૂર્ણ પણે પ્રકાશમાન થયું છે. આથી નિગોદાદિ જીવો અજ્ઞાની કહેવાય છે, અને કેવળજ્ઞાની તથા સિધ્ધાત્માઓ સંપૂર્ણ જ્ઞાનસ્વરૂપ કહેવાય છે.

આથી અજ્ઞાનનો અર્થ જ્ઞાન વગરનો એમ ન લેવો. કેમકે સંસારી ભલે તે ક્ષાય-વિષય યક્ત હોય પણ તેનામાં બુધ્ધિ છે, અને જ્ઞાન પણ છે. જેનં જ્ઞાન મિથ્યારૂપે છે તે તે મિથ્યાજ્ઞાનવાળો છે અને જેનું જ્ઞાન સમ્યગ છે તે સમ્યગજ્ઞાનવાળો છે.

જ્ઞાન ગણ છે. અને ગણી આત્મા છે. તે ભિન્નાભિન્ન છે. જેમ લીમડાના વૃક્ષમાં અને આંબાના વૃક્ષમાં વનસ્પતિ તત્વ છે. પણ ૧૫૧

લીમડાના વૃક્ષમાં આંબાનું તત્વ નથી. તેમ અઃત્યા અજ્ઞાન અવસ્થામાં જ્ઞાન રહિત નથી. જ્ઞાનગુણ ગુણી વગર રહતો નથી પણ અજ્ઞાન અવસ્થામાં આત્મા જ્ઞાની કહેવાતો નથી.

વચન, મન, અને કાયા વિષે

ગૌતમ : "હે પ્રભો !બોલાતી ભાષા શું આત્મસ્વરુપ છે ?

ભાષાનો પ્રયોગ જીવ કરે છે ?

જ્ઞાનની જેમ ભાષા જીવનો ધર્મ છે ?

ધર્મ તથા ધર્મીમાં અભેદ હોવાથી ભાષા આત્મસ્વરુપ છે ?

્ભાષા રૂપી છે ? કે અરૂપી છે ? આત્માથી ભિન્ન છે ?"

"હે ગૌતમ! ભાષા આત્મસ્વરૂપ નથી, પણ પૌદ્દગલિક છે. ભાષા વર્ગણાઓથી ગ્રહણ થતી હોવાથી તે પૌદ્દગલિક છે. જો કે આત્મા દ્વારા વાણીનો વ્યવહાર થાય છે, છતાં જેમ માટીના ઢેફાંને હાથ વડે ફેંકતા ઢેફું જીવ કહેવાતું નથી, તેમ શબ્દનો આત્મા દ્વારા વ્યવહાર થવા છતાં તે ભાષા જડ છે' પણ આત્મસ્વરૂપ નથી."

ટૂંકનોંધ : જ્ઞાન આત્માનો ગુણ તેથી જ્ઞાન આત્માનો ગુણ છે પણ ભાષા આત્માનો ગુણ નથી. તે ઇન્દ્રિયનો વિષય છે, તેનો આત્મા દ્વારા વ્યાપાર થાય છે, પણ તે તેનો ધર્મ નથી. જીવ મુક્ત થતાં જ્ઞાન સાથે રહે છે, ભાષા સાથે રહેતી નથી. વળી એકેન્દ્રિય જીવને ભાષાયોગ ન હોવા છતાં તેમને જ્ઞાનઉપયોગ હોય છે.

ગૌતમ : "હે ભગવંત ! સત્ય, શ્રેય, પેય અને વિનયપૂર્વક બોલાયેલી ભાષાથી આત્માને સુખ ઉપજે છે અને અસત્ય, અહિતકારી કટ્ટ કે અવિવેકયુક્ત વાણીથી આત્માને દુ:ખ થાય છે. તેથી ભાષા શું રૂપી છે ? અથવા ચક્ષુરિન્દ્રિયથી ભાષા જોઈ શકાતી નથી, તેથી શું ભાષા અરૂપી છે ?"

"હે ગૌતમ ! ત્રક્ષુથી અગ્રાહ્ય હોય તો પણ ભાષા રૂપી છે. જેમ ૧૫૨

પુદ્દગલનો સૂક્ષ્મ અવિભાજય અંશ પરમાણુ, વાયુ, ગંધ વગેરે પદાર્થી ચક્ષુગ્રાહ્ય ન હોવા છતાં અરૂપી નથી.

ધર્માસ્તિકાયાદિની જેમ જે પદાર્થો ચક્ષુગ્રાહ્ય ન હોવાથી અરૂપી મનાતા નથી. જેનું મૂળ સ્વરૂપ પૌદ્દગલિક છે તે પદાર્થ રૂપી છે. પણ અરૂપી નથી. તેથી શબ્દ આત્માથી ભિન્ન છે."

ગૌતમ "હે પ્રભો ! ભાષા સચિત્ત છે કે અચિત્ત છે ?"

"હે ગૌતમ ! ભાષા પૌદ્દગલિક હોવાથી અચિત્ત છે."

ટૂંકનોંધ : ઉપચારથી ભાષાના ત્રણ ભેદ દર્શાવ્યા છે. આત્મા દ્વારા શબ્દ પ્રયોગ થતો હોય ત્યારે તે સચિત્ત શબ્દ કહેવાય છે.

અચિત્ત : બંને જડ વસ્તુના અથડાવવાથી થતો શબ્દ.

મિશ્ર : આત્મા દ્વારા થતો શબ્દ વ્યાપાર તે માઈક જેવા સાધન સહિત હોવાથી મિશ્ર શબ્દ છે.

"હે પ્રભો ! ભાષા શું જીવ સ્વરુપવાળી છે કે અજીવ સ્વરુપવાળી છે ?"

"હે ગૌતમ ! ભાષા જીવસ્વરુપ નથી પણ અજીવસ્વરુપ છે."

ટુંકનોંધ : આત્મા દ્વારા મંદ પ્રયત્નથી ઉચ્ચારેલા શબ્દો અસંખ્યાત પ્રદેશાત્મક અને સ્થૂળ હોવાથી, સંખ્યાત પ્રમાણ વર્ગણાઓને પાર કરી તેનું ભેદન કરી વિસર્જન થાય છે. અર્થાત્ તે શબ્દરૂપ પુદ્દગલો સંખ્યાત યોજન સુધી જળતરંગોની જેમ ફેલાઈને અંતે શબ્દ પરિણામનો ત્યાગ થાય છે.

આત્મા દ્વારા તીવ્ર પ્રયત્નથી બોલાયેલા શબ્દો સૂક્ષ્મ હોવાથી તથા વધુ પ્રદેશ પ્રમાણ હોવાથી અનંતગુણી વૃધ્ધિરૂપે પરિણામ પામી ચાર દિશા અને ઉપર નીચેની વિદિશામાં લોકાન્તે સ્પર્શ કરે છે. જળતરંગની જેમ રેલાઈ વિસર્જન પામે છે.

"હે ગૌતમ ! ભાષાના ચાર પ્રકાર છે.

૧, સત્ય. ૨, મુષા. ૩, સત્યામૃષા. ૪, અસત્યામૃષા.

સત્ય : સત્યવચન બોલવું દા.ત. પાપનો ત્યાગ કરવો જોઈએ. અથવા જે વસ્તુને જેમ જાણતા હોઈએ તે પ્રમાણે છતાં હિતાવહ જાણીને કહેવી. તેમાં ફેરફાર ન કરવો. અલ્પાધિકતા ન કરવી શાસ્ત્ર કથનથી વિરુધ્ધ ન બોલવું વગેરે.

અસત્ય-(મૃષા) : અસત્ય વચન બોલવું. દા.ત. જગતમાં કંઈ પાપ જેવું નથી, અથવા કોઈને દુઃખ આપવું તે પાપ નથી. પોતાના સ્વાર્થ કે લોભ માટે વસ્તુનું વિપરીત અર્થઘટન કરવું તે ભાષા અસત્ય છે.

સત્યામૃષા - સત્ય-અસત્ય, મિશ્ર : જેમાં અંશે સત્ય હોય અને અંશે અસત્ય પણ હોય દા.ત. કોઈ પૂછે કે તમને કોણ મળ્યું હતું, ત્યારે એકનું નામ કહે અને બીજાનું છૂપાવે. કોઈ વસ્તુની કિંમત પૂછે તો અંશે સત્ય કહે અને અંશે અસત્ય કહે, આથી મિશ્ર વાણી તે સત્યામૃષા છે.

અસત્યામૃષા - સાચું નહિ અને ખોટું પણ નહિ. અર્થાત તેના વચન સાથે કોઈ સંબંધ કે વસ્તુને મેળ ન હોય. જેમકે કોઈ માણસને તેની સાથે જેનો સંબંધ જ ન હોય તેવી વાત કહેવી. પુરુષને કહેવું કે તું ઘાસ ખા. અથવા ગામ જા.

આ પ્રમાણે ચાર મનોયોગ છે.

સત્ય મનોયોગ : સર્વનું હિત ચિંતવવું. મનને શુભભાવમાં રાખવું.

અસત્ય મનોયોગ : અન્યને દુ:ખ આપવાની બુધ્ધિ.

સત્ય - મૃષા - મિશ્ર : કંઇક હિત ચિતવવું અને કંઇ માયા કપટ આદિ અહિત ચિતવવું.

અસત્ય - અમૃષા : કોઈનું હિત ન ઈચ્છવું, અને અહિત પણ ન ઇચ્છવું.

ટૂંકનોધ : સત્ય :-

948

#### સત્ય:

પૂર્વસંસ્કારને બળે કે વર્તમાનમાં જીવને સત્યવાણીનું મૂલ્ય સમજાયું હોય, તેવા સદ્ભાગી જીવો વચનનો અસત્ય ઉપયોગ કરતા નથી. વિચાર સહિત સ્પષ્ટ વાચા કેવળ મનુષ્યને મળી છે. તે વાત જો જીવને સમજાય, વળી વાણીનું અસત્ય જીવને કર્મનું બંધન એવું કરાવે છે કે તેને પુન: વાણીનો યોગ મેળવતા દીર્ઘ કાળ વીતી જાય છે. અર્થાત વચનયોગરૂપ જીહ્વા ન હોય તેવો જન્મ એકેન્દ્રિયનો છે, તે વાત માનવમાત્રે વિચારવા જેવી છે, માટે હે ભાઈ! વાણીનો ઉપયોગ પુષ્ય જાણીને કરજે. પુષ્ય સુવાળું હોય છે અને સુવાસિત હોય છે; તેમ માનવનીવાણી કોમળ અને સુવાસિત અર્થાત હિત, મિત અને સ્વ-પર શ્રેયરૂપ હોવી જોઈએ.

કહેવાય છે કે છ માસ સુધી જો વાણીનું પ્રબળ સત્ય પાળવામાં આવે, તો માનવને વચન સિધ્ધિ પ્રાપ્ત થાય છે. જેને કારણે તેના મુખમાંથી ઝરતી વાણી સત્યને જ અનુસરે છે.

આ કાળમાં એવા મહાનુભાવો છે કે જેઓ સંકટ આવે, ધનની હાનિ હોય, કે કદાચ લાભ થવાનો હોય તો પણ સત્યવાણીનો ત્યાગ કરતા નથી. અન્યને બોલવા પ્રેરતા નથી. કે અસત્ય બોલનારને ઉત્તેજન-અનુમોદના આપતા નથી. તેઓ જાણે છે કે સત્ય બોલવાનો અવસર એક માત્ર મનુષ્યને જ મળે છે.

આ ઉપરાંત ખોટી સાક્ષી આપવી, વસ્તુમાં મિશ્રણ કરવું, વાતચીતમાં અલ્પાધિકથી કથન કરવું, માયા કપટ કે મમત્વથી અસત્ય બોલવું તેમાં પણ સત્યપ્રિય માનવ અત્યંત જાગૃત રહે છે. તેને આ લોકમાં સુખની પ્રાપ્તિ થાય છે અને લોકપ્રિયતા મળે છે.

#### મૃષા : અસત્ય :

સ્પષ્ટ ભાષાસહિત મળેલો દુર્લભ માનવદેહ મેળવીને હે ભાઈ ! તું મૃષા વચનથી જાતે જ દુ:ખને શા માટે આમંત્રણ આપે છે ?

૧૫૫

કોઇક જીવો એવા હોય છે કે સત્યવાણીનો અને તેમને કંઈ મેળ જ નથી હોતો. તેઓ માને છે કે આ કાળમાં સત્ય બોલવામાં કંઈ ડહાપણ નથી. ધનાદિનો લાભ અસત્યથી છે. અને તેવા દાખલા-દલીલો લોકોને કહેતા ફરે છે. પોતે અસત્ય-જૂઠું આચરે છે અને અન્યને તેમ કરવા સલાહ આપે છે.

મૃષા બોલવામાં જેને દોષ જણાતો નથી, તેના વિપરિણામનું જેને ભાન નથી, તે માનવોને નિરર્થક વાતોમાં પણ મૃષા ભાષાનો જ મહાવરો પડી ગયો હોય છે, અને તેવું બોલ્યા પછી પોતાની ચતુરાઇ પર ખૂશી થાય છે. પણ તે જીવોની બુધ્ધિ જ ચાલતી નથી કે તેમની મૃષાભાષાનુ પરિણામ દુ:ખદાયી થશે. વર્તમાનમાં પુણ્યયોગે કદાચ તેના ફળ ન જણાય પણ તે યથાકાળે પરિણામ આપ્યા વગર રહેશે નહિ

મૃષા આચરવાનું મૂળ પ્રયોજન ધનનો અતિલોભ છે. જે આજીવન સુધીની જ બાજી છે. મરણ થયું કે ધન સાથેનો સંબંધ સમાપ્ત થાય છે; અને તેના નિમિત્તે સર્જેલા કર્મોનું ફળ સ્વયં પોતાને ભોગવવું પડે છે.

માટે હિતવાંચ્છુ હોય તેણે તો મૃષાવચન બોલવા નહિ, મૃષાને સાથે ચોરીનો સંબંધ થાય છે. માટે જો તેવી ટેવ પડી હોય તો તેનો ત્યાગ કરવો. મૃષાવચનથી મિત્રનો વિશ્વાસઘાત ન કરવો. વ્યવહારમાં મૃષાવચનથી કોઇને છેતરવાનો પ્રયત્ન ન કરવો. મૃષા સાક્ષી આપવી નહિ, કોઈ પણ પ્રકારે અસત્ય આચરણનો ત્યાગ કરવો, તેમાં જ આપણું શ્રેય છે.

#### સત્યામૃષા :

સત્ય હોવા છતાં જેના ગર્ભમાં જૂઠાણું છે, તે સત્યામૃષા છે. જેમકે કોઈએ પૂછ્યું કે તમે અહીંથી જતાં સ્ત્રીઓ અને પુરુષો બંને જોયા. તો તેના જવાબમાં કહે કે મેં પુરુષો જોયાં છે અને સ્ત્રીઓ જોઈ નથી. આવી વાણીમાં કંઇક સત્ય છે અને કંઇક અસત્ય છે.

તમે બજારમાંથી કેટલીક વસ્તુઓ ખરીદી લાવો અને કોઈને તે

બતાવો ત્યારે ભાવમાં સત્યાસત્ય બોલો, માલમાં અર્ધું સાચું અને અર્ધું અસત્ય બોલો.

જેમ મિઠાઈવાળો મિઠાઇ વેચે ત્યારે કહે કે શુધ્ધ ઘીની વસ્તુ છે, પરંતુ તેમાં બંને ઘીનું મિશ્રણ હોય ત્યારે તે વાત સત્યાસત્ય ગણાય.

આજે આપણું જીવન આવું સત્યાસત્યભાષાયુક્ત મહદ્દઅંશે જોવા મળે છે. તેમાં કંઇ હિત નથી. પરંતુ અજ્ઞાનવશ જીવ તેમ કરવા પ્રેરાય છે.

અસત્ય - અમૃષા :- સાચુ પણ નહિ અને ખોટું પણ નહિ. અસંબંધ અને અસ્પષ્ટ વાણીમાં આવો પ્રકાર હોય છે. જેવી સાથે કંઇ મેળ ન પડે તેવી વાતો કરવી, કે કોઈને તેવું કામ ચીંધવું તેમાં અસત્ય - અમૃષાનો દોષ આવે છે. કોઇ વ્યક્તિને વાંચતા આવડતું નથી તે તમે જાણો છો, છતાં તેને કહો છો કે આ કાગળ વાંચી આપ.

વાસ્તવમાં આપણું સાંસારિક જીવન જ એવું છે, પરમાર્થ સત્ય પામવું અશક્ય છે. જેમ કે દેહ, ઘર કે વસ્ત્રાદિ પર પદાર્થો છે, છતાં આપણે તેને મારો દેહ, માર્રુ ઘર કહીએ છીએ. તે વ્યવહારની વ્યવસ્થા છે. પણ પરમાર્થ અસત્ય છે. આવા દોષથી બચવા શક્ય તેટલું સાધકે મૌન રાખવું અથવા સમ્યગ વાણી બોલવી.

મન સંબંધી ટૂંક નોંધ :

ભાષા સંબંધી પ્રશ્નોત્તર જાણ્યા પછી મન સંબંધી તે પ્રકારે વિચારણા કરવી ઉપયોગી છે.

ભાષા - વચનયોગ ભાષાવર્ગણાનું સર્જન છે તેમ મનોયોગ મનોવર્ગણાનું સર્જન છે, તેથી ભાષાની જેમ મન પૌદ્દગલિક છે. અને તે આત્માથી ભિન્ન છે. જેમ શબ્દનું સાધન શ્રવણેન્દ્રિય છે તેમ આત્માના ઉપયોગનો વ્યાપાર કરવાનું સાધન મન છે.

મનના બે ભેદ છે,

૧, દ્રવ્યમન. ૨, ભાવમન.

દ્રવ્યમન : જન્મ સમયે જીવ જેમ ઇન્દ્રિયોના પુદ્દગલોને ગ્રહણ કરીને ઇન્દ્રિયોનું સર્જન કરે છે, તેમ મનના પુદ્દગલોને ગ્રહણ કરી મનનું સર્જન કરે છે. અંતિમ સમયે જીવ જયારે દેહનો ત્યાગ કરે છે ત્યારે આ ઇન્દ્રિયો સાથે મનનો પણ ત્યાગ થઇ જાય છે. ભાવમન આત્માની સાથે સહચારી છે.

દ્રવ્યમન આત્મા નથી અનાત્મા છે. અરૂપી નથી રૂપી છે.

જીવોમાં તેનો સદ્દભાવ છે. અજીવમાં મન હોતું નથી.

ભાવમન : દ્રવ્યમન દ્વારા ગ્રહણ કરેલા વિષયના સંસ્કારોની છાપ ભાવમન પર પડે છે. રાગાદિ ભાવો, ક્ષાય - વિષયના સંસ્કારો, હિંસક આદિ વિ-પરિણામો કે શુભસંસ્કારોનો, આ મનમાં સંગ્રહ થાય છે તેથી મનની પણ અનંત શક્તિઓ છે, અને તેથી મન મોક્ષ અને બંધનું નિમિત્ત બને છે.

વિચાર કરવાની શક્તિ તે લબ્ધિરૂપ ભાવમન છે. અને વિચાર એ ઉપયોગરૂપ ભાવમન છે.

િવચાર કરૈવામાં સહાયક મનરૂપે પરિણમેલા મનો વર્ગણાના પુદ્દગલો દ્રવ્ય મન છે. દ્રવ્યમન પૌદ્દગલિક છે અને ભાવમન ઉપચારથી પૌદ્દગલિક છે

ભાષા, મન, અને ક્ષાયની નિર્વૃત્તિ - (રચના) વિષે.

"હે ગૌતમ ! ભાષા નિર્વૃત્તિ - (રચના) ચાર પ્રકારનો છે તેમ મનો નિર્વૃત્તિ ચાર પ્રકારની છે."

૧. સત્ય મનોયોગ, ૨. અસત્ય મનોયોગ. ૩. સત્યામૃષા મનોયોગ અને ૪. અસત્યામૃષા મનોયોગ જેની વિગત અગાઉ આપેલી છે.

"હે પ્રભુ ! ક્ષાય નિર્વૃત્તિ કેટલા પ્રકારની છે ?"

"ગૌતમ ! ક્રોધ, માન, માયા અને લોભ ચાર પ્રકાર કષાયની

નિર્વૃત્તિ છે."

આ ચાર ક્ષાયોજનિત ભાવોને કારણે જીવ અનાદિકાળથી સંસારની ચારે ગતિમાં ભ્રમણ કરતાં જીવને કાર્મણ શરીર ભૂતની જેમ વળગેલું છે. એ સર્વ કર્મોમાં મોહનીય કર્મ પ્રબળ છે. તેની વિદ્યમાનતામાં જીવને ક્રોધમોહ, માનમોહ, લોભમોહ અને માયામોહનો ઉદય થયા વગર રહેતો નથી. અને ઉદય સમયે વળી ક્રોધાદિનો નવો બંધ થયા વગર રહેતો નથી.

ક્રોધાદિ કરવાની અનિચ્છા છતાં, પૂર્વ કર્મના યોગે જે જે જીવો સાથે નિયાણાં બાંધેલા છે, તેનો યોગ થયા કરે છે. ત્યારે જીવનું બળ પણ ત્યાં હીન બની જાય છે, અને અનિચ્છા થતાં જીવ ક્રોધાદિને વશ થાય છે.

ક્રોધાદિ કષાયો સ્વરૂપજ્ઞાન - કેવળજ્ઞાનને બાધક છે, અને સંસારની વૃધ્ધિનું કારણ છે. જો આ વાતની જીવને શ્રધ્ધા થાય તો જે કારણો કષાય જનિત છે તેવા ચેતન કે અચેતન પદાર્થો શત્રુરૂપ જાણી તેનો ત્યાગ કરવો, છતાં માયા એવી દુષ્કર છે કે તે જીવને માર્ગ ભૂલાવી દે છે.

માટે શ્રી અરિહંત ઉપદેશે છે કે હે ચેતન ! ક્રોધાદિ તારા કટ્ટર દુશ્મનો છે, માટે મિથ્યાજ્ઞાનનો ત્યાગ કર અને આત્મજ્ઞાનને પ્રાપ્ત કર, જેથી સર્વ શત્રુઓને પરાસ્ત કરવા તું સમર્થ બને.

કાયયોગ સંબંધી ટૂંકનોંધ :

જીવને શરીરની વિદ્યમાનતામાં ભાષાયોગ અને મનોયોગ હોય છે. આથી શરીર સંબંધી પ્રશ્ન પૂછતાં ગૌતમસ્વામી કહે છે કે: "હે પ્રભુ ! આત્મા અને શરીર ભિન્ન છે કે અભિન્ન છે !"

ભગવાન: "હે ગૌતમ ! આત્મા અને શરીર એક્ક્ષેત્રાવગાહી અપેક્ષાએ એકરૂપ - અભિન્ન છે, અને શરીર જડ હોવાથી તથા આત્મા ચૈતન્યસ્વરુપ હોવાથી તે શરીરથી ભિન્ન પણ છે. જો આત્મા કેવળ શરીરરૂપ હોય, તો એક જ હોય, તો જેમ શરીર બળતા હાથ પગાદિ બળીને નાશ પામે છે, તેમ આત્માનો પણ નાશ થવો જોઈએ પણ નાશ

થતો નથી, એટલે આત્મા અને શરીર ભિન્ન છે.

હવે જો આત્માને કેવળ શરીરથી ભિન્ન જ માનવામાં આવે તો શરીરના નિમિત્તથી થતાં કર્મો આત્માને શા માટે ભોગવવા પડે ?

"હે ગૌતમ ! આત્મા શરીરથી ભિન્ન પણ છે અને અભિન્ન પણ છે. બંનેનો સંબંધ સાંયોગિક છે, સ્વાભાવિક નથી."

લુહાર જયારે લોઢાના લાલ ગોળાને ટીપે છે ત્યારે અગ્નિ અને લોઢું ભિન્ન છતાં, લોઢું ટીપે છે ત્યારે અગ્નિનો સંયોગ હોય છે. તેમ શરીરમાં વિદ્યમાન આત્માથી જે જે કર્મોનું ઉપાર્જન થાય છે, તેનું વેદન આત્મા કરે છે. હવે જો આત્મા અને શરીર કેવળ એકરૂપ હોય તો આત્માનો મોક્ષ પણ ન થાય. પણ બંને ભિન્ન હોવાથી કર્મોનો નાશ થતાં આત્મા મુક્ત થઈ જાય છે.

શરીર રૂપી છે કે અરૂપી !

શરીર, વર્ણ, ગંધ, રસ અને સ્પર્શાદિવાળું હોવાથી રૂપી છે. ઔદારિક શરીરની અપેક્ષાએ કાર્મણ - તેજસ શરીર સૂક્ષ્મ હોવાથી ચક્ષુગોચર થતું નથી.

જયાં સુધી શરીર જીવ સહિત છે ત્યાં સુધી એને સચિત (સજીવ) કહેવામાં આવે છે. મૃતદેહને અચિત કહેવામાં આવે છે.

શરીરના પ્રકાર સાત છે.

- ૧. ઔદારિક : અલ્પાધિક સપ્તધાતુ સહિત હોય છે. એકેન્દ્રિયથી માંડીને તિર્યચ પંચેન્દ્રિય તથા મનુષ્યોના શરીર ઔદારિક છે.
- ર. વૈક્યિ: નાનું મોટું થઇ શકે તેવું હોય છે. દેવોનું શરીર શુભ પુદ્દગલોનું હોય છે. નારકીઓનું શરીર અશુભ પુદ્દગલોનું હોય છે.તેઓને જન્મથી જ આ શરીર હોય છે. લબ્ધિધારી મુનિ આદિ વૈક્યિ શરીર વિશેષ તપાદિથી કરી શકે છે.

- 3. આહારક : સંયતિ મુનિ પોતાના શંકાસમાધાન માટે વિચરતા ભગવાનને પ્રશ્ત પૂછવા માટે એક હાથનું પૂતળું પોતાની લબ્ધિથી બનાવે છે તે કાર્ય પતી જવા પછી પાછું સમાઇ જાય છે.
- ૪. કાર્મણ (તૈજસ) કાર્મણ શરીર કર્મ વર્ગણાઓનું બનેલું હોય છે, તે જન્માંતરે જીવની સાથે જઈ નવા જન્મ માટે જીવને સ્ફુરણા આપે છે. કાર્મણ શરીર સાથે તૈજસ શરીર હોય છે.
- પ. ઔદારિક મિશ્ર : પરભવમાં ઉત્પન્ન થતાં જીવ ઔદારિક શરીરની રચના કરે છે, તેમાં કાર્મણ કાયયોગની સહાય હોય છે. ઔદારિક શરીરની રચના પૂર્ણ ન થાય ત્યાં સુધી ઔદારિક કાર્મણ મિશ્રયોગ હોય છે. પણ ઔદારિક શરીરની મુખ્યતા હોવાથી ઔદારિકમિશ્ર કહેવાય છે.
- ૬. વૈકિય મિશ્ર : ઔદારિકની જેમ વૈકિય શરીરવાળાને પણ ઉત્પત્તિ સ્થાને કાર્મણકાયયોગની સહાય હોવાથી વૈકિય મિશ્ર કહેવાય છે. લબ્ધિધારી મુનિને વૈકિય - ઔદારિક મિશ્રયોગ હોય છે.
- ૭. આહાર મિશ્ર : ઔદારિકની જેમ જાણવું અહીં આહારક અને ઔદારિક મિશ્ર યોગ હોય છે. આહારકની પ્રધાનતા હોવાથી આહારક મિશ્ર કહેવાય છે.

### સંવેગાદિ ધર્મોનું ફળ

ગૌતમ : "હે મહિમાવંત પ્રભો ! સંવેગાદિ ૨૮ પ્રકારની ધર્મોની આરાધના શું સાર્થક ફળ દેવાવાળી છે ?"

ભગવંત : "હા, ગૌતમ, સંવેગાદિ ધર્મની આરાધના સાર્થક ફળ દેવાવાળી છે."

ટૂંકનોંધ - સંવેગાદિ ૨૮ ધર્મો.

સંવેગ :- અવ્યાબાધ અને અનંત સુખોના ધામ સ્વરુપ મોક્ષ
 પ્રાપ્તિના અભિલાયને સંવેગ કહે છે. સંસારમાં રહેતા જિજ્ઞાસુ જીવને

મોક્ષમાર્ગની અચળ શ્રધ્ધા હોય તેનું ધ્યેય હોય અને તે અનુસાર લક્ષ્ય તથા આરાધન હોય તો ઇપ્ટ સિધ્ધિ થાય છે.

- ર. નિર્વેદ :- આરાધનાના સંસ્કારને કારણે પ્રાપ્ત ભૌતિક સુખના ભોગમાં ઉદાસીનતા હોવી અથવા કેળવવી.
- 3. ગુરુ સાધર્મિક આદિની સુશ્રુષા :- દીક્ષાગુરુ, વિદ્યાગુરુ કે આચાર્ય આદિ ગુરુજનોનું જ્ઞાનીજનોનું બહુમાન કરવું, સેવા કરવી તેમની આજ્ઞા ધારણ કરવી. સાધર્મિક, વ્રતધારી શ્રાવકોની પણ સેવા કરવી.
- ૪. આલોચના :- દિવસ કે રાત્રે થયેલા દોષોનું સ્મરણ કરી, વિશેષ પ્રકારના દોષોનું ગુરુ સમક્ષ આલોચના કરવી, પ્રકાશન કરવું.
- પ. નિંદના :- સામાન્ય પ્રકારના દોષાનું સ્મરણ કરી તેનો દોષરૂપે સ્વીકાર કરી, પોતાના તેવા કૃત્યની નિંદા કરી દોષથી મુક્ત થવું.
  - ૬. ગર્હણા : દોષોનું ગુરુ પાસે પ્રાયશ્ચિત લેવું.
- **૭. ક્ષમાપના :-** · સંસાર વ્યવહારમાં જેની સાથે કંઈ પણ મનદુ:ખ થાય તેની ક્ષમા માંગવી.
- **૮. શ્રુત સહાયતા :-** આગમ આદિ આત્મકલ્યાણરુપ ગ્રંથોનો અભ્યાસ કરવો, અન્યને તેમાં સહાય કરવી.
- ૯. વ્યુપશમના :- ક્રોધનું નિમિત્ત મળવા છતાં પણ તેને શત્રુ જાણી પ્રવેશ કરવા ન દેવો, મનને શાંત કરવા પ્રયત્ન કરવો.
- ૧૦. ભાવે અપ્રતિલબ્ધતા :- હાસ્ય, રતિ, અરતિ, ભય, શોક, તિરસ્કાર અને વિષયકામરુપ વેદના સેવનમાં કે તેની સ્મૃતિમાં જતાં મનને પાછું વાળવું, કારણ કે આ પ્રકારો મોહનીયકર્મના છે, તે સ્વરૂપ જ્ઞાનને બાધક છે.
- ૧૧. વિનિવર્તના :- સંયમના આરાધક જીવે જેનાથી સંયમને બાધા પહોચે તેવા શ્રૃંગારી સ્થાનો, ઉપદ્રવવાળા સ્થાનો ૧૬૨

#### વગેરેનો ત્યાગ કરવો.

- ૧૨. વિવિક્ત શયનાદિ :- પશુ-પક્ષી કે નપુંસક વગેરેથી બાધક સ્થાનોનો ત્યાગ કરી સંયમ માર્ગીએ એકાંત સ્થાને રહેવું.
- **૧૩. શ્રોત્રેન્દ્રિય સંવર :- શ્ર**વણેન્દ્રિય ઉપરાંત સર્વ ઇન્દ્રિયોને વિષયમાં જતી અટકાવવી, સંવર કરવો.
- ૧૪. યોગ પ્રત્યાખ્યાન :- શરીર પ્રત્યેના મમત્વને કારણે દેહભાવથી તેની સુખશીલતાનો ત્યાગ કરવો.
- ૧૫. શરીર પ્રત્યાખ્યાન :- શરીર પ્રત્યેના મમત્વને કારણે દેહભાવથી તેની સુખશીલતાનો ત્યાગ કરવો.
- **૧૬. કષાય પ્રત્યાખ્યાન :- ક્રો**ધ, માન, માયા, લોભ જેવા કુસંસ્કારોનો ત્યાગ કરવાનો સંકલ્પ કરવો.
- ૧૭. સંભોગ પ્રત્યાખ્યાન :- ગૃહસ્થે બ્રહ્મચર્યનું પાલન કરવા મૈથુનનો ત્યાગ કરવો. સાધુમહાત્માએ જીનકલ્પીપણું સ્વીકાર કરીને મંડળી વ્યવહારનો ત્યાગ કરવો.
- **૧૮. ઉપધિ પ્રત્યાખ્યાન :** ઉપધિ સાધુ મહાત્માઓના ઉપકરણાદિ. વધુ પડતી ઉપધિનો ત્યાગ કરવો.
- **૧૯. વિરાગતા :** સંસારના કોઈ પણ પ્રકારોમાં પુન: પુન: રાગાદિભાવ ઉત્પન્ન ન થાય તેમ તેનાથી વિરક્ત થવું.
- ર**૦. ભાવસત્ય :-** સંસારના વ્યવહારમાં, પ્રકારોમાં કે, પ્રસંગોમાં, કે ધાર્મિક ક્ષેત્રોમાં મનમાં દુર્ધ્યાન થવા ન દેવું. મનની શુદ્ધતા જાળવવી.
- ર૧. યોગસત્ય :- મન, વચન, કાયા સંબંધી કોઈ દુરાગ્રહ સેવવો નહિ. અન્યની સાથેના સંબંધમાં તેને દુષિત થવા ન દેવા.
- રર. કરણ સત્ય :- પ્રકૃતિની વિશુધ્ધિ જાળવવા, ક્ષમા આદિ ગુણોને શુધ્ધ રાખવા પ્રયત્નશીલ રહેવું.

ર૩. મન:સમત્વ - અહરણતા :- મન પવન જેવું અત્યંત ચંચળ છે, તેને શુભધ્યાનમાં રોકવું ચંચળ થવા ન દેવું. તે પ્રમાણે વચનશુધ્દિ જાળવવી.

ર૪. ક્રોધત્યાગ :- ક્રોધાદિ ક્ષાયોને શમાવવા.

રપ. જ્ઞાન સંપન્નતા :- મિથ્યાજ્ઞાનનો ત્યાગ કરી સમ્યગજ્ઞાનની વૃધ્ધિ કરવી. આત્મચિંતન, ગુરુવિનય અને એકાંતનું સેવન કરવું.

ર૬. દર્શન સંપન્નતા :- તત્ત્વાદિની શ્રધ્ધામાં નિશ્ચળ રહી દર્શન શુધ્ધિ રાખવી તથા આત્મભાવની સ્થિરતા અને સતપ્રવૃત્તિ દ્વારા સમ્યગચારિત્રની શુધ્ધિ રાખવી

ર૭. વેદના ધ્યાસનતા :- સાધુ મહાત્માએ પરિષહોને સમતા ભાવે સહન કરવા, અને સાધકે પ્રતિકૂળતાઓમાં સમતા રાખવી.

ર૮. ઉપસર્ગો સહવા :- મારણાંતિક ઉપસર્ગો નિર્જરાનું કારણ માની સહન કરવા.

"હે દેવાધિદેવ, પરમતારક, અનંતજ્ઞાની ભગવાન !

આપના સ્વમુખે પ્રકાશ કરો કે આ ૨૮ પદોની આરાધના કરનાર ભાગ્યશાળીને કેવા ફળની પ્રાપ્તિ થશે ? મોક્ષ મળશે ?"

ગૌતમસ્વામીએ અત્યંત જિજ્ઞાસાથી પૂછેલા પ્રશ્નોનો ભગવાનશ્રી મહાવીરે પ્રત્યુત્તર આપ્યો કે "હે ગૌતમ ! હે તપસ્વિન ! હે મોક્ષાભિલાષી !

ઉપરોક્ત ૨૮ પ્રકારના સંવેગના સ્થાનોનું આરાધન કરનાર ભાગ્યશાળી સંપૂર્ણ કર્મોનો નાશ કરીને અનુક્રમે ગુણશ્રેણિએ આરૂઢ થઇ મોક્ષફળની પ્રાપ્તિ કરશે. તે સાધક ભરત, ઐરાવત, મહાવિદેહ કે કોઇપણ સ્થાનનો હશે. કોઈપણ જાતિનો હશે. તો પણ તે અવશ્ય આ સાધનાના પરિણામે મોક્ષની પ્રાપ્તિ કરશે.

મોક્ષમાર્ગમાં જ્ઞાત, જાત, વેશ, દેશ કે રંગરુપનો કોઇ ભેદ નથી. જે શુધ્યપદને શુધ્ધભાવથી આરાધે છે, તે અવશ્ય મોક્ષાર્થી છે, અને તે મોક્ષ પામે છે."

"હે ગૌતમ ! તમે સ્વયં મોક્ષ પામવાના છો તે નિ:શંક માનજો."

પરમાત્માની દિવ્યધ્વનિનું શ્રવણ કરી, ગૌતમસ્વામી કૃતકૃત્ય થઇ ગયા. ઉદાર, સત્ય અને પવિત્ર વાણી દ્વારા મળેલા ઉત્ત્તરોથી ગૌતમસ્વામી અત્યંત પ્રસન્ન થયા તથા ત્રિવેધ ભગવંતને દ્રવ્ય, તથા ભાવપૂર્વક અત્યંત વિનમ્રપણે વંદન કરીને પોતાને આસને વિરાજમાન થયા.

પ્રસ્તૃત પવિત્ર ગ્રંથમાં આ પ્રમાણે આજ્ઞાધારક ગૌતમસ્વામીએ નિર્દોષભાવે હજારો પ્રશ્નો પૂછ્યા હતા. વાત્સ્લ્યપૂર્ણ પરમજ્ઞાની ભગવાન મહાવીર સ્વામીએ પોતાની પવિત્ર વાણી દ્વારા તે પ્રશ્નોના ટંકોન્કીર્ણ પ્રત્યુત્તર આપ્યા હતા જેના શ્રવણથી ઉપસ્થિત ગણધરો અને અન્ય શ્રોતાજનો ધન્યતા અનુભવતા હતા.

"બાવળના બી જેમ બાવળના ઝાડ તથા કાંટાઓને જ ઉત્પન્ન કરે છે. તેવી રીતે પૂર્વભવની વાસનાઓ આ ભવમાં પણ સાથે જ આવતી હોવાને કારણે જીવ પાછો માયા આદિના ચક્કરમાં ફસાય છે.

જીવ માત્રની આવા પ્રકારની સ્થિતિ હોવા છતાં પણ રાધાવેધની માફક કોઈક ક્ષણે સંસારના દુ:ખોથી કંટાળીને કે પૂર્વ પુણ્યના યોગે કંઈક પુરુષાર્થ કરી જીવ શક્તિનો સંચય કરે છે. ત્યારે સૌ પ્રથમ તે પાપોના દ્વાર રૂપી આશ્રવના કારણોને રોકવા પ્રેરાય છે. અને વધતા પુરુષાર્થ માટે સંતસમાગમ, સ્વાધ્યાયબળ અને તપશ્ચર્યાનો આશ્રય લે છે.

શુભ અનુષ્ઠાનોના આશ્રયથી જીવમાં શ્રઘ્દા પ્રગટ થાય છે. ત્યાર પછી તે આત્મામાં સમ્યગજ્ઞાનનો પ્રકાશ ધીમે ધીમે વૃદ્ધિ પામે છે. તે પ્રકાશમાં અજ્ઞાનનો અંધકાર, મિથ્યાજ્ઞાનની-ભ્રમજાલ, વિપર્યયજ્ઞાનથી થયેલી વિપરીત બુદ્ધિ, અને સંશયજ્ઞાન પણ છેવટે વિદાય લે છે; અને

નિશ્ચયાત્મક યથાર્થ અને સ્વ-પર પ્રકાશક જ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય છે.

આવો જ્ઞાનનો પ્રકાશ થતાં જ સંસાર અને સંસારની માયા, પાપોત્પાદક, પાપવર્ધક, પાપફલક અને પાપપરંપરક જેવી લાગતા તે ભવ્યાત્મા પાપોની પ્રવૃત્તિનો સંપૂર્ણ ત્યાગ કરવા તત્પર થાય છે. તે પાપોના દ્વારા સર્વથા બંધ કરવાના ભાવ તેને થતાં તે દેશવિરતિ ધર્મમાંથી આગળ વધી સર્વવિરતિરૂપ નિર્ગથધર્મનો સ્વીકાર કરે છે.

પાપને માર્ગે પ્રસ્થાન કરતો અને પાપમૂલક પ્રવૃત્તિ કરનારો, એ જ આત્મા એક દિવસે પ્રતિ-આખ્યાન, પાછો વળે છે, અને અત્યાર સુધી કરેલા, કરાવેલા કે અનુમોદન કરેલા પાપોથી મુક્ત થાય છે. આ પ્રત્યાખ્યાન ધર્મ છે."

સામેના શત્રુની વ્યુહરચના, શસ્ત્ર, સામગ્રી યોઘ્દાઓની લડાયક શક્તિ જોઈને યુદ્ધ કરવાનું સાહસ કરે છે. તેવી રીતે પ્રબળ શત્રુ સમા અઢાર પાપસ્થાનકોની ઓળખાણ, તેમની શક્તિ મોહરાજાની ચાલ, ઈન્દ્રિયોનો વ્યુહ દરેકનું માપ કાઢી આત્મા તેની સામે બળવાન થઈ તેમનો પરાજય કરે છે."

માણસના જીવનમાં ધાર્મિક્તા નથી હોતી ત્યારે ચારે સંજ્ઞાઓનું જોર વધવા લાગે છે, તેને નબળી કરવા ધર્મભાવના મુખ્ય છે. ધર્મના અનુષ્ઠાનોનો શરીર સાથે સંબંધ છે. અને આધ્યાત્મિક્તાને આત્મા સાથે સંબંધ છે.

> ધન્ય તે વેળા, ધન્ય તે નગરી, ધન્ય તે વેળાના માનવી રે.......

### 'સમયં ગોમય મા પમાયે'

"હે ગૌતમ એક ક્ષણનો પણ પ્રમાદ ન કર<sup>"</sup>

આ મહાસૂત્ર આપણા શ્રવણે પડ્યું છે. પ્રભુનું આ દિવ્યવચન ગૌતમ ગણધર જે ચાર જ્ઞાન અને પંચમહાવ્રત ધારી, તેમને સંબોધીને પ્રગટ થયું છે. એટલે જગતના પાત્રજીવોએ તેનું મનન કરવા જેવું છે.

પ્રમાદી તો પ્રમાદી છે, તેના શ્રવણે આ વચન પડે તો પણ શું ? સંસારભાવથી બધ્ધ એવા જીવને ધર્મ અડતો નથી અને ધર્મભાવનાવાળા જીવને ક્યાંય સંસાર નડતો નથી

પ્રભુતો સર્વ ભવ્યજીવોને આ જ બોધ સતત આપતા કે હે જીવો ! એક ક્ષણનો પણ પ્રમાદ ન કરો ! પંચમકાળના મનુષ્યનું આયુષ્ય પ્રાયે અલ્પ છે. ક્ષણમાં નષ્ટ થાય તેવું છે. દર્ભની અણીપર રહેલા ઝાકળના બિંદુની જેમ સરી પડે તેવું છે.

સર્વજ્ઞની વાણીનું પરંપરાએ ઉમાસ્વાતિ આચાર્યશ્રીએ કથન કર્યું છે કે : "પ્રમાદો હિ મૃત્યુ."

આ પ્રમાદ એ જીવનનો મહાશત્રુ છે. તે જીવને અનેક પ્રકારે દુ:ખદાયી છે. આ પ્રમાદની સંતતિ જીવને જળોની જેમ ચોટે છે.

પ્રમાદ = સતધર્મ પ્રત્યે અનાદર, અરુચિ

પ્રમાદ = સ્વરૂપનું વિસ્મરણ

પ્રમાદ = મોહનીય કર્મનો ભયંકર ભરડો

પ્રમાદના શાસ્ત્રકારોએ પંદર પ્રકાર કહ્યા છે

પાંચ ઇન્દ્રિય વિષયમાં લોલુપતા - જયાં સુધી જીવને સ્પર્શેન્દ્રિયના આઠ સ્પર્શમાં રાગદ્વેષ વર્તે છે, ત્યાં સુધી જીવ વિષયી કહેવાય છે.

જીવને ક્યારેક ઠંડો કે ક્યારેક ગરમ સ્પર્શ રુચે છે. ક્યારેક ચીક્ણાં વિલેપન આદિ પદાર્થો ગમે છે. ક્યારે લૂખા પદાર્થો રુચે છે. ક્યારેક ભારે પદાર્થો તો ક્યારેક હલકા પદાર્થો ગમે છે. ક્યારેક સુંવાળા તો ક્યારેક કરકરા પદાર્થો ગમે છે. રસેન્દ્રિય વિષે કડવા, તીખા, તુરા, મીઠા, ખારા પદાર્થોમાં પ્રીતિ-અપ્રીતિ થાય છે. અને તેની પ્રાપ્તિમાં સુખ ને અપ્રાપ્તિમાં દુ:ખ અનુભવે છે.

ધ્રાણેન્દ્રિય : જીવને વિષયવશ સુગંધી પદાર્થો પ્રિયકર લાગે છે. દુર્ગંધવાળા પદાર્થો અપ્રિય લાગે છે.

ચક્ષુઈન્દ્રિય : પાંચે ઇન્દ્રયમાં ચક્ષુ - વિશેષ વિષયોથી પ્રભાવિત થાય છે. કાળા, નીલ, પીળા, સફેદ ને લાલ રંગ તથા મિશ્ર રંગોની દુનિયામાં તથા સ્ત્રી આદિનાં રૂપમાં લાલાયિત થઈ જીવ પરવશ બને છે.

શ્રોત્રેન્દ્રિય : શબ્દ શ્રવણમાં મધુર ગીત કે અવાજને વશ થઈ જીવ રાગને પોષે છે અને કર્કશ વચનથી દ્રેષ પેદા કરે છે. માન-અપમાનરૂપ વચનથી જીવ સુખી કે દુ:ખી થાય છે.

ચાર ક્ષાય : આ પ્રકારે વિષયોનાં સેવન સાથે વિભાવ દશાવશ જીવ ક્ષાયી બની ક્રોધ, માન, માયા અને લોભને વશ અનેક કુકર્મ કરી, મહાયાતના પામી સંસારની ચાર ગતિમાં ભમે છે.

ચાર વિકથા : સંસારી જીવ ધર્મકથારહિત ચાર પ્રકારની કથામાં આસક્ત રહે છે. પરિણામે જન્મમરણરૂપ દુ:ખ પામે છે. ચાર કથા રાગદ્વેષને આધારે જ થાય છે.

રાજકથા : ભોજનકથા, વેદકથા, દેશકથા અને રાગ તથા નિદ્રા આમ પંદર પ્રકારની પ્રમાદની મુખ્ય સંતતિ છે. જો જીવ સાવધાનપણે વિચારે તો આ પ્રકારથી બચવા માત્ર સંયમ, અપ્રમાદ અને સાધુજીવન છે.

છતાંય પ્રશ્ન થશે કે ભગવાન ગૌતમસ્વામીને ઉદૃેશીને આ વાક્ય

#### કેમ કહેતા હતા ?

અરે ચેતન ! ગૌતમ તો સાધુતાનું એક આદર્શ પ્રતીક છે. જો ગૌતમ જેવાને આ શીખ હોય તો સ્ટાયણે પામર અને પ્રમાદી પ્રાણીને શી શીખ હોય ? ગૌતમને ઉદૃેશીને સર્વજ્ઞ પરમાત્માએ કરુણાવશ સર્વ ભવ્ય જીવોને આ જ મહામંત્ર આપ્યો છે. પૂર્ણતા પામતાં સુધી જીવ માત્ર અલ્પજ્ઞ અને પ્રમાદીની અવસ્થામાં હોય છે એટલું જ નહિં પણ ઉપશમ શ્રેણી પર આરૂઢ એવા સંયતિ મુનિપણ પ્રમાદને વશ સંજવલન ક્યાયને વશ થઈ પડે છે તો પામર જીવોનું શું ગજું ?

કેવળ ક્ષપકશ્રેણી પર આરૂઢ જીવ અપ્રમાદપણે ચઢે છે, અને કેવળજ્ઞાન પામી ક્રમે મોક્ષની પ્રાપ્તિ કરે છે. ગૌતમસ્વામી એવી સાધનાના અધિકારી હતા પણ પ્રભુ જાણતા હતા કે તેમના પ્રશસ્ત રાગમાં ગૌતમ પણ અટક્યા છે, તેથી તેમને વાત્સલ્ય ભાવે હંમેશાં કહેતાં કે

### <sup>"</sup>સમયં ગોયમ મા પ્રમાયે<sup>"</sup>

પરંતુ આપણે તો એમ વિચારવાનું છે કે આ વાક્ય-શ્રવણથી ગૌતમસ્વામી વિશેષ સાવધ થતા અને અત્યંત પ્રેમથી આ વચનો ગ્રહણ કરતા, કારણકે તે જ્ઞાની હતા. અજ્ઞાની આવા વાક્યથી છળી જાય ને માને કે હું શું પ્રમાદ કરું છું ? રાત-દિવસ તો સાધના કરું છું, પણ ગૌતમ આજ્ઞાકિત અને અનન્ય ભક્ત હતા. ભક્ત જ ભગવાનની વાણી સમજી શકે. અને ધારણ કરી શકે. સામાન્ય જીવની આવું અમૃત વચન ઝીલવાની તાકાત પણ શી હોય!

આત્મતત્ત્વને પ્રગટ થવામાં આ અપ્રમાદપણે થતી સાધના જ મુખ્ય છે. અને એ જ સાધુસંતોનું જીવન છે. તેમની અપ્રમાદયુક્ત સાધના જ અજ્ઞાનને દૂર કરી શકે છે. સાધુજીવન એટલે જગતના સમગ્ર જીવોનું રક્ષાયુક્ત અહિંસાપાલન જીવ માત્ર પ્રત્યે મૈત્રી ભાવના તેઓ ગમે તેટલા મરણાંત કષ્ટો સહન કરશે પણ અન્ય જીવોની રક્ષા કરશે.

સાધુ એટલે દેહભાવથી મુક્ત. તેનો નિર્વાહ કરે પણ નિસ્પૃહભાવે રહે. તપ, જપ, ધ્યાન, જ્ઞાન એજ તેમની જીવનચર્યા હોય છે. ત્યાં એક ક્ષણનો પ્રમાદ પણ નથી. કારણકે સાધુ સંતોનું ધ્યેય એક માત્ર મુક્તિ છે. આ ધ્યેયના લક્ષે પ્રમાદ છૂટી જાય છે.

આથી ભગવાને ગૌતમસ્વામીને લક્ષમાં રાખીને જગતના ભવ્ય જીવોને આ મહાન સૂત્ર આપ્યું છે. તેને માન્ય કરવામાં આપણું શ્રેય છે.

હે જીવ એક ક્ષણનો પણ પ્રમાદ ન કર!

દુર્જેય યુધ્ધમાં જે હજારો યોરદાઓને જીતે છે તેની અપૈક્ષાએ જે એકલી પોતાની જાતને જીતે છે તેનો વિજય પરમ વિજય છે.

બાહ્ય પુધ્યોથી શું વર્ભું ? પોતાની જાત સાથે જ સ્વયં પુધ્ધ કરો. પોતા વડે પોતાની જાતને જીતવાથી સાચું સુખ પ્રાપ્ત થાય છે.

લગામ દ્વારા જેમ અશ્વો કાબુમાં આવે છે તેમ જ્ઞાન ધ્યાન તપ અને સંયમના બળ વડે (લગામ વડે) ઇન્દ્રિયોના વિષયો અને કથાયો કાબુમાં આવે છે.

થોડુંક દેવું, નાનો ધા, જરા જેટલી આગ અને અલ્પ કષાય, આ ચારેયનો વિશ્વાસ ન કરવો અલ્પ છતાં તેનું રૂપ મોટું બની શકે છે.

સંગ અને પરિગ્રહને કારણે જીવ હિંસા કરે છે, અસત્ય બોલે છે, ચોરી કરે છે, મૈથુન સેવે છે, અનેક બિપયોમાં આસક્તિ કરે છે. આમ પરિગ્રહ પાંચેય મહાપાપોની જેડ છે.

# પ્રભુ મહાવીરનું મહાનિર્વાણ

સમસ્ત વિશ્વ જન્મ મરણના સનાતન નિયમને આધીન છે. છતાં અજ્ઞાની જીવો દેહને ટકાવવા સતત પ્રયત્ન કરે છે. જ્ઞાનીઓ દેહમાં રહીને જ દેહભાવથી મુક્ત થઈ જાય છે, તેથી તેમના દેહત્યાગને નિર્વાણ કહેવાય છે, પણ મરણ કહેવાતું નથી. એથી મહાપુરુષોના નિર્વાણ દિનને પર્વ માની, ભવ્ય જીવો તે દિવસે ધર્મારાધના કરી આત્મ કલ્યાણ સાધે છે. આપણી કથાના નાયક ગુરુ ગૌતમ તો ભગવાનના નિર્વાણના નિમિત્તે કેવળજ્ઞાન પામ્યા હતા.

તે કાળે તે સમયે ભગવાન મહાવીરની કેવળજ્ઞાનની અવસ્થાને ત્રીસ વર્ષ પૂરા થયા હતા, ત્યારે તેમના જીવનનું બ્હોંતેરમું વર્ષ ચાલતું હતું. આ દિવસોમાં ભગવાન હસ્તિપાલ રાજાની રજજુશાળામાં પધાર્યા હતા. ભગવાનના સહજ ઉપયોગમાં નિર્વાણની ઘડી અંક્તિ થઈ ગઈ હતી.

પ્રભુની કરૂણાનું રહસ્ય કંઇ ન્યારૂં જ હતું. એક બાજુ નિર્વાણની ઘડી ગણાતી હતી, ત્યારે બીજી બાજુ ગૌતમની સાધના અસ્ખલિત હતી, છતાં અપૂર્ણ હતી. અર્થાત્ હજી તેઓ કેવળજ્ઞાન પામ્યા ન હતા.

## કારણ ? તેમનો પ્રભુ પ્રત્યેનો અત્યંત સ્નેહ.

જો કે ગૌતમસ્વામીને ક્યારેક સંતાપ થતો, કે જીવન તો વહ્યું જાય છે, અને કેવળજ્ઞાન તો અપ્રગટ જ રહ્યું છે. કોઇવાર તે ભગવાનને એનું કારણ પૂછતાં, ત્યારે ભગવાન ખુલાસો આપતા હતા કે :-

"હે ગૌતમ ! તમારી વચન લબ્ધિથી જગતનાં કંઇક જીવો સંસાર પરિભ્રમણથી મુક્તિ પામ્યા છે, પણ તમારો અમારા પ્રત્યેનો અત્યંત અનુરાગ તમારા સ્વરૂપને પ્રગટ થવામાં અંતરાય બન્યો છે. મોક્ષમાર્ગ અત્યંત શુલ્દ્ર છે. તેમાં પ્રશસ્તરાગ પણ કષાય-શુભાશ્રવ છે, તેથી તે સ્વરૂપપ્રાપ્તિમાં બાધક છે."

અને ગૌતમસ્વામી પ્રભુભક્તિમાં એવા એક્તાર હતા કે ભગવાન પાસેથી ખુલાસો મળ્યા પછી નિશ્ચિંત થઈ જતાં કે :

ચમક પાષાણ જેમ લોહને ખેંચશે, તેમ મુક્તિને તુજ ભક્તિ રાગો.

વાસ્તવમાં નિસ્પૃહા ભક્તિથી ચિત્તની શુધ્ધિ એ પરંપરાએ મોક્ષનું કારણ બને છે, છતાં કરૂણાનિધિ ભગવાનની ફરજ હતી, કે જે જીવે ભક્તિના ભાવમાં મુક્તિને જતી કરી છે, તેનું પરિભ્રમણ ટળવું જોઈએ. જયાં સુધી તેની દૃષ્ટિ મારા તરફથી મુક્ત થઇ સ્વ-સ્વરૂપ પ્રત્યે નહિં જાય, કે તેનું લક્ષ નહિં કરે, ત્યાં તે જીવનના અમૃતને પ્રાપ્ત કરી નહિં શકે. આથી વાત્સલ્ય મૂર્તિ એવા પ્રભુએ જાણે કઠોર થઈ એક નિશાન તાકી દીધું.

અમાસની રાત ભલે અંધારી હોય પણ સવાર ઉગે ત્યારે તો પ્રકાશરૂપ હોય છે. એવી અમાસની એક સવારે ભગવાને ગૌતમને આજ્ઞા કરી કે હે ગૌતમ ! અહિંથી થોડે દૂર એક ગામ છે; ત્યાં દેવશર્મા નામે એક બ્રાહ્મણ રહે છે. તે ભવ્ય જીવ, સરળ સ્વભાવી તત્ત્વ જીજ્ઞાસુ અને ધર્મપ્રિય છે. અલ્પબોધથી પણ બૂઝે તેવો છે માટે તમે શીધ્રપણે ત્યાં જાવ અને તેને પ્રતિબોધ પમાડો તેમાં તમારૂં પણ શ્રેય છે, એ નિમિત્ત તમારા પોતાના પણ જીવન સાફ્લ્યનું નિમિત્ત બનશે.

આજ્ઞાંકિત એવા ભોળા જીવ, ગૌતમને પ્રભુના માર્મિક વચનોમાં કંઇ વિકલ્પ ઉઠયો નહિં. તેમને માટે તો પ્રભુ આજ્ઞા એટલે પોતાના પ્રાણ સમું કાર્ય હતું. તેમાંય અન્યને ધર્મલાભ થાય તે ધર્મવત્સલ ગૌતમને માટે તો અત્યંત આનંદદાયક અવસરની પ્રાપ્તિ હતી. વળી પ્રભુએ આવું મહાન કાર્ય પોતાને સોંપ્યુ, તેમાં તોઓ પોતાની ધન્યતા અનુભવતા; વયોવૃદ્ધ એવા ગૌતમ ત્વરાથી વિહાર કરી દેવશર્મા પાસે ગયા.

અહો ! સતપુરૂષની ઉપસ્થિતિ અને સત્સંગની જીજ્ઞાસા હોય પછી કાર્ય સિલ્દ્ર થાય તે નિ:સંશય છે. ગૌતમ સ્વામીની પવિત્ર અને અપૂર્વવાણીથી દેવશર્માનું ધર્મમય હૃદય છલકાઇ ગયું. તેમાં બોધબીજ પડ્યું અને અલ્પ સમયમાં તે બ્રાહ્મણ ધર્મ પામ્યો.

પ્રભુની આજ્ઞાને સફળપણે પૂર્ણ કર્યાના અનેરા આનંદથી ગૌતમસ્વામી પ્રતિબોધ કરવા આવ્યા હતા તેથી પણ વિશેષ ત્વરાથી ભગવાન પાસે જવા પાછા ફર્યા. કોઈ ગુપ્ત રહસ્યને કારણે ગૌતમ ક્યાંય રોકાયા નહિં, અને મનમાં 'ભગવાન' 'ભગવાન'નું રટણ કરતાં શીધ્રતાથી વિહાર કરતાં હતા.

આ બાજુ શું બન્યું ?

કરૂણા અને કઠોરતાનો કેવો સમન્વય !

પાવાપુરીની ધન્ય નગરીમાં ભગવાનના એ અંતિમ ચોમાસાના દિવસો લગભગ પૂર્ણ થવા આવ્યા હતા. આયુષ્યની ગતિ પણ સદાને માટે શાંત થવાની હતી, તે સમયે પ્રભુએ લોક કલ્યાણને કારણે પોતાના વચનયોગની ગંગાને સોળ પ્રહર સુધી વહેવરાવી દીધી. કેવી કરૂણા ?

ભગવાને એ અંતિમ દેશનામાં જગતના જીવોને સંસારના દુ:ખનું અને મોક્ષનાં સુખનું સાચું સ્વરૂપ દર્શાવી દીધું. શુભાશુભ પરિણામથી જીવો સંસારના ચક્રમાં ફસાયા છે, તેનો ઉપદેશ આપ્યો. અને સંવર તથા નિર્જરારૂપ ધર્મનું મહાત્મ્ય જણાવી, જીવોને મુક્તિ માર્ગની દેશના આપી. પ્રભુની અપૂર્વ અને અંતિમ દેશનાને રાજા, મહારાજાઓ અને અન્ય શ્રોતાજનો પોતાની હૃદયભૂમિમાં અંક્તિ કરીને ધન્ય બની ગયા.

પ્રભુના નિર્વાણનો સમય નજીક આવતો ગયો, ત્યારે વાતાવરણમાં ગંભીરતા છવાઈ ગઇ હતી. અંતરીક્ષમાં રહેલા ભસ્મક ગ્રહને પણ ત્યારે પ્રગટ થવાનો અવકાશ મળ્યો હોય તેમ તેનો યોગ થવાની તૈયારી હતી.

દેશનાનું શ્રવણ કરતાં અવિધજ્ઞાની શકેન્દ્રે આ યોગની હજારો વર્ષ સુધી માઠી અસર પડશે તે જાણી લીધું. આ ગ્રહના યોગમાં પ્રભુનું નિર્વાણ થાય તો આવતો કાળ દુ:ખમય બની જશે. પરંતુ બનનાર છે તેને કોઈ ફેરવી શક્યું નથી. દરેક દ્રવ્યની પરિણમનશીલતા સ્વતંત્ર છે. તેમાં સર્વજ્ઞ પણ કંઇજ કરી શકે તેમ નથી. કારણ કે સર્વજ્ઞ પોતાના જ્ઞાનમાં સ્વતંત્ર છે, દુનિયાને ફેરવવાની બુલ્દ્રિના કર્તા નથી. છતાં શકેન્દ્રે

પ્રભુને વિનંતિ કરી કે "પ્રભુ આપ ફક્ત આયુષ્યને પળવાર જ લંબાવી દો. એટલીવારમાં ભસ્મક ગ્રહ શાંત થઇ જશે અને ભાવિમાં તમારા શાસનની મુસીબત દૂર થશે."

ભગવાન લોકકલ્યાણની કરૂણાવાળા છે, પણ ભવિતવ્યતાના અબાધિત નિયમને જાણનારા છે. ભગવાને સહજભાવે જણાવ્યું, કે હે શકેન્દ્ર! આયુષ્ય કર્મ પોતે સ્વતંત્ર કર્મ છે તેનો સમય થતાં પળમાત્ર તેને કોઇ રોકી શકતું નથી.' આયુષ્યની અંતિમ પળે પ્રભુએ શૈલેષીકરણ દ્વારા સર્વ યોગનો નિરોધ કર્યો.

આખરે આસોવદ અમાવસ્યાની મધરાત્રે ભગવાન અંતિમ જન્મનાં, અંતિમ આયુષ્યના બંધનથી, સર્વ પ્રકારના કર્મથી અત્યંતપણે મુક્ત થઈ, સિલ્દ્ર દશા પામ્યા. મહા નિર્વાણની સ્થિતિને પામી તેઓ સિલ્દ્ર, બુદ્દ, અને નિરંજન થયા.

દેવો, માનવો અને રાજા મહારાજાથી સુશોભિત એ ધર્મસભા ક્ષણમાત્રમાં શોકમગ્ન થઇ ગઈ. સૌ જીવો અનાથતા અને દીનતાનો અનુભવ કરતા હતા., અને અંજલિ જોડી પ્રભુને આખરી પ્રણામ કરી રહ્યા હતા. પ્રભુ તો અમર થઇ ગયા, અનાદિકાળના પરિભ્રમણને સમાપ્ત કરી પ્રભુએ અદૃશ્ય એવા તત્ત્વને દૃશ્ય કરી સિન્દ્રપદને પ્રાપ્ત કર્યું. ઉપસ્થિત જનસમુદાય અત્યંત શોકાતુર થઇ ગયો. પ્રભુના નિર્વાણથી બોધ પામી ઘણા ભવ્યજીવોએ અનશનનો સ્વીકાર કર્યો.

વિચક્ષણ એવા શકેન્દ્રે સૌને સમજાવ્યા કે "હે મહાનુભાવો ! પ્રભુનો વિરહ અત્યંત દુ:ખદાયક છે, પરંતુ પ્રભુનો આત્મા સદા સર્વથા મુક્ત થયો તે અત્યંત શુભ છે, માટે શોકનો ત્યાગ કરી આ દિવસ ધર્મધ્યાનનો છે, એમ જાણી પ્રભુના નિર્વાણ માર્ગનો આદર કરો."

શકેન્દ્રના વચનોને અનુસરી, સૌએ આ રાત્રિને ધર્મપર્વ રૂપે ઉજવી, અને નગરમાં દીપકોને પ્રગટાવીને સૌએ પ્રભુના મહાન નિર્વાણના પર્વનું બહુમાન કર્યું.

### ગૌતમની વિરહવેદના

અહો ! પ્રભુ આ શું કર્યું દીનાનાથ દયાળ !

પાવાપુરી પ્રભુના મહાનિર્વાણના ઉત્સવથી દીપકો વડે દીપી રહી હતી, છતાં વાતાવરણ અમાવસ્યાના અંધકારને પ્રગટ કરતું હોય તેમ શોકની છાયાવાળું હતું.

ગૌતમસ્વામી દેવશર્માને પ્રતિબોધ કર્યાની સફળતાના સહજ આનંદથી પ્રભુ પાસે પહોંચી જવા ઝડપથી વિહાર કરીને આવતા હતા. કોઇ જીવ જયારે બોધ પામી જતો ત્યારે તેઓના રોમેરોમ આનંદથી ભરાઇ જતાં. પરંતુ ......

ઘડીમાત્રનો પ્રભુના વિયોગે રહેવું તે ગૌતમસ્વામી માટે વસમું હતું. તેઓ અહર્નિશ પ્રભુના ચરણમાં જ રહેવા ઇચ્છતા. એટલે તેઓ હ્રદયમાં પ્રભુની નિશ્રાને ઝંખતા ચાલ્યા આવતા હતા. ત્યાં તો માર્ગમાં તેમણે કંઇ ગણગણાટ સાંભળ્યો. અને તેમણે પૂછ્યું "ભાઇ, તમે બધાં ક્યાંથી આવો છો અને શું વાત કરો છો ?"

જવાબ મળ્યો કે ભગવાન મહાવીર મહાનિર્વાણ પામ્યા.

ચાર જ્ઞાનના સ્વામી, બાળસ્વભાવ સુલભ ગૌતમ પર જાણે વજઘાત થયો. સમજો કે બ્રહ્માંડ તૂટી પડયું. તેઓ અત્યંત ક્ષોભ પામી ગયા. અંતર વેદનાથી ભરાઇ ગયું. વાચા હણાઈ ગઈ. પ્રભુના નિર્વાણના સમાચાર એ તો તેમને માટે માની ન શકાય તેવી હકીકત હતી. શૂન્યમનસ્ક ગૌતમસ્વામીને લોકોએ આશ્વાસન આપી જાગૃત કર્યા, અને તેઓ તેમને પ્રભુના નિર્વાણ સ્થળે દોરી જવા લાગ્યા.

માર્ગમાં જતાં ગૌતમસ્વામીનું હૃદય પોકારી ઉઠયું કે હે ભગવાન ! આ તમે શું કર્યું ?

હું જ કેવળ હીનપુણીયો છું ? તમારી ઉપસ્થિતિમાં ભાગ્યશાળી ૧૭૫

એવા નવ ગણધરો તો મોક્ષે થયા. આપ પણ સંસારથી સર્વથા મુક્ત થઇ સિધ્ધગતિમાં પહોંચી ગયા અને હું ? હવે મારૂં કોણ ?

આંખમાંથી અશ્રુનો પ્રવાહ રેલાઇ રહ્યો. એમનું જીવન જાણે દરિયાના તોફાનમાં નાવ અટવાય તેમ અટવાઇ ગયું. આ આધાત જીરવી શક્વાની અશક્તિથી તેઓ હતપ્રભ થઇ ગયા.

પુન:પુન: હ્રદયમાંથી ઉદ્દગાર સરી પડતા હતા, અહો ! પ્રભુ આ શું કર્યું ? અધવચ્ચે આમ એંશી વર્ષની વયે મને તમે આ ભવાટવીમાં એકલો મૂકીને ગયા ! હવે મને કોનો સહારો મળશે ? મારી સંભાળ કોણ લેશે ? ગોયમ, ગોયમ કહીને કોણ બોલાવશે ? આવી અનન્ય વાત્સલ્યતા ક્યાંથી મળશે ?

### વીર....વીર....વીર....

આમ પુન: પુન: વીર વીર કહીને ગૌતમે વલોપાત કરી મૂક્યો. અંત સમયે આપે મને શા માટે દૂર કર્યો ? તમારા શરણમાં હું કેવો નિશ્ચિંત મનથી મારી સાધનાની કેડીએ ચઢતો હતો ! મને હવે માર્ગે કોણ લઇ જશે ? આપની ઉપસ્થિતિમાં મને સ્વરૂપ પ્રાપ્તિ ન થઈ તો પછી નિરાધાર એવા મને હવે કોણ ઉગારશે ? પ્રભુ ! તમારે આમ કરવું જોઇતું ન હતું. પ્રભુ ! પ્રભુ ! આ શું બની ગયું ?

હે ભગવાન ! મારી આવી અસહાય સ્થિતિનો આપે કંઈ વિચાર જ ન કર્યો. આપ તો સર્વજ્ઞ હતા. નિર્વાણની ઘડીને જાણતા હતા, અને છતાં આવી કઠોરતા કેમ કરી બેઠા ? આટલા વર્ષોના સ્નેહને પણ પ્રભુ આપે વિસારી મૂક્યો ! હવે આ રાંકનો હાથ કોણ પકડશે. મારો કંઈ આરોજ નથી !

હવે હું ભગવંત કહી કોને પૂછીશ ? મારા મનનું સમાધાન કોણ કરશે ? 'હે વત્સ, હે ગૌતમ પળનો પણ પ્રમાદ ન કર' એમ કહીને મને કોણ જાગૃત કરશે ? મારી મૂંઝવણ એ છે કે મને હવે કોણ તારશે ? પ્રભુ

આપતો કેવા કરૂણાશીલ હતા ! તમારી નજરના અમીનું ઝરણું મારે માટે એકાએક કેમ સૂકાઇ ગયું ? અવશ્ય મારો કોઈ દોષ હશે નહિં તો આપ કરૂણાના સાગર મારે માટે કેમ કહેર થઇ જાવ?

અહો પ્રભુ આ શું કર્યું ? હવે હું શું કરીશ ? આપની આજ્ઞા શિરોમાન્ય કરી હું તો અનન્ય આનંદથી દેવશર્માને બોધ આપવા ગયો. આપની કૃપાથી કાર્ય સિલ્દ્ર કરી અત્યંત પ્રસન્નતાપૂર્વક પાછો વળતો હતો, ત્યાં તો મારા શ્રવણે વજઘાત સમા શબ્દો પડયા.

"વીર નિર્વાણ પામ્યા"

### "શું મહાવીર નિર્વાણ પામ્યા ?"

પ્રભુ આપ સર્વજ્ઞને આ શું સૂઝ્યું ! જરૂર મારો કોઈ દોષ હશે નહિં તો આપ મને સંસારમાં મૂકી સ્વયં મુક્ત કેમ થઈ જાવ ?

હે દીનાનાથ! આવી અનાથ દશાનો આપને ખ્યાલ ન આવ્યો! બાળવૃત્તિ જેવા ગૌતમનું રૂદન માર્ગમાં જતાં માનવોને પણ પીગળાવી રહ્યું. જેમ જેમ પાવાપુરી નજીક આવતી ગઈ તેમ તેમ ગૌતમને આ નગરી સ્મશાન જેવી લાગી. જાણે પશુ-પંખી, માનવ, હવા, ફળ ફૂલ સર્વ ઉદાસ બની ગયા હોય અને કહેતા હોય, હે નાથ ? અમારૂં શું થશે ? અમે આપની પાવન નિશ્નામાં કેવા સહોદર જેવા નિર્ભય થઈને રહેતા હતા ? આજે પૃથ્વી આપના પાવન ચરણ સ્પર્શ વગર નિરાશા અનુભવે છે.

ખરેખર ગૌતમના જીવનમાં એક ભયંકર અંધકાર વ્યાપી ગયો હતો. પ્રભુની હાજરીમાં તેમના જ્ઞાનને તેમણે શમાવી રાખ્યું હતું. પ્રભુના વિરહમાં એ જ્ઞાન ઉપર એક ભયંકર પડદો પડી ગયો. તેમની વિરહ વેદનાને આંસુઓની ક્લમથી લખીએ તો પણ કથન થાય તેવું નથી.

માર્ગમાં નગરી સુધીના પંથે જતા એકાકી ગૌતમને આશ્વાસન પણ કોણ આપે ? પુન: પુન: વીર વીર રટતા, પ્રભુ આ શું કર્યું ? એમ

પૂછતા તે આગળ વધતા હતા. તેમની મૂંઝવણ એ હતી કે હવે વાત્સલ્ય ભર્યો ગૌતમ શબ્દ સાંભળવા નહિં મળે, અને ભંતે ક્હીને હું મારા મનનું સમાધાન પણ કેવી રીતે કરીશ ? હે ભગવાન ! તમને આ શોભતું ન હતું.

છેવટે તમે મને છેલ્લી ઘડીએ સાથે રાખ્યો હોત તો હું કંઈ તે વખતે એવો આગ્રહ ન રાખત કે મને કેવળજ્ઞાન આપો, પછી જાવ. વળી તમારી સાથે આવવાનો આગ્રહ ન રાખત. આમ ગૌતમ બાળકની જેમ નિરાધારપણે ઘણી મૂંઝવણ અનુભવવા લાગ્યા.

અંતે પાવાપુરીના નિર્વાણના પવિત્ર સ્થાને ગૌતમસ્વામી આવી પહોંચ્યા. દેવો અને માનવોથી વીંટળાએલા પ્રભુના પાર્થિવ દેહને તેઓ અત્યંત અનુરાગથી નિહાળી રહ્યા. શકેન્દ્રના આત્યાસનથી સૌની જેમ ગૌતમને કંઈ કળ વળતા હવે તેઓ વિચારવા લાગ્યા કે :-

અહો ! મેં પ્રથમથી જાણ્યું જ નહિ કે પરમાત્મા તો વીતરાગ અને નિસ્પૃહી હતા. તેઓને ભક્તિ કરનાર પ્રત્યે રાગ અને ઉપસર્ગ કરનાર સંગમ પ્રત્યે ક્યારેય દ્વેષ થયો નથી. પ્રભુ તો મને વારંવાર કહેતા કે હે ગૌતમ ! તમે અમારા પર અનુરાગ રાખો છો તે તામારા જ્ઞાન સ્વરૂપને પ્રગટ થવામાં બાધક છે. પ્રશસ્ત પુરષ પ્રત્યેનો પ્રશસ્ત સ્નેહ શુદ્ધ મોક્ષમાર્ગમાં સાધન છે, સાધ્ય નથી. તમે સાધ્યને પકડો, સાધન માત્ર નિમિત્ત છે.

પણ ભગવાન ! મેં આપની આ વાતનો વિચાર કર્યો નહિ તેમાં દોષ તો મારોજ હતો આપની પાવન નિશ્રાથી હજારો જીવો મુક્ત થયા અને હું આપનો પ્રથમ શિષ્ય રહી ગયો તેમાં મારી ભક્તિની મસ્તી હતી. જો કે પ્રભુ મને આપની ભક્તિમાં મુક્તિનો આનંદ મળતો હતો; પરંતુ આપ કરૂણાળુ જાણતા હતા, કે એ સાત્વિક આનંદ છે. એવો પ્રશસ્ત રાગ પણ હેય છે અને તેથીજ કહેતા હતા કે:

ંહે ગૌતમ ! એક સમયનો પણ પ્રમાદ ન કર.

### ગૌતમ પામ્યા કેવળજ્ઞાન

ગૌતમસ્વામી ઉડા ચિંતનમાં ગરકાવ થઈ ગયા તેમ તેમ અંધકારના પડળ ખૂલતા ગયા. તેમણે વિચાર્યું કે મારી કલ્પના ખોટી હતી કે ભગવાનને મારા પર સ્નેહ હતો. પ્રભુ તો વારંવાર મને સમજાવતા હતાં કે મોક્ષમાર્ગમાં સ્નેહનો અતિ અલ્પ અંશ પણ બાધક છે. મારા સ્વરૂપને બાધક મારી જ મનોવૃત્તિ હતી. તેઓ તો વીતરાગ હતા.

પછી તો ગૌતમસ્વામીના ચિત્ત પર ભગવાનની નિશ્રાના કેટલાય પ્રસંગો અંકત થવા લાગ્યા, અને તેમને સ્પષ્ટપણે સમજાયું, કે ભગવાન તો સંપૂર્ણ વીતરાગ હતા નિરાગી, નિ:સ્નેહી અને માધ્યસ્થ સ્વભાવવાળા હતા. મારા આત્મ કલ્યાણની વાત તેમના ઉપયોગથી બહાર ન હતી. પણ હું તેમની વાતનો સ્વીકાર કરતો ન હતો કે સ્વયં સત્પુરષાર્થથી આત્મસિધ્ધિ પ્રાપ્ત થાય છે, અને તેથી મારી અંતર દૃષ્ટિ ખોલવા જ ભગવાને મને અત્યંત કરૂણા કરી અંતિમ સમયે દૂર કર્યો હતો. આ તેમની કઠોરતા ન હતી; પણ કરૂણાજ હતી. મારા અનુરાગથી મને એ વાત પ્રથમ સમજાતી ન હતી પણ સૂક્ષ્મપણે વિચારતા એ વાત સત્ય છે તેમ મને સમજાતું જાય છે.

શ્રી ગૌતમ સ્વામીનો વિલાપ - ૧ વર્ધમાન વચને તદા, શ્રી ગૌતમ ગણધાર દેવશર્મ પ્રતિબોધવા, ગયા હતા નિરધાર- ૧ પ્રતિબોધી તે વિપ્રને, પાછા વળિયા જાય, તવ તે શ્રવણે સાંભળે, વીર લહ્યા શિવ ધામ- ૨ ધ્રૂસકે પડ્યો તવ ધ્રાસકો, ઊપજયો ખેદ અપાર, વીર વીર કહી વલવલે, સમરે ગુણ સંભાર- ૩ પૂછીશ કોને પ્રશ્ન હું, ભંતે કહી ભગવંત, ઉત્તર કોણ મુજ આપશો, ગોયમ કહી ગુણવંત- ૪ અહો . પ્રભુ . આ શું કર્યું. દીનાનાથ દયાળ, એ અવસર મુજને તમે, ટાળ્યો દૂર કૃપાળ- પ

### શ્રી ગૌતમ સ્વામીનો વિલાપ - ર

શાસન સ્વામી સંત સ્નેહી સાહીબા, અલવેસર વિભુ આતમના આધાર જો, આથડતો અહિં મૂકી મુજને એકલો, માલિક કયમ જઈ બેઠા મોક્ષ મોજાર જો. વિશ્વંભર વિમલાતમ વ્હાલા વીરજી

વિશ્વં - ૧

મનમોહન તમે જાણ્યું કેવલ માંગશે, લાગશે અથવા કેડે એ જેમ બાળ જો, વલ્લભ તેથી ટાળ્યો મુજને વેગળો, ભલું કર્યું એ ત્રિભુવન જન પ્રતિપાલ જો.

વિશાં - ર

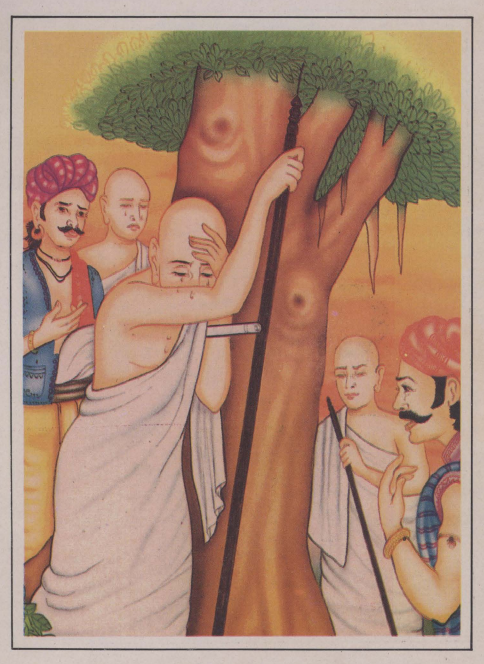
અહો . હવે મેં જાણ્યું શ્રી અરિહંતજી, નિ:સ્નેહી વીતરાગ હોય નિરાધાર જો. મોટો છે અપરાધ ઈહા પ્રભુ માહરો, શ્રુત ઉપયોગ મેં દીધો નહિંતે વાર જો. વિશ્વં - ૩

સ્નેહી થકી સર્યું ધિક એક પાક્ષિક સ્નેહને, એકજ છું મુજ કોઈ નથી સંસાર જો. સૂરિ મણિક એમ ગૌતમ સમતાભાવમાં, વરિયા કેવળ જ્ઞાન અનંત ઉધાર જો. વિશ્વંભર વિમલાતમ વ્હાલા વીરજી. વિશ્વં - ૪

ભગવાન બોલ્યા, હે ગૌતમ:

દુ:ખ તેનું હણાયું હોય છે કે જેને મોહ થતો નથી
મોહ તેનો હણાયો હોય છે કે જેનો તૃષ્ણારૂપી
દાવાનળ બુઝાયો છે.

તૃષ્ણા તેની હણાઈ છે કે જેને પ્રલોભનો પજવતા
નથી.
લોભ એનો હણાયો છે કે જેને તૃષ્ણા નથી.



ગૌતમસ્વામીની વિરહવેદના

गीतम पामा डेवणशान.

### ગૌતમ પામ્યા કેવળજ્ઞાન

વિરહની વેદનાનો વેગ શમતો ગયો. જેમ જેમ આત્મમંથન ઘેરું બનતું ગયું, તેમ તેમ તેમના ઉપયોગમાં વાત સમજાતી ગઈ કે સંસારમાં કે મોક્ષમાર્ગમાં કોઈ કોઈનું છે નહિં. દરેક પોતાનાજ શુધ્ધ પરિણામથી કેવળજ્ઞાન પામે છે. દેવ ગુરની નિશ્રા જીવને બોધ લેવા માટે અવલંબનરૂપ છે.

તેમણે વિચાર્યું કે અહો પ્રભુ ! આપે યોગ્ય જ કર્યું છે. મારા અજ્ઞાનને દૂર કરવા માર્ગ બતાવ્યો. હું આપના આ રહસ્ય બોધને સમજયો નહિં અને મનમાં ઘણા ઉપાલંભ આપ્યા. મારા એ અપરાધને ક્ષમા કરજો. આમ પુન: પુન: પદ્માતાપ કરીને તેઓ આત્મભાવનામાં લીન થવા લાગ્યા.

આત્મભાવનાની ઉચ્ચ શ્રેણી દ્વારા ગૌતમસ્વામી શુક્લ ધ્યાનમાં આરૂઢ થયા અને કેવળજ્ઞાનને પામ્યા. આમ ભક્તિથી રસાયેલું તેમનું હૃદય મુક્તિને ઝંખતુ હતું, તે મુક્તિ વાસ્તવમાં તો ભક્તિની ફળશ્રુતિજ હતી. જો ભક્તિની એટલી પવિત્રતા ન હોત તો, વિરહાગ્નિની જવાળાઓ પણ એટલી તેજ ન હોત, અને વિરહાગ્નિમાંથી જે મંથન ચાલ્યું તેમાં તેઓ વાસ્તવિક ભૂમિ પર આવી ગયા. જ્ઞાન તો હતું જ પણ તેને ચરમસીમાએ પહોંચવા ભગવાન મહાવીરનું નિર્વાણ નિમિત્ત બન્યું હતું. ભગવાનની કઠોરતાનું રહસ્ય છેવટે ગૌતમ સ્વામીના કેળળજ્ઞાનથી કરૂણારૂપે પ્રસિધ્ધિ પામ્યું, કે પ્રભુ કેવા કરૂણાસાગર હતા.

### ગૌતમ કેવા નિર્દોષ ભક્ત હતા !

અમાવસ્યાની અંધારી રાતને અજવાળાવા જાણે નવા વર્ષની નવલી પ્રભાતે, ગૌતમસ્વામીનું કેવળજ્ઞાન પ્રકાશિત થયું, ગૌતમસ્વામી સ્વયં પોતાના ગુરની જેમ સર્વજ્ઞાની અને સર્વદર્શી થયા.

અમાવસ્યાની રાત્રિ અને નવાવર્ષની ઉષા જાણે ઐક્યતાની ધન્યતાને પામી.

ધન્ય તે અમાવસ્યા ધન્ય તે દિવાળી વીર પ્રભુનું નિર્વાણ ગૌતમસ્વામીનું કેવળજ્ઞાન ધન્ય પ્રભુ મહાવીર ધન્ય ગુરુ ગૌતમ ગણધર

ર૫૧૮ જેવા વર્ષના ગાળા સુધી આ મહાપર્વને ભવ્યજનો ઉજવતા આવ્યા છે, અને હજી આ કાળના અંત સુધી ઉજવતા રહેશે. ગુર શિષ્યના જીવનની પવિત્રતાના આ અવસરો માનવ જીવનને ધર્મબોધનું પ્રદાન કરે છે. આથી જૈન શાસનમાં દિવાળીનું જેટલું લૌકિક મહાત્મ્ય છે તેટલું જ લોકોત્તર મહાત્મ્ય પણ છે.

ગૌતમ સ્વામી અનંત લબ્ધિના ભંડાર હતા. પણ આ કેવળજ્ઞાન તો એ સર્વ લબ્ધિઓથી પર હતું. ગૌતમ સ્વામીએ પોતાની લબ્ધિઓને ક્યારે પણ પ્રગટ કરી ન હતી, પણ તેમની પ્રતિભાજ એવી હતી, કે જન સમાજ તેમને લબ્ધિના ભંડારરૂપ જાણતી હતી.

ચાર ધાતિ કર્મોની દરેક પ્રકૃતિનો આત્યંતિકપણે નાશ કરી, ગૌતમસ્વામી સંસારથી મુક્ત થયા. કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ પછી તેઓ બાર વર્ષ સુધી ગામાનું ગામ વિચરતા રહ્યાં. એમની પાવનકારી જીવનચર્યાજ લોકોને બોધરૂપ થતી હતી. આમ ગોતમસ્વામીનો આયુષ્ય કાળ બાણું વર્ષનો થવા પામ્યો હતો.

### ગૌતમસ્વામીનું ભગવાનના માર્ગે પ્રયાણ

અહો ! કાળની અકળ ગતિ તો જૂઓ ! આદિ તીર્થંકર ૠષભદેવ હો, કે ચરમ તીર્થંકર મહાવીર હો, કે પરમભક્ત ગૌતમ હો, તેનું રાજય તો એક ચક્રીજ રહેવાનું. અમરતાના વરદાન મેળવીને નિશ્ચિંત બેઠેલા માંધાતાઓને પણ તેણે ભૂલામણીમાં નાંખી દીધા છે. તેની મર્યાદા એટલી કે આયુષ્ય કર્મ પૂરં થવું જોઈએ અને જન્મે તેને આયષ્યની મર્યાદા હોયજ છે.

સંસારી જીવ જન્મ પછી મરણ પામે છે. જ્ઞાની જન્મ પછી નિર્વાણ પામે છે. આવા અકર નિયમને આધીન ગૌતમસ્વામીના દેહને પણ હવે છટવાનો સમય પાકી ગયો હતો. કેવળજ્ઞાની ગોતમપ્રભના સહજ ઉપયોગમાં આ વાત આવી ગઈ, અને તેઓ રાજગૃહ નગરના વૈભાર ગિરિ ઉપર પહોંચી ગયા. ત્યાં તેઓ અનશન વ્રતને સ્વીકારીને મહાનિર્વાણ પામ્યા.

તેમનો મુક્ત આત્મા ભગવાન મહાવીરની પાછળ સિધ્ધ લોકમાં અનંત આત્માની અવગાહનામાં સદાને માટે સમાઈ સિધ્ધ થયો.

આજે પણ રાજગૃહનગરનું વર્તમાન ગુણીયાજી તીર્થ ગુર ગૌતમસ્વામીની અંતિમ સંસ્કારની ભૂમિરૂપે તીર્થધામ તરીકે પ્રસિધ્ધ છે. તે મહાત્માની પુણ્ય સ્મૃતિ આપણા આત્માને પવિત્ર કરે છે.

હે પુણ્યશાળીઓ ! વ્યવહારમાં ચોપડે ગૌતમસ્વામીનું નામ ચઢાવો ત્યારે તેમના જેવા ગુણોની લબ્ધિની ભાવના કરજો. આજ્ઞાની શિરસાવંદ્ય શિસ્ત, નિસ્પૃહ ભક્તિ, નિર્દોષ પ્રકૃત્તિ, આ તેમના ગુણોની લબ્ધિઓ હતી. નિરંતર પરમાત્માના સ્મરણને ધારણા કરીને તેમાં જ ધન્યતા અનુભવતા ગૌતમગણધરની વિનમ્રતા આપણને ઉત્તમ બોધપાઠ આપે છે. આવા ગુણોનો ધારક તેજ જન્મમાં સિધ્ધ દશા પામે તે ભક્તિની ફળશ્રુતિ છે. તેમની ભક્તિ કારણ હતી, મુક્તિ કાર્યની સિધ્ધિ હતી.

> આપણે તેવા થવા ભાવના કરવી આપણે તેવા થવા પ્રયત્ન કરવો આપણે તેવા થવા ભક્તિ કરવી.

### હે ગૌતમ :

મોક્ષાર્થીએ બાલજીવોના સંગથી દૂર રહેવું. ગુરૂજન કે જ્ઞાનવૃધ્ધ અનુભવી મહાપુરુષોની સેવા કરવી. એકાંતમાં ધૈર્ષપૂર્વક સ્વાધ્યાય તથા ગંભીર સુત્ર-અર્થનું ચિંતન કરવું. જો ગુણથી અધિક કે ગુણથી સમાન નિપૂણ સાથીદાર ન મળે તો કામભોગથી નિંગસકત થઈ, પાપોથી દૂર થઈ. એકાંતમાં શાંતિપૂર્વક વિચરવું આરાધના કરવી.

# ઉપસંહાર

ગણધર ગુરૂ શ્રી ગૌતમસ્વામીની લબ્ધિ અપાર હતી. પરંતુ તેમની ગરિમા એવી હતી, કે તેમને લબ્ધિનો ઉપયોગ કરવાની જરૂર જ ન રહેતી. વાસ્તવમાં તેમને માટે સર્વ લબ્ધિના જનક ભગવાન મહાવીર હતા. તેમની ભક્તિ અને આજ્ઞામાં તેમની સર્વ શક્તિ, લબ્ધિ કે સિધ્ધિઓ સમાઈ જતી.

ઇન્દ્રભૂતિ ગૌતમના જીવનની વિશેષ માહિતી ઉપલબ્ધ નથી, છતાં જે કંઈ મળ્યું છે, તે આપણે માટે મહાન શ્રુતજ્ઞાન રૂપ છે.

શિશુવયથી જ તેમનું જીવન અત્યંત ત્યાગ અને તિતિક્ષાવાળું હતું. સંસારના પાર્થિવ પ્રલોભન તો એમને સ્પર્શી જ શક્યા ન હતા. વિદ્યા વ્યાસંગ અને યજ્ઞોનું આયોજન તે તેમના જીવનના પ્રાણ હતt:

પ્રાજ્ઞ પંડિત હોવા છતાં યુવાનીના કાળમાં પણ તેમનું વ્યક્તિત્વ સરળ અને નિર્દોષ હતું. શિષ્યો સાથે તેમનો સંબંધ અત્યંત વાત્સલ્યપૂર્ણ હતો. એકવાર તેમનું શિષ્યત્વ ગ્રહણ કર્યા પછી, તેમની છત્ર છાયા કોઈ છોડી શકતું નથી.

ઈન્દ્રભૂતિ ગૌતમની પ્રતિભા સર્વ કળાએ વિકાસ પામી હતી, છતાં તેની પૂર્ણતામાં કોઈ કડી ખૂટતી હતી. તે પૂર્ણ કરવા અને પૂર્વના જન્મના સ્નેહનું કોઈ રહસ્ય ભગવાન મહાવીરને તેમની સામે ખેંચી લાવ્યું.

ભગવાન મહાવીરની સર્વજ્ઞ તરીકેની પ્રતિભાથી પ્રથમ તો ગૌતમ ચમક્યા, પણ કર્મની અકળ ગતિનો ન્યાય તેમને ભગવાન પાસે લઈ આવ્યો. પ્રથમ તો તેઓ અહંભાવથી મહાવીરને પરાજીત કરવા, અને પોતાની વિજય પતાકામાં ઉમેરો કરવા ગર્વ સહિત સમોવસરણમાં પહોંચી ગયા.

ભગવાન તો વાદ-વિવાદથી પર હતા. કેવળ વાત્સલ્યમૂર્તિ હતા.

જગતના જીવો માટે તેમનું સાન્નિધ્યજ કલ્યાણ માટે પૂરતું હતું. તેમની દ્રષ્ટિનું પ્રદાન થાય તેટલો પુરૂપાર્થ જીવે કરવો જરૂરી થશે, ઈન્દ્રભૂતિ ગૌતમ ભલે અહંભાવથી પ્રેરાઈની આવ્યા હતા. તે તો માત્ર નિમિત્ત હતું પરંતુ ભાવિનો રહસ્યમાં કંઈ જૂદુ નિર્માણ થયું હતું.

અંતે બંન્નેનું મિલન થયું. ગૌતમને યોગ્ય ગુરૂ મળી ગયા. મહાવીરને યોગ્ય શિષ્ય મળી ગયા. આપણે પણ સદ્દભાગી છીએ. આપણને મહાવીર જેવા ભગવાન મળ્યા તથા ગૌતમ જેવા ગુરુ મળ્યા, અને તેમનો પ્રરૂપેલો ધર્મ મળ્યો.

ગૌતમસ્વામી ભગવાનના પટશિષ્યપદે સ્થાપતિ થયા, પછી તેમને મન:પર્યવજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થઈ હતી. તેની સાથે ઘણી લબ્ધિઓ પ્રગટ થઈ ગઈ હતી. તેમની નિર્દોષ વાણી અને વાત્સલ્યપૂર્ણ સદ્ભાવ એવા હતા, કે ભવ્ય જીવો તેના વડે બોધ પામીને મોક્ષમાર્ગ સુધી પહોંચી જતાં. વાસ્તવમાં મોક્ષમાર્ગમાં લબ્ધિની જરૂર જ નથી. લબ્ધિના ઉપયોગને તો પતન દશા કહી છે. આ માર્ગમાં તો શુધ્ધ જ્ઞાન શુધ્ધ જીવન અને શુધ્ધ ઉપયોગની જરૂર છે. અર્થાત્ સમ્યક્ દર્શન જ્ઞાન ચારિત્ર એ સાધનોની મુખ્યતા છે. ભગવાન મહાવીરના નિર્વાણના નિમિત્તથી થયેલા વિરહાગ્નિથી ગૌતમ મૂંઝાયા પરંતુ શુભ વિચારને અંતે પોતે સ્વયં શુક્લ ધ્યાન પામી કેવળ જ્ઞાન પામ્યા.

ભગવાન મહાવીર પછી ધરતી પરના માનવીને ઉપદેશથી ખોટ ન પડે. તે માટે કેવળી ગૌતમ ભગવાન પણ ગામ નગરોમાં વિચરતા રહ્યા. અને વીર શાસનની પ્રભાવના પોતાના આયુષ્ય કામ સુધી અવિરતપણે કરતા રહ્યાં.

કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ પછી ગૌતમ ભગવાન બાર વર્ષ સુધીનો કાળ પસાર કરી, બાણું વર્ષની ઉમરે અનશન કરી, કાર્યોથી સદાને માટે મુક્ત થઈ નિર્વાણ પામ્યા, સિધ્ધ થયા. તેમના જીવનની કથા સૈકાઓ સુધી ચિરસ્મરણીય રહેશે. તેમનું સ્મરણ આપણા જીવનને મંગળમય કરનારૂં નીવડો.

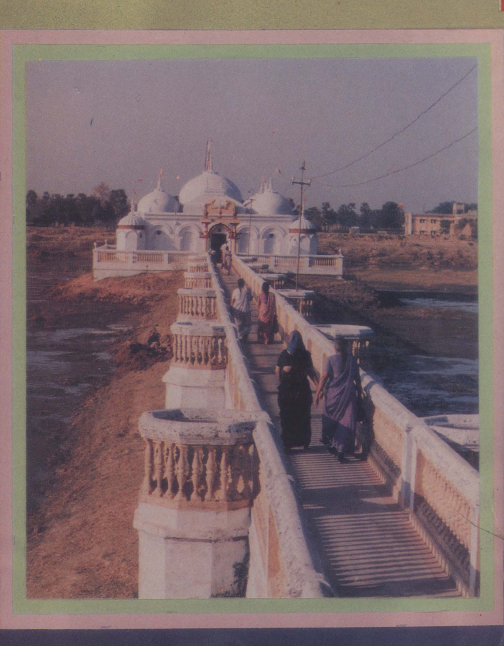
અમાસની અંધારી રાતે મહાન જ્યોત બુઝાઈ, ધરતી પર અંધકાર છવાયો માનવ ગયા મુંઝાઈ, ત્યાં તો ગાજ્યા દેવ દુંદુભિ દિવ્યવાણી સંભળાઈ, આનંદો હે લોક પૃથ્વીના વીરે મુક્તિ પાઈ ... જ્યોતિમાં જ્યોત મલી ગઈ જ્યારે રાત થઈ ગઈ કાળી ઘરઘરમાં દીવડા પ્રગટાવ્યા અંતરને અજ્વાળી, એનું નામ દીવાળી

પાવાપુરીમાં પ્રભુએ જ્યારે છેલ્લી આંખડી ઢાળી, દેવ દુંદુભિ થયા ગગનમાં તારક દીપ પ્રજાળી, એનું નામ દીવાળી

આસો માસને અંતે ભગવંતે કર્યું પ્રયાણ, નાશવંત આ દેહ તજીને પામ્યા પદ નિર્વાણ, ધરતી પરનો સૂર્ય આથમ્યો, દિશા થઈ અંધિયારી, ઘર ઘરમાં દીવાળી

અંતિમ ઘડીએ ગુરુ ગૌતમને દૂર કર્યા ભગવાને મોહ રૂપી અંધકાર ગયો ને ઝળક્યાં કેવળજ્ઞાને જીવનને નિર્વાણથી જેણે જગને દીધું ઊજાળી ઘર ઘરમાં દીવાળી

પચ્ચીસો વરસો વીત્યાં પણ બંને જ્યોત હજી ઝગમગતી, જુગ જુગ સુધી રહેશે દુનિયા દીપાવલી ઊજવતી, પરમ પાવની પ્રેમળ જયોતિ દેતી પાપ પખાળી એનું નામ દીવાળી



સ્ત્રી ગુાંવમસ્તામીની હિત્યાંગલોમ સ્ત્રી ગુાંવમસ્તામીની હિત્યાંગલો સ્ત્રાનાદિર